
opusdei.org

Se hablará de ella:
Guadalupe Ortiz de
Landázuri

La santidad de Guadalupe,
como recuerda el Papa
Francisco, forma parte del
«rostro más bello de la Iglesia»,
su imagen más auténtica,
porque se trata de la vida del
mismo Cristo que se da a todas
las personas que le rodean.

16/12/2019

Betania está a tres kilómetros de
Jerusalén. Jesús y sus discípulos



están a la mesa en casa de una
familia amiga. Allí se encuentra una
mujer que juega con un pequeño
frasco de alabastro entre sus manos,
mientras espera con impaciencia el
instante oportuno para actuar. Estos
recipientes eran pequeñas vasijas de
piedra, muchas veces decorados, con
el cuello muy estrecho para que
solamente pudieran pasar pocas
gotas del líquido que contenían
dentro; esta forma los hacía
especialmente útiles para dispersar
fragancias o ungüentos. La mujer
había llenado el pequeño frasco con
“perfume de nardo puro de mucho
precio” (Mc 14,3).

Ahora piensa que ha llegado el
momento. Se levanta y, acercándose
a Jesús, rompe el frasco
probablemente por aquella parte
más angosta. La vistosa vasija, que
podía haberse utilizado también
como decoración, no estaba
destinada a conservarse en algún



rincón de su casa. El perfume, que
sería la envidia de sus conocidas,
tampoco era para utilizarlo en ella
misma. Podía haber optado por
derramar sobre Cristo tan solo una
parte, unas cuantas gotas, sin
necesidad de romper su recipiente: la
justa medida para que constara
públicamente su adhesión al
Maestro. Pero su corazón le pide
verterlo todo, derramar sobre Jesús
todo lo que tenía entre manos. Detrás
de este gesto habría mucho trabajo,
horas, pensamientos, sacrificios,
afectos, sueños: todo era para su
Maestro.

En el aire de la habitación se
mezclan el aroma de nardo y el amor
de esta mujer. Por eso Jesús se ve
movido a decir: «Yo os aseguro:
dondequiera que se proclame esta
buena nueva, en el mundo entero, se
hablará también de lo que esta ha
hecho» (Mt 26,13).



Con todas mis fuerzas

Esas mismas palabras de Cristo
podemos aplicarlas a la beata
Guadalupe Ortiz de Landázuri y a
todos los santos y santas de la Iglesia
Católica: en el mundo entero se habla
de lo que han hecho. Benedicto XVI,
en una ocasión, recordó a las
mujeres que Jesús encontró en el
camino y que pusieron su vida al
servicio del Evangelio: la profetisa
Ana, la samaritana, la mujer siro-
fenicia, la hemorroísa, la pecadora
perdonada, María Magdalena, Juana,
Susana, las que no abandonaron a
Jesús durante su Pasión y «otras
muchas» (Lc 8,3), además de todas
las cristianas de aquellos primeros
años que vienen mencionadas en el
Nuevo Testamento[1]. Esto ha sido
constante a lo largo de la historia: la
Iglesia siempre ha estado adornada
por mujeres santas, entre las que
además se cuentan cuatro Doctoras
de la Iglesia. En este largo catálogo



aparece ahora también Guadalupe
por haber vivido, impulsada por el
Espíritu Santo, las virtudes de
manera heroica y discreta siguiendo
el espíritu del Opus Dei. La santidad
de todas estas mujeres, en palabras
del Papa Francisco, «es el rostro más
bello de la Iglesia»[2], su imagen más
auténtica, porque se trata del
desarrollo de la vida del mismo
Cristo dentro de cada persona.

Muchas de estas mujeres podrían
recordar el momento en el que Dios
quiso meterse en su vida de un modo
nuevo, con una intensidad especial,
tal vez porque estaban ya preparadas
para lanzarse a una aventura divina.
En este sentido, el Decreto sobre las
virtudes de Guadalupe, después de
repasar brevemente su años de
infancia y juventud, da cuenta de su
encuentro con san Josemaría, el 25
de enero de 1944. Era la tarde
invernal de un martes. Acudió por
recomendación de un amigo, con el



que había coincidido en el tranvía
después de Misa. Guadalupe
recuerda lo que experimentó, pasado
un breve intercambio de palabras
con el fundador del Opus Dei: «Tuve
la sensación clara de que Dios me
hablaba a través de aquel sacerdote
(…). Sentí una fe grande, fuerte
reflejo de la suya… y me puse
interiormente en sus manos para
toda mi vida»[3]. Durante los días
que siguieron a aquel encuentro –
señala el Decreto– Guadalupe
«entendió con claridad que Dios la
llamaba para servir a la Iglesia a
través del trabajo hecho por amor y
del apostolado en las circunstancias
de la vida ordinaria»[4].

Desde aquel día comenzó a
frecuentar el primer centro de
mujeres del Opus Dei, ubicado en la
calle Jorge Manrique, en Madrid,
donde poco a poco incorporaba a su
vida sencillas costumbres de piedad.
El 19 de marzo de 1944, después de



hacer un curso de retiro, pasados
menos de dos meses desde que había
conocido al fundador del Opus Dei,
Guadalupe pidió la admisión en la
Obra. «Dios, en su gran bondad,
quiere que trabaje en ella con todas
mis fuerzas»[5], escribió en una carta
dirigida a san Josemaría. Aquel día
Guadalupe, como la mujer de
Betania, quiso romper el frasco que
contenía lo más valioso que tenía: su
propia vida. Aquel día –y todos los
que vinieron a continuación–
Guadalupe quiso ungir a Jesús con el
perfume de su libertad.

Lo que llevo dentro

El Decreto sobre las virtudes se
explaya al repasar múltiples facetas
de su personalidad: «la alegría
contagiosa, la fortaleza para afrontar
las adversidades, el optimismo
cristiano en circunstancias difíciles y
su entrega a los demás». Se
recuerdan detalles de su generosidad



con quienes la rodeaban,
especialmente cuando se trataba de
entregar su tiempo; se da cuenta de
su amabilidad, de su obediencia,
sobriedad y tenacidad. El mismo
documento no deja de resaltar su fe,
manifestada en «la aceptación alegre
de la voluntad de Dios», su esperanza
y su caridad.

Esta lista puede hacernos pensar que
Guadalupe era una persona fuera de
lo común. Alguien que tiene todas
esas virtudes probablemente
contrasta con la impresión que
tenemos de nuestra propia vida, en
la que muchas veces no sabemos ni
siquiera por dónde empezar a
luchar. Ante esto podemos recordar
que la santidad es, sobre todo, una
obra que realiza Dios en nosotros. Y,
por otro lado, también es bueno ser
conscientes de que Guadalupe no la
alcanzó de la noche a la mañana. El
Señor cuenta con nuestra historia,
con nuestras tareas, con la relación



con quienes nos rodean, para
moldear poco a poco esa santidad
única en cada persona. San
Josemaría, con su experiencia de
sacerdote, decía que «las almas,
como el buen vino, se mejoran con el
tiempo»[6].

En ese sentido, las cartas enviadas
por Guadalupe al fundador del Opus
Dei a lo largo de los años, en las
cuales descubría con delicadeza su
alma, son testigos de los defectos que
día a día ella misma detectaba en su
carácter[7]. Aunque muchas veces
estas debilidades se repetían
diariamente, esto no era una razón
para resignarse. Su amor a Dios supo
sobreponerse ante ellas. La fuerza
que ofrece el Señor a través de los
sacramentos y a través de la vida de
piedad es la que resplandece detrás
de aquella descripción de las
virtudes de Guadalupe. Faltando
pocos días para abordar el avión que
la llevaría hasta tierras americanas,



para poner allí las primeras semillas
del apostolado del Opus Dei,
señalaba: «En la oración y en la Misa
me esfuerzo mucho (…). Cada vez
noto más que lo hago todo por lo que
llevo dentro, y eso me da mucha
paz»[8].

¿Será este el camino hacia al Cielo?

Fueron muy variadas las actividades
a las que, según el documento de la
Congregación para las causas de los
santos, se dedicó la beata Guadalupe.
Todas estas tareas constituyen el
ambiente dentro del cual puede
fraguar la santidad: una residencia
universitaria, un dispensario médico,
en medio de talleres manuales o de
escritura, moviéndose de pueblo en
pueblo, en las oficinas desde donde
se orienta el apostolado del Opus Dei,
en las aulas de química o de ciencias
domésticas, o en la habitación de un
hospital[9]. En la agitación de ese
traqueteo diario, lo más común es no



ser totalmente conscientes del
trabajo que realiza el Espíritu Santo
en nuestra alma. De hecho, de
ordinario el alma se calienta poco a
poco. Sucede en la vida espiritual
como cuando los niños aprenden a
hablar: lentamente, metidos en la
conversación diaria, a fuerza de uso,
su lenguaje se va enriqueciendo
imperceptiblemente. Así se metió
Dios en la vida de Guadalupe.

En marzo de 1950 habían salido
hacia México las tres primeras
mujeres del Opus Dei que vivirían en
ese país. Serían años de extender su
apostolado por varias ciudades, a
través de diversas iniciativas
educativas y sociales. Por ejemplo,
desde 1951, se habían hecho cargo de
rehabilitar una antigua casa de
campo –Montefalco– que utilizarían
para impulsar socialmente la zona,
además de organizar allí actividades
destinadas a dar formación
cristiana[10]. Guadalupe estuvo allí,



entre otros muchos momentos, en
abril de 1955 para vivir unas
jornadas de retiro espiritual. Días
después confiaba por carta su
experiencia a san Josemaría, quien se
encontraba en Roma. Le decía que no
había tenido «ni altos ni bajos», pero
que estaba encontrando a Dios con
naturalidad en las cosas que hacía. Al
final le transmitía también una
inquietud: «Esa seguridad de Dios en
mi camino, junto a mí, me da ilusión
en todo, me hace fácil las cosas que
antes no me gustaba hacer, de modo
que, sin pensarlo, las hago. Padre,
tengo una preocupación: ¿será de
verdad el camino que llevo el del
Cielo? Lo encuentro demasiado
cómodo, pues no tengo problemas
personales, casi nunca»[11].

La realidad es que, aunque la
impresión de Guadalupe podía ser
distinta, no faltaban problemas.
Había pasado poco tiempo desde que
la descripción de Montefalco era la



de tener dos habitaciones con camas
plegables, dos baños para casi
cuarenta personas, además de las
constantes instrucciones para no
gastar ni una gota de agua de más,
porque se terminaba rápidamente.
Se insiste en no lavar «ni un
pañuelo» en la casa[12]. Además, era
Guadalupe quien estaba al frente de
la preparación de las mujeres que
pudieran encargarse de los
apostolados del Opus Dei en varias
ciudades mexicanas e incluso en
varios países en los que se pensaba
iniciar el trabajo. A todo esto,
tampoco tenía dinero: había escrito a
algunas de la Obra que estaban en
Estados Unidos para pedirles un poco
de ropa, ya que a las mexicanas se les
habían terminado todos los
préstamos al comprar los billetes de
una que debía viajar a Roma. Nada
de esto era demasiado cómodo ni era
una real ausencia de problemas.
Pero desde sus 27 años, el espíritu el
Opus Dei le había ayudado a



encontrar en la multitud de
pequeñas dificultades una
oportunidad para identificarse con la
Cruz de Jesús. A san Josemaría le
gustaba pensar que la santidad en la
vida ordinaria es como un plano
inclinado en el que,
imperceptiblemente, se puede
ascender hasta la más elevada unión
con Dios.

También en este sentido, el fundador
del Opus Dei, bastantes años después,
con la conciencia de haber empleado
su vida en transmitir ese espíritu que
Dios le había confiado, decía a sus
hijos durante una reunión familiar el
2 de enero de 1971: «Con la gracia del
Señor, os he enseñado un camino, un
modo de llegar al Cielo. Os he dado
un medio para arribar al fin, de una
manera contemplativa. El Señor nos
concede esa contemplación, que de
ordinario apenas sentís»[13].

Adonde vayas iré



El Padre, en su carta del 9 de enero
de 2018, nos recordaba la historia de
Rut, una de las grandes mujeres que
protagonizaron la historia de la
Salvación. Se fijaba, concretamente,
cómo en su vida «libertad y entrega
echan raíces en un profundo sentido
de pertenencia a la familia»[14]. Rut
era moabita pero contrajo
matrimonio con un joven judío que
había llegado a tierras extranjeras en
busca de un mejor futuro. En su
nueva familia, Rut encontró el
sentido de su existencia: encontró al
único Dios, sus palabras, su culto, su
pueblo. Al poco tiempo, sin embargo,
murieron los tres varones de la
familia. Entonces Noemí, la suegra de
Rut, entre lágrimas de tristeza, la
anima a volver a su tierra, a sus
dioses y allí rehacer su vida. Noemí,
una mujer ya mayor, sabía que no
podría ofrecer un futuro seguro ni
con comodidades para sus nueras.
Pero Rut le respondió: «No me
obligues a marcharme y a alejarme



de ti, pues adonde vayas iré y donde
pases las noches las pasaré yo; tu
pueblo será mi pueblo y tu Dios será
mi Dios» (Rt 1,16).

Son numerosas las generaciones que
han hablado de la fidelidad de Rut,
así como de la mujer que derramó
aquel perfume sobre Jesús. Muchos
artistas han visto en su historia de
fidelidad un motivo de inspiración.
Las palabras citadas bien las
podemos aplicar a los momentos en
los que Guadalupe descubrió su
llamada a la santidad en el Opus Dei:
«Tu pueblo será mi pueblo». En sus
cartas se manifiesta claramente esta
convicción que caló muy pronto en
su alma: la de estar dispuesta a lo
que fuera por su familia y buscar
siempre la felicidad de quienes la
rodeaban. Escribía en diciembre de
1950: «Hoy he escrito para la
Navidad a todas las nuestras de
España, Roma, Chicago e
Irlanda»[15]. En otra ocasión,



enviaba unas letras a la directora de
un centro del Opus Dei: «A querernos
nosotras también, aunque a veces
cueste un poquito, ¿de acuerdo?
Ocúpate mucho de las nuestras (de
todas)»[16]. Su corazón, aunque
aquejado de graves problemas
médicos, no conocía fronteras. Lo
mismo sucedía con las personas que
se acercaban a los medios de
formación del Opus Dei. Esa
aparente falta de dificultades en su
vida era también fruto de estar
pensando continuamente en los
demás.

En junio de 1975 Guadalupe es
internada en la Clínica de la
Universidad de Navarra para una
larga sucesión de chequeos médicos.
Esto no hace que pierda su buen
humor y, en sus cartas, compare sus
sosegadas rutinas en el hospital a las
del un balneario[17]. Fue finalmente
operada el 1 de julio, pocos días
después del fallecimiento de san



Josemaría. En plena fase de
recuperación, escribe a Roma para
agradecer todas las oraciones por su
salud: «Aquí me tenéis. Todos
tenemos un poco de parte en este
asunto. El Padre, el primero, y por su
intercesión, vuestra petición
constante ha sido oída, y aquí
aparezco con un corazón que hace
‘pon, pon…’ rítmicamente y con
fuerza»[18]. Probablemente estas
fueron las últimas letras escritas por
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Cuando las tuvo en sus manos el
beato Álvaro del Portillo, escribió al
lado: “Guadalupe Ortiz de Landázuri
está, con el Padre, en el Cielo”. Y
ahora su corazón tiene más ritmo y
fuerza que nunca.

Andrés Cárdenas M.



[1] Cfr. Benedicto XVI, Audiencia 14-
II-2007.

[2] Francisco, Ex. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 9.

[3] Manuscrito autógrafo, VII-1975,
citado en Mercedes Eguíbar, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Ediciones Palabra, Madrid, 2001, p.
45.

[4] Decreto sobre las virtudes de
Guadalupe Ortiz de Landázuri, 4-
V-2017.

[5] Carta a san Josemaría, 19-III-1944.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
78.

[7] Cfr. Letras a un santo, Oficina de
información del Opus Dei, 2018.

[8] Carta a san Josemaría, 28-II-1950.



[9] Cfr. Decreto sobre las virtudes de
Guadalupe Ortiz de Landázuri, 4-
V-2017.

[10] «Montefalco, 1950: una iniciativa
pionera para la promoción de la
mujer en el ámbito rural mexicano»,
en Studia et documenta, n.2, EDUSC,
Roma, 2008, p. 214.

[11] Carta a san Josemaría, 24-
IV-1955.

[12] Cfr. Mercedes Montero, En
Vanguardia, Rialp, Madrid, 2019, pp.
183-184.

[13] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, p. 286.

[14] Del Padre, Carta, 9-I-2018, n. 9.

[15] Carta a san Josemaría, 18-
XII-1950.

[16] Carta a Cristina Ponce, II-1954.



[17] Cfr. Carta a Mercedes Peláez, 22-
VI-1975.

[18] Carta a Carmen Ramos, 13-
VII-1975.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/santidad-
mujeres-iglesia-guadalupe-ortiz-

landazuri/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/santidad-mujeres-iglesia-guadalupe-ortiz-landazuri/
https://opusdei.org/es-ec/article/santidad-mujeres-iglesia-guadalupe-ortiz-landazuri/
https://opusdei.org/es-ec/article/santidad-mujeres-iglesia-guadalupe-ortiz-landazuri/
https://opusdei.org/es-ec/article/santidad-mujeres-iglesia-guadalupe-ortiz-landazuri/

	Se hablará de ella: Guadalupe Ortiz de Landázuri

