
opusdei.org

San Josemaría y el
amor a la creación

¿Qué decía san Josemaría sobre
el amor a la creación?
Ofrecemos un artículo de
Guillaume Derville, teólogo, con
motivo de la encíclica «Laudato
si'».

18/06/2015

A raíz de la publicación de la
encíclica Laudato Si’ [LS] del Papa
Francisco, sobre el cuidado del medio
ambiente, cabe preguntarse: ¿qué
decía san Josemaría sobre el amor a
la creación? Antes de esbozar una



respuesta, es necesario aclarar que la
encíclica desarrolla ampliamente
temas y perspectivas que el fundador
del Opus Dei no tuvo la oportunidad
de tratar, al menos con la amplitud,
el recorrido y las metodologías (cfr. 
LS, 15-16) de un documento actual de
magisterio social.

Comencemos con algunos puntos de
contacto. El Santo Padre se refiere al
“cuidado de la casa común”[1], un
término que puede aplicarse a varias
realidades. Por ejemplo, san
Josemaría aplicó la expresión “casa
común” a la universidad. En el
contexto de las injusticias y
opresiones políticas o sociales de los
años 1960, decía: “La Universidad es
el lugar para prepararse a dar
soluciones a esos problemas; es la
casa común, lugar de estudio y de
amistad; lugar donde deben convivir
en paz personas de las diversas
tendencias que, en cada momento,
sean expresiones del legítimo



pluralismo que en la sociedad
existe”[2]. Por su parte, san Juan
Pablo II, en la encíclica Evangelium
vitæ, también utilizaba esta
expresión cuando afirmaba que con
la negación del derecho originario e
inalienable a la vida, “el Estado deja
de ser la «casa común» donde todos
pueden vivir según los principios de
igualdad fundamental”[3]. Si antes
“casa común” nos hacía pensar en la
paz y la igualdad en la sociedad,
ahora el Papa Francisco nos invita a
ampliar este concepto, hasta abarcar
el mundo entero en clave ecológica
(una palabra forjada a finales del
siglo XIX a partir del griego “casa”).
Es necesario llevar a cabo la
reorientación del mundo (cfr. LS, cap
III) y desterrar de éste los “pecados
contra la creación” (LS, n. 8).

El amor apasionado a la Creación

San Josemaría invitaba a “amar al
mundo apasionadamente”, título de



una conocida homilía suya que
incluye también, sin lugar a dudas,
las cosas más materiales. No hay
amor sin respeto. “El mundo es
bueno –decía- porque las obras de
Dios son siempre perfectas”; y más
adelante: “somos los hombres los que
hacemos malo al mundo por el
pecado”[4]. Es una convicción que
nace de la mirada de fe y amor
dirigida hacia la Creación. Esta
misma mirada es la que nos impulsa
a seguir el Papa Francisco, a lo largo
de la encíclica (cfr. por ejemplo LS,
nn. 96-100): desde la donación
originaria (cfr. LS, n. 5) hasta la
apertura al estupor y a la maravilla
(LS, n. 11), junto con la amarga
constatación de la pobreza y la
desigualdad. Al respecto, san
Josemaría alertaba: “Los bienes de la
tierra, repartidos entre unos pocos;
los bienes de la cultura, encerrados
en cenáculos. Y, fuera, hambre de
pan y de sabiduría, vidas humanas
que son santas, porque vienen de



Dios, tratadas como simples cosas,
como números de una estadística.
Comprendo y comparto esa
impaciencia, que me impulsa a mirar
a Cristo, que continúa invitándonos a
que pongamos en práctica ese
mandamiento nuevo del amor”[5].

San Josemaría, fallecido en 1975, no
se ocupó explícitamente de la
cuestión ecológica, de la que hemos
tomado una mayor conciencia en la
actualidad. Sin embargo, sus
enseñanzas sobre el amor cristiano
al mundo, y la tarea humana de
santificarlo, respetando sus leyes
propias y llevando a la plenitud sus
potencialidades, nos ofrecen un rico
acervo desde el que reflexionar
sobre el cuidado de nuestro entorno,
a la luz de las perspectivas y
propuestas que ofrece Laudato Si’.

La relación con el medio ambiente
nos influye mucho, y la vuelta a
ciertos lugares geográficos confirma



nuestra identidad (LS, n. 84).
Josemaría Escrivá amaba su tierra,
Aragón. Compartía su amor por la
naturaleza, por las plantas y las
flores, hasta aquellas bellezas de la
naturaleza que él había conocido
siendo niño en las novelas de Julio
Verne[6]. En tierra española, supo oír
la canción del agua que riega las
plantas, y contemplar el huerto que
reverdece mientras el borrico, día
tras día, año tras año, va dejando su
vida en las vueltas de la noria.
Manifestaba una predilección por
ese animal, dócil, humilde y
trabajador, y no dudaba en afirmar,
por ejemplo, que “un caballo bonito
me encanta, un pájaro, una flor; un
perro también”[7].

Ser administradores y no malgastar

¿Cómo comportarse con los bienes de
esa casa común del mundo? El
Fundador del Opus Dei, comentaba el
beato Álvaro del Portillo, invitaba “a



estar bien desasidos de las cosas
humanas -somos tan sólo
administradores-, y a actuar con
sentido común, sin malgastar, sin
derrochar, administrando lo mejor
posible cuanto hayamos de
manejar”[8]. Se trata, antes que
nada, de una actitud espiritual, más
que una cuestión económica.
Francisco ofrece algunas ideas
concretas en su encíclica, que
confirman la autenticidad de su vida
desapegada: no malgastar papel (cfr. 
LS, nn. 22, 211), economizar la
electricidad (cfr. LS, n. 211), por citar
ahora solo esto.

Como tantos santos, también san
Josemaría era concreto y acudía a
este tipo de ejemplos que eran fruto
de su experiencia vital. Su primer
sucesor recuerda que “empleaba
siempre hojas usadas por una cara
para escribir por la otra apuntes o
borradores; decía en broma que, si
fuera posible, escribiría por el



canto”[9], para no malgastar. Y en
cuanto a la energía eléctrica, eran
frecuentes consejos suyos como éste:
“Mira, ahí encendieron las luces para
abrir las ventanas, y como se llenó
toda la habitación de luz natural, se
olvidaron de apagar las lámparas.
[…] Sube por favor y dile con
delicadeza que apague, porque se
está gastando luz inútilmente”[10].
También animaba a estar atentos a
las cosas pequeñas por un motivo de
caridad, y en esto incluía detalles que
ayudan a ahorrar y a evitar el
despilfarro de recursos, que bien se
pueden emplear para aliviar las
necesidades de nuestros semejantes.

Trabajo, filiación y alabanza
eucarística

San Josemaría no pretendía ofrecer
un programa de acción social
corporativo para el Opus Dei, pues
queda fuera de la misión de esta
prelatura, sino que se empeñó en



difundir la llamada evangélica a la
santidad y al apostolado en el trabajo
profesional y en la vida cotidiana, en
el respeto de la naturaleza, en el
cumplimiento de los deberes cívicos.
Después, decía, que cada uno se una
a los demás, cristianos o no, para
afrontar juntos los problemas de la
sociedad (cfr. LS, n. 219), cumpliendo
lo mejor posible todo lo que hace:
“Nos es tan connatural el trabajo
constante y ordinario, que nuestro
hobby es también trabajo: con un
trabajo, descansamos de otro”[11].

El tema del trabajo es otro de los ejes
de la encíclica de Francisco (cfr. LS,
nn. 98, 124-129). Como es conocido,
se trata de un rasgo también esencial
en el espíritu del Opus Dei, junto con
la afirmación de la filiación divina en
que todo se fundamenta, y la
centralidad de la Eucaristía, misterio
que de algún modo corona Laudato
Si’ (cfr. nn. 236-237) .



Desde la hermosura de la Creación o
desde la contemplación de Jesucristo,
san Josemaría llega a la “locura de
Amor de la Sagrada Eucaristía”[12].
Comentaba: “cuando digo Dominus
vobiscum, aunque esté sólo con el
que me ayuda, lo digo a toda la
Iglesia, a todas las criaturas de la
tierra, a la creación entera, también
a los pájaros y a los peces”[13]. En el
misterio, el trigo y las uvas
simbolizan la naturaleza y el mundo;
se han hecho pan y vino, y así se
ofrece el trabajo y la cultura, para
transformarlo todo en Cristo, Hijo de
Dios y de Santa María, en alabanza a
Dios. Esa acción litúrgica, que hace
entrar la tierra en el Cielo y tiene una
dimensión cósmica, anuncia la
recapitulación de todas las cosas en
Cristo (cfr. LS, 100): como dice santo
Tomás de Aquino, “toda criatura
sensible recibirá una cierta novedad
de gloria”[14].



Por eso, después de celebrar la
Eucaristía, el fundador del Opus Dei
amaba rezar un himno tomado del
libro de Daniel (cap. 3) unida al
Salmo Laudate (Sal 150), el Trium
puerorum o Benedicite, cuyo uso se
remonta al menos al siglo tercero.
Invita a toda la creación a bendecir
al Señor: la mirada apunta hacia el
sol, la luna, las estrellas; alcanza la
inmensa extensión de las aguas; se
eleva hacia los montes, contempla las
más diferentes situaciones
atmosféricas, pasa del frío al calor,
de la luz a las tinieblas; considera el
mundo mineral y vegetal; se detiene
en las diferentes especies animales;
culmina con el hombre. Todos los
seres, por su simple existencia,
bendicen y dan gloria a Dios (cfr. LS,
69). Como enseña Gaudium et spes,
“uno en cuerpo y alma, el hombre,
por su misma condición corporal,
reúne en sí los elementos del mundo
material, de tal modo que, por medio
de él, éstos alcanzan su cima y elevan



la voz para la libre alabanza del
Creador”[15].

A esa alabanza nos invita el Papa
Francisco, haciéndose eco del Cántico
de las criaturas de san Francisco de
Asís. Es un canto que alaba al
Creador en sus criaturas, de modo
análogo a cómo es a Dios a quien
alabamos en la vida de los santos,
pues coronando sus méritos, corona
sus propios dones[16]. No todo es
Dios, tampoco el mundo es Dios, ni el
devenir del mundo es el devenir de
Dios. Pero, enseña el Catecismo, “las
distintas criaturas, queridas en su ser
propio, reflejan, cada una a su
manera, un rayo de la sabiduría y de
la bondad infinitas de Dios”[17].

Con un profundo sentido de su
filiación divina, el Autor de Camino
no tenía todavía 30 años cuando
escribía en sus Apuntes íntimos:
“Niño: acostúmbrate a elevar tu
corazón a Dios, en acción de gracias,



muchas veces al día. -Porque te da
esto y lo otro. -Porque te han
despreciado. -Porque no tienes lo que
necesitas o porque lo tienes. Porque
hizo tan hermosa a su Madre, que es
también Madre tuya. –Porque creó el
sol y la luna y aquel animal y aquella
otra planta. -Porque hizo a aquel
hombre elocuente y a ti te hizo
premioso... Dale gracias por todo,
porque todo es bueno”[18]. Una
acción de gracias que no es pasiva,
sino que nos lleva a actuar, como nos
invita el Papa Francisco a lo largo de
su encíclica (cfr. por ejemplo LS, nn.
13, 19, 189, 217). Si, como escribe el
teólogo Fernando Ocáriz, “la creación
es una realidad actual y permanente,
y no solo ni esencialmente un inicio
temporal absoluto”[19], desde
nuestra condición radical de hijos de
Dios encontramos en la belleza de la
obra divina un lugar común de
diálogo y de trabajo donde “nos
unimos para hacernos cargo de esta
casa que se nos confió” (LS, n. 244).



[1] Francisco, Encíclica Laudato Si’,
24 de mayo de 2015, título, y cfr. nn.
1, 3, 13, 17, 53, 61, 155, 232, 243.

[2] San Josemaría, Conversaciones,
ed. crítico-histórica (José Luis
Illanes), Rialp, Madrid 2012, nn.
76-77.

[3] San Juan Pablo II, Encíclica 
Evangelium vitae, n. 20.

[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
70.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
ed. crítico-histórica (Antonio
Aranda), Rialp, Madrid 2013, n. 111.

[6] Cfr. san Josemaría, Apuntes de
una tertulia, 1 de abril de 1973 (AGP,
biblioteca, P01).



[7] San Josemaría, Apuntes de una
tertulia en Buenos Aires, 23 de junio
de 1974 (AGP, biblioteca, P04).

[8] Beato Álvaro del Portillo, nota 94
a san Josemaría, Instrucción,
mayo-1935/14-IX-1950, n. 56.

[9] Beato Álvaro del Portillo, 
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei, 11, p. 186-187.

[10] San Josemaría, AGP, biblioteca,
P01.

[11] San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 73.

[12] San Josemaría, Camino, ed.
crítico-histórica (Pedro Rodríguez),
Rial, Madrid 20043, n. 432; cfr. n. 533.

[13] San Josemaría, Apuntes de la
predicación oral, en Crónica, 1969, p.
63 (AGP, biblioteca, P01).

[14] Santo Tomás de Aquino, In Epist.
ad Romanos, c.8, lect.4, citado en



Fernando Ocáriz, Naturaleza, gracia
y gloria, EUNSA, Pamplona 2000, p.
353. Cfr. Rm 8,19; Col 1,20; Ap 21,1.

[15] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 14.

[16] Cfr. Missale romanum, Prefatio I 
de sanctis.

[17] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 339.

[18] San Josemaría, Apuntes Íntimos,
28 de diciembre de 1931, cit. en 
Camino, ed. crít., comentario al n.
268, p. 450.

[19] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia, el mundo, Rialp 2013, p. 43.

Guillaume Derville

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ec/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/


opusdei.org/es-ec/article/san-josemaria-
y-el-amor-a-la-creacion/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/
https://opusdei.org/es-ec/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/

	San Josemaría y el amor a la creación

