
opusdei.org

Exhortación
apostólica
postsinodal
“Querida Amazonia”

Exhortación Apostólica
“Querida Amazonia”. El
documento traza nuevos
caminos de evangelización y
cuidado del ambiente y de los
pobres. El Papa Francisco desea
un nuevo impulso misionero y
alienta el papel de los laicos en
las comunidades eclesiales.

13/02/2020



Sumario

1. Un sueño social

2. Un sueño cultural

3. Un sueño ecológico

4. Un sueño eclesial

Conclusión: la Madre de la Amazonía

1. La querida Amazonia se muestra
ante el mundo con todo su esplendor,
su drama, su misterio. Dios nos
regaló la gracia de tenerla
especialmente presente en el Sínodo
que tuvo lugar en Roma entre el 6 y
el 27 de octubre, y que concluyó con
un texto titulado Amazonia: nuevos
caminos para la Iglesia y para una
ecología integral.

El sentido de esta Exhortación

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_sp.html


2. Escuché las intervenciones
durante el Sínodo y leí con interés las
aportaciones de los círculos menores.
Con esta Exhortación quiero
expresar las resonancias que ha
provocado en mí este camino de
diálogo y discernimiento. No
desarrollaré aquí todas las
cuestiones abundantemente
expuestas en el Documento
conclusivo. No pretendo ni
reemplazarlo ni repetirlo. Sólo deseo
aportar un breve marco de reflexión
que encarne en la realidad
amazónica una síntesis de algunas
grandes preocupaciones que ya
expresé en mis documentos
anteriores y que ayude y oriente a
una armoniosa, creativa y fructífera
recepción de todo el camino sinodal.

3. Al mismo tiempo quiero presentar
oficialmente ese Documento, que nos
ofrece las conclusiones del Sínodo,
en el cual han colaborado tantas
personas que conocen mejor que yo



y que la Curia romana la
problemática de la Amazonia,
porque viven en ella, la sufren y la
aman con pasión. He preferido no
citar ese Documento en esta
Exhortación, porque invito a leerlo
íntegramente.

4. Dios quiera que toda la Iglesia se
deje enriquecer e interpelar por ese
trabajo, que los pastores,
consagrados, consagradas y fieles
laicos de la Amazonia se empeñen en
su aplicación, y que pueda inspirar
de algún modo a todas las personas
de buena voluntad.

Sueños para la Amazonia

5. La Amazonia es una totalidad
plurinacional interconectada, un
gran bioma compartido por nueve
países: Brasil, Bolivia, Colombia,
Ecuador, Guyana, Perú, Surinam,
Venezuela y Guayana Francesa. No
obstante, dirijo esta Exhortación a
todo el mundo. Por un lado, lo hago



para ayudar a despertar el afecto y la
preocupación por esta tierra que es
también “nuestra” e invitarles a
admirarla y a reconocerla como un
misterio sagrado; por otro lado,
porque la atención de la Iglesia a las
problemáticas de este lugar nos
obliga a retomar brevemente algunas
cuestiones que no deberíamos
olvidar y que pueden inspirar a otras
regiones de la tierra frente a sus
propios desafíos.

6. Todo lo que la Iglesia ofrece debe
encarnarse de modo original en cada
lugar del mundo, de manera que la
Esposa de Cristo adquiera
multiformes rostros que manifiesten
mejor la inagotable riqueza de la
gracia. La predicación debe
encarnarse, la espiritualidad debe
encarnarse, las estructuras de la
Iglesia deben encarnarse. Por ello me
atrevo humildemente, en esta breve
Exhortación, a expresar cuatro



grandes sueños que la Amazonia me
inspira.

7. Sueño con una Amazonia que
luche por los derechos de los más
pobres, de los pueblos originarios, de
los últimos, donde su voz sea
escuchada y su dignidad sea
promovida.

Sueño con una Amazonia que
preserve esa riqueza cultural que la
destaca, donde brilla de modos tan
diversos la belleza humana.

Sueño con una Amazonia que
custodie celosamente la abrumadora
hermosura natural que la engalana,
la vida desbordante que llena sus
ríos y sus selvas.

Sueño con comunidades cristianas
capaces de entregarse y de
encarnarse en la Amazonia, hasta el
punto de regalar a la Iglesia nuevos
rostros con rasgos amazónicos.



CAPÍTULO PRIMERO: UN SUEÑO
SOCIAL

8. Nuestro sueño es el de una
Amazonia que integre y promueva a
todos sus habitantes para que
puedan consolidar un “buen vivir”.
Pero hace falta un grito profético y
una ardua tarea por los más pobres.
Porque, si bien la Amazonia enfrenta
un desastre ecológico, cabe destacar
que «un verdadero planteo ecológico
se convierte siempre en un planteo
social, que debe integrar la justicia
en las discusiones sobre el ambiente,
para escuchar tanto el clamor de la
tierra como el clamor de los
pobres»[1]. No nos sirve un
conservacionismo «que se preocupa
del bioma pero ignora a los pueblos
amazónicos»[2].

Injusticia y crimen

9. Los intereses colonizadores que
expandieron y expanden —legal e
ilegalmente— la extracción de



madera y la minería, y que han ido
expulsando y acorralando a los
pueblos indígenas, ribereños y
afrodescendientes, provocan un
clamor que grita al cielo:

«Son muchos los árboles donde
habitó la tortura y vastos los bosques
comprados entre mil muertes»[3].

«Los madereros tienen
parlamentarios y nuestra Amazonia
ni quién la defienda […] Exilian a los
loros y a los monos […] Ya no será
igual la cosecha de la castaña»[4].

10. Esto alentó los movimientos
migratorios más recientes de los
indígenas hacia las periferias de las
ciudades. Allí no encuentran una real
liberación de sus dramas sino las
peores formas de esclavitud, de
sometimiento y miseria. En estas
ciudades, caracterizadas por una
gran desigualdad, donde hoy habita
la mayor parte de la población de la
Amazonia, crecen también la



xenofobia, la explotación sexual y el
tráfico de personas. Por eso el grito
de la Amazonia no brota solamente
del corazón de las selvas, sino
también desde el interior de sus
ciudades.

11. No es necesario que yo repita
aquí los diagnósticos tan amplios y
completos que fueron presentados
antes y durante el Sínodo.
Recordemos al menos una de las
voces escuchadas: «Estamos siendo
afectados por los madereros,
ganaderos y otros terceros.
Amenazados por actores económicos
que implementan un modelo ajeno
en nuestros territorios. Las empresas
madereras entran en el territorio
para explotar el bosque, nosotros
cuidamos el bosque para nuestros
hijos, tenemos la carne, pesca,
remedios vegetales, árboles frutales
[…]. La construcción de
hidroeléctricas y el proyecto de
hidrovías impacta sobre el río y



sobre los territorios […]. Somos una
región de territorios robados»[5].

12. Ya mi predecesor, Benedicto XVI,
denunciaba «la devastación
ambiental de la Amazonia y las
amenazas a la dignidad humana de
sus poblaciones»[6]. Quiero agregar
que muchos dramas estuvieron
relacionados con una falsa “mística
amazónica”. Notoriamente desde las
últimas décadas del siglo pasado, la
Amazonia se presentó como un
enorme vacío que debe ocuparse,
como una riqueza en bruto que debe
desarrollarse, como una inmensidad
salvaje que debe ser domesticada.
Todo esto con una mirada que no
reconoce los derechos de los pueblos
originarios o sencillamente los
ignora como si no existieran o como
si esas tierras que ellos habitan no
les pertenecieran. Aun en los planes
educativos de niños y jóvenes, los
indígenas fueron vistos como
intrusos o usurpadores. Sus vidas,



sus inquietudes, su manera de luchar
y de sobrevivir no interesaban, y se
los consideraba más como un
obstáculo del cual librarse que como
seres humanos con la misma
dignidad de cualquier otro y con
derechos adquiridos.

13. Algunos eslóganes aportaron a
esta confusión, entre otros aquel de
“no entregar”[7], como si este
avasallamiento pudiera venir sólo
desde afuera de los países, cuando
también poderes locales, con la
excusa del desarrollo, participaron
de alianzas con el objetivo de arrasar
la selva —con las formas de vida que
alberga— de manera impune y sin
límites. Los pueblos originarios
muchas veces han visto con
impotencia la destrucción de ese
entorno natural que les permitía
alimentarse, curarse, sobrevivir y
conservar un estilo de vida y una
cultura que les daba identidad y
sentido. La disparidad de poder es



enorme, los débiles no tienen
recursos para defenderse, mientras
el ganador sigue llevándoselo todo,
«los pueblos pobres permanecen
siempre pobres, y los ricos se hacen
cada vez más ricos»[8].

14. A los emprendimientos,
nacionales o internacionales, que
dañan la Amazonia y no respetan el
derecho de los pueblos originarios al
territorio y a su demarcación, a la
autodeterminación y al
consentimiento previo, hay que
ponerles los nombres que les
corresponde: injusticia y crimen.
Cuando algunas empresas sedientas
de rédito fácil se apropian de los
territorios y llegan a privatizar hasta
el agua potable, o cuando las
autoridades dan vía libre a las
madereras, a proyectos mineros o
petroleros y a otras actividades que
arrasan las selvas y contaminan el
ambiente, se transforman
indebidamente las relaciones



económicas y se convierten en un
instrumento que mata. Se suele
acudir a recursos alejados de toda
ética, como penalizar las protestas e
incluso quitar la vida a los indígenas
que se oponen a los proyectos,
provocar intencionalmente incendios
forestales, o sobornar a políticos y a
los mismos indígenas. Esto viene
acompañado de graves violaciones
de los derechos humanos y de
nuevas esclavitudes que afectan
especialmente a las mujeres, de la
peste del narcotráfico que pretende
someter a los indígenas, o de la trata
de personas que se aprovecha de
quienes fueron expulsados de su
contexto cultural. No podemos
permitir que la globalización se
convierta en «un nuevo tipo de
colonialismo»[9].

Indignarse y pedir perdón

15. Es necesario indignarse[10], como
se indignaba Moisés (cf. Ex 11,8),



como se indignaba Jesús (cf. Mc 3,5),
como Dios se indigna ante la
injusticia (cf. Am 2,4-8; 5,7-12; Sal
106,40). No es sano que nos
habituemos al mal, no nos hace bien
permitir que nos anestesien la
conciencia social mientras «una
estela de dilapidación, e incluso de
muerte, por toda nuestra región […]
pone en peligro la vida de millones
de personas y en especial el hábitat
de los campesinos e indígenas»[11].
Las historias de injusticia y crueldad
ocurridas en la Amazonia aun
durante el siglo pasado deberían
provocar un profundo rechazo, pero
al mismo tiempo tendrían que
volvernos más sensibles para
reconocer formas también actuales
de explotación humana, de atropello
y de muerte. Con respecto al pasado
vergonzoso, recojamos, por ejemplo,
una narración sobre los
padecimientos de los indígenas de la
época del caucho en la Amazonia
venezolana: «A los indígenas no les



daban plata, sólo mercancía y cara, y
nunca terminaban de pagarla, […]
pagaban pero le decían al indígena:
“Ud. está debiendo tanto” y tenía que
volver el indígena a trabajar […]. Más
de veinte pueblos ye’kuana fueron
enteramente arrasados. Las mujeres
ye’kuana fueron violadas y
amputados sus pechos, las encintas
desventradas. A los hombres se les
cortaban los dedos de las manos o las
muñecas a fin de que no pudieran
navegar, […] junto con otras escenas
del más absurdo sadismo»[12]-

16. Esta historia de dolor y de
desprecios no se sana fácilmente. Y
la colonización no se detiene, sino
que en muchos lugares se
transforma, se disfraza y se
disimula[13], pero no pierde la
prepotencia contra la vida de los
pobres y la fragilidad del ambiente.
Los Obispos de la Amazonia
brasileña recordaron que «la historia
de la Amazonia revela que siempre



fue una minoría la que lucraba a
costa de la pobreza de la mayoría y
de la depredación sin escrúpulos de
las riquezas naturales de la región,
dádiva divina para los pueblos que
aquí viven desde milenios y para los
migrantes que llegaron a lo largo de
los siglos pasados»[14].

17. Al mismo tiempo que dejamos
brotar una sana indignación,
recordamos que siempre es posible
superar las diversas mentalidades de
colonización para construir redes de
solidaridad y desarrollo; «el desafío
consiste en asegurar una
globalización en la solidaridad, una
globalización sin dejar nadie al
margen»[15]. Se pueden buscar
alternativas de ganadería y
agricultura sostenibles, de energías
que no contaminen, de fuentes
dignas de trabajo que no impliquen
la destrucción del medioambiente y
de las culturas. Al mismo tiempo,
hace falta asegurar para los



indígenas y los más pobres una
educación adaptada que desarrolle
sus capacidades y los empodere.
Precisamente en estos objetivos se
juegan la verdadera astucia y la
genuina capacidad de los políticos.
No será para devolver a los muertos
la vida que se les negó, ni siquiera
para compensar a los sobrevivientes
de aquellas masacres, sino al menos
para ser hoy realmente humanos.

18. Nos alienta recordar que, en
medio de los graves excesos de la
colonización de la Amazonia, llena
de «contradicciones y
desgarramientos»[16], muchos
misioneros llegaron allí con el
Evangelio, dejando sus países y
aceptando una vida austera y
desafiante cerca de los más
desprotegidos. Sabemos que no todos
fueron ejemplares, pero la tarea de
los que se mantuvieron fieles al
Evangelio también inspiró «una
legislación como las Leyes de Indias



que protegían la dignidad de los
indígenas contra los atropellos de sus
pueblos y territorios»[17]. Dado que
frecuentemente eran los sacerdotes
quienes protegían de salteadores y
abusadores a los indígenas, los
misioneros relatan: «Nos pedían con
insistencia que no los
abandonáramos y nos arrancaban la
promesa de volver nuevamente»[18].

19. En el momento actual la Iglesia
no puede estar menos
comprometida, y está llamada a
escuchar los clamores de los pueblos
amazónicos «para poder ejercer con
transparencia su rol profético»[19].
Al mismo tiempo, ya que no podemos
negar que el trigo se mezcló con la
cizaña y que no siempre los
misioneros estuvieron del lado de los
oprimidos, me avergüenzo y una vez
más «pido humildemente perdón, no
sólo por las ofensas de la propia
Iglesia sino por los crímenes contra
los pueblos originarios durante la



llamada conquista de América»[20] y
por los atroces crímenes que
siguieron a través de toda la historia
de la Amazonia. A los miembros de
los pueblos originarios, les doy
gracias y les digo nuevamente que
«ustedes con su vida son un grito a la
conciencia […]. Ustedes son memoria
viva de la misión que Dios nos ha
encomendado a todos: cuidar la Casa
común»[21].

Sentido comunitario

20. La lucha social implica una
capacidad de fraternidad, un espíritu
de comunión humana. Entonces, sin
disminuir la importancia de la
libertad personal, se evidencia que
los pueblos originarios de la
Amazonia tienen un fuerte sentido
comunitario. Ellos viven de ese modo
«el trabajo, el descanso, las
relaciones humanas, los ritos y las
celebraciones. Todo se comparte, los
espacios privados —típicos de la



modernidad— son mínimos. La vida
es un camino comunitario donde las
tareas y las responsabilidades se
dividen y se comparten en función
del bien común. No hay lugar para la
idea de individuo desligado de la
comunidad o de su territorio».[22]
Esas relaciones humanas están
impregnadas por la naturaleza
circundante, porque ellos la sienten y
perciben como una realidad que
integra su sociedad y su cultura,
como una prolongación de su cuerpo
personal, familiar y grupal:

«Aquel lucero se aproxima aletean
los colibríes más que la cascada
truena mi corazón con esos tus labios
regaré la tierra que en nosotros
juegue el viento»[23].

21. Esto multiplica el efecto
desintegrador del desarraigo que
viven los indígenas que se ven
obligados a emigrar a la ciudad,
intentando sobrevivir, incluso a



veces indignamente, en medio de los
hábitos urbanos más individualistas
y de un ambiente hostil. ¿Cómo
sanar tanto daño? ¿Cómo
recomponer esas vidas
desarraigadas? Frente a tal realidad,
hay que valorar y acompañar todos
los esfuerzos que hacen muchos de
estos grupos para conservar sus
valores y estilo de vida, e integrarse
en los contextos nuevos sin
perderlos, más bien, ofreciéndolos
como una contribución propia al
bien común.

22. Cristo redimió al ser humano
entero y quiere recomponer en cada
uno su capacidad de relación con los
otros. El Evangelio propone la
caridad divina que brota del Corazón
de Cristo y que genera una búsqueda
de justicia que es inseparablemente
un canto de fraternidad y de
solidaridad, un estímulo para la
cultura del encuentro. La sabiduría
de la manera de vivir de los pueblos



originarios —aun con todos los
límites que pueda tener— nos
estimula a profundizar este anhelo.
Por esa razón los Obispos del
Ecuador reclamaron «un nuevo
sistema social y cultural que
privilegie las relaciones fraternas, en
un marco de reconocimiento y
valoración de las diversas culturas y
de los ecosistemas, capaz de
oponerse a toda forma de
discriminación y dominación entre
los seres humanos»[24].

Instituciones dañadas

23. En Laudato si’ recordábamos que
«si todo está relacionado, también la
salud de las instituciones de una
sociedad tiene consecuencias en el
ambiente y en la calidad de vida
humana […]. Dentro de cada uno de
los niveles sociales y entre ellos, se
desarrollan las instituciones que
regulan las relaciones humanas.
Todo lo que las dañe entraña efectos

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


nocivos, como la pérdida de la
libertad, la injusticia y la violencia.
Varios países se rigen con un nivel
institucional precario, a costa del
sufrimiento de las poblaciones»[25].

24. ¿Cómo están las instituciones de
la sociedad civil en la Amazonia? El 
Instrumentum laboris del Sínodo, que
recoge muchas aportaciones de
personas y grupos de la Amazonia, se
refiere a «una cultura que envenena
al Estado y sus instituciones,
permeando todos los estamentos
sociales, incluso las comunidades
indígenas. Se trata de un verdadero
flagelo moral; como resultado se
pierde la confianza en las
instituciones y en sus representantes,
lo cual desprestigia totalmente la
política y las organizaciones sociales.
Los pueblos amazónicos no son
ajenos a la corrupción, y se
convierten en sus principales
víctimas»[26].

https://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/es/documentos/instrumentum-laboris-del-sinodo-para-la-amazonia.html
https://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/es/documentos/instrumentum-laboris-del-sinodo-para-la-amazonia.html


25. No podemos excluir que
miembros de la Iglesia hayan sido
parte de las redes de corrupción, a
veces hasta el punto de aceptar
guardar silencio a cambio de ayudas
económicas para las obras eclesiales.
Precisamente por esto han llegado
propuestas al Sínodo que invitan a
«prestar una especial atención a la
procedencia de donaciones u otra
clase de beneficios, así como a las
inversiones realizadas por las
instituciones eclesiásticas o los
cristianos»[27].

Diálogo social

26. La Amazonia debería ser también
un lugar de diálogo social,
especialmente entre los distintos
pueblos originarios, para encontrar
formas de comunión y de lucha
conjunta. Los demás estamos
llamados a participar como
“invitados” y a buscar con sumo
respeto caminos de encuentro que



enriquezcan a la Amazonia. Pero si
queremos dialogar, deberíamos
hacerlo ante todo con los últimos.
Ellos no son un interlocutor
cualquiera a quien hay que
convencer, ni siquiera son uno más
sentado en una mesa de pares. Ellos
son los principales interlocutores, de
los cuales ante todo tenemos que
aprender, a quienes tenemos que
escuchar por un deber de justicia, y a
quienes debemos pedir permiso para
poder presentar nuestras propuestas.
Su palabra, sus esperanzas, sus
temores deberían ser la voz más
potente en cualquier mesa de diálogo
sobre la Amazonia, y la gran
pregunta es: ¿Cómo imaginan ellos
mismos su buen vivir para ellos y sus
descendientes?

27. El diálogo no solamente debe
privilegiar la opción preferencial por
la defensa de los pobres, marginados
y excluidos, sino que los respeta
como protagonistas. Se trata de



reconocer al otro y de valorarlo
“como otro”, con su sensibilidad, sus
opciones más íntimas, su manera de
vivir y trabajar. De otro modo, lo que
resulte será, como siempre, «un
proyecto de unos pocos para unos
pocos»[28], cuando no «un consenso
de escritorio o una efímera paz para
una minoría feliz»[29]. Si esto sucede
«es necesaria una voz profética»[30]
y los cristianos estamos llamados a
hacerla oír.

De aquí nace el siguiente sueño.

CAPÍTULO SEGUNDO: UN SUEÑO
CULTURAL

28. El asunto es promover la
Amazonia, pero esto no implica
colonizarla culturalmente sino
ayudar a que ella misma saque lo
mejor de sí. Ese es el sentido de la
mejor tarea educativa: cultivar sin
desarraigar, hacer crecer sin
debilitar la identidad, promover sin
invadir. Así como hay



potencialidades en la naturaleza que
podrían perderse para siempre, lo
mismo puede ocurrir con culturas
que tienen un mensaje todavía no
escuchado y que hoy están
amenazadas más que nunca.

El poliedro amazónico

29. En la Amazonia existen muchos
pueblos y nacionalidades, y más de
110 pueblos indígenas en aislamiento
voluntario (PIAV)[31]. Su situación es
muy frágil y muchos sienten que son
los últimos depositarios de un tesoro
encaminado a desaparecer, como si
sólo se les permitiera sobrevivir sin
molestar, mientras la colonización
posmoderna avanza. Hay que evitar
entenderlos como salvajes
“incivilizados”. Simplemente ellos
gestaron culturas diferentes y otras
formas de civilización que
antiguamente llegaron a ser muy
desarrolladas[32].



30. Antes de la colonización, la
población se concentraba en los
márgenes de los ríos y lagos, pero el
avance colonizador expulsó a los
antiguos habitantes hacia el interior
de la selva. Hoy la creciente
desertificación vuelve a expulsar a
muchos que terminan habitando las
periferias o las aceras de las ciudades
a veces en una miseria extrema, pero
también en una fragmentación
interior a causa de la pérdida de los
valores que los sostenían. Allí suelen
faltarles los puntos de referencia y
las raíces culturales que les daban
una identidad y un sentido de
dignidad, y engrosan el sector de los
desechados. Así se corta la
transmisión cultural de una
sabiduría que fue traspasándose
durante siglos de generación en
generación. Las ciudades, que
deberían ser lugares de encuentro,
de enriquecimiento mutuo, de
fecundación entre distintas culturas,



se convierten en el escenario de un
doloroso descarte.

31. Cada pueblo que logró sobrevivir
en la Amazonia tiene su identidad
cultural y una riqueza única en un
universo pluricultural, debido a la
estrecha relación que establecen los
habitantes con su entorno, en una
simbiosis —no determinista— difícil
de entender con esquemas mentales
externos:

«Una vez había un paisaje que salía
con su río, sus animales, sus nubes y
sus árboles. Pero a veces, cuando no
se veía por ningún lado el paisaje con
su río y sus árboles, a las cosas les
tocaba salir en la mente de un
muchacho»[33].

«Del río haz tu sangre […]. Luego
plántate, germina y crece que tu raíz
se aferre a la tierra por siempre
jamás y por último sé canoa, bote,
balsa, pate, tinaja, tambo y
hombre»[34].



32. Los grupos humanos, sus estilos
de vida y sus cosmovisiones, son tan
variados como el territorio, puesto
que han debido adaptarse a la
geografía y a sus posibilidades. No
son lo mismo los pueblos pescadores
que los pueblos cazadores y
recolectores de tierra adentro o que
los pueblos que cultivan las tierras
inundables. Todavía encontramos en
la Amazonia miles de comunidades
indígenas, afrodescendientes,
ribereños y habitantes de las
ciudades que a su vez son muy
diferentes entre sí y albergan una
gran diversidad humana. A través de
un territorio y de sus características
Dios se manifiesta, refleja algo de su
inagotable belleza. Por lo tanto, los
distintos grupos, en una síntesis vital
con su entorno, desarrollan un modo
propio de sabiduría. Quienes
observamos desde afuera
deberíamos evitar generalizaciones
injustas, discursos simplistas o
conclusiones hechas sólo a partir de



nuestras propias estructuras
mentales y experiencias.

Cuidar las raíces

33. Quiero recordar ahora que «la
visión consumista del ser humano,
alentada por los engranajes de la
actual economía globalizada, tiende
a homogeneizar las culturas y a
debilitar la inmensa variedad
cultural, que es un tesoro de la
humanidad»[35]. Esto afecta mucho
a los jóvenes, cuando se tiende «a
disolver las diferencias propias de su
lugar de origen, a convertirlos en
seres manipulables hechos en
serie»[36]. Para evitar esta dinámica
de empobrecimiento humano, hace
falta amar y cuidar las raíces, porque
ellas son «un punto de arraigo que
nos permite desarrollarnos y
responder a los nuevos desafíos»[37].
Invito a los jóvenes de la Amazonia,
especialmente a los indígenas, a
«hacerse cargo de las raíces, porque



de las raíces viene la fuerza que los
va a hacer crecer, florecer y
fructificar»[38]. Para los bautizados
entre ellos, estas raíces incluyen la
historia del pueblo de Israel y de la
Iglesia hasta el día de hoy. Conocerlas
es una fuente de alegría y sobre todo
de esperanza que inspira acciones
valientes y valerosas.

34. Durante siglos, los pueblos
amazónicos transmitieron su
sabiduría cultural de modo oral, con
mitos, leyendas, narraciones, como
ocurría con «esos primitivos
habladores que recorrían los
bosques llevando historias de aldea
en aldea, manteniendo viva a una
comunidad a la que sin el cordón
umbilical de esas historias, la
distancia y la incomunicación
hubieran fragmentado y
disuelto»[39]. Por eso es importante
«dejar que los ancianos hagan largas
narraciones»[40] y que los jóvenes se
detengan a beber de esa fuente.



35. Mientras el riesgo de que se
pierda esta riqueza cultural es cada
vez mayor, gracias a Dios en los
últimos años algunos pueblos han
comenzado a escribir para narrar sus
historias y describir el sentido de sus
costumbres. Así ellos mismos pueden
reconocer de manera explícita que
hay algo más que una identidad
étnica y que son depositarios de
preciosas memorias personales,
familiares y colectivas. Me hace feliz
ver que, quienes han perdido el
contacto con sus raíces, intenten
recuperar la memoria dañada. Por
otra parte, también en los sectores
profesionales fue desarrollándose un
mayor sentido de identidad
amazónica y aun para ellos, muchas
veces descendientes de inmigrantes,
la Amazonia se convirtió en fuente
de inspiración artística, literaria,
musical, cultural. Las diversas artes y
destacadamente la poesía, se dejaron
inspirar por el agua, la selva, la vida
que bulle, así como por la diversidad



cultural y por los desafíos ecológicos
y sociales.

Encuentro intercultural

36. Como toda realidad cultural, las
culturas de la Amazonia profunda
tienen sus límites. Las culturas
urbanas de occidente también los
tienen. Factores como el
consumismo, el individualismo, la
discriminación, la desigualdad, y
tantos otros, componen aspectos
frágiles de las culturas
supuestamente más evolucionadas.
Las etnias que desarrollaron un
tesoro cultural estando enlazadas
con la naturaleza, con fuerte sentido
comunitario, advierten con facilidad
nuestras sombras, que nosotros no
reconocemos en medio del
pretendido progreso. Por
consiguiente, recoger su experiencia
de la vida nos hará bien.

37. Desde nuestras raíces nos
sentamos a la mesa común, lugar de



conversación y de esperanzas
compartidas. De ese modo la
diferencia, que puede ser una
bandera o una frontera, se
transforma en un puente. La
identidad y el diálogo no son
enemigos. La propia identidad
cultural se arraiga y se enriquece en
el diálogo con los diferentes y la
auténtica preservación no es un
aislamiento empobrecedor. De ahí
que no sea mi intención proponer un
indigenismo completamente cerrado,
ahistórico, estático, que se niegue a
toda forma de mestizaje. Una cultura
puede volverse estéril cuando «se
encierra en sí misma y trata de
perpetuar formas de vida anticuadas,
rechazando cualquier cambio y
confrontación sobre la verdad del
hombre»[41]. Esto podría parecer
poco realista, ya que no es fácil
protegerse de la invasión cultural.
Por ello, este interés en cuidar los
valores culturales de los grupos
indígenas debería ser de todos,



porque su riqueza es también
nuestra. Si no crecemos en este
sentido de corresponsabilidad ante la
diversidad que hermosea nuestra
humanidad, no cabe exigir a los
grupos de selva adentro que se abran
ingenuamente a la “civilización”.

38. En la Amazonia, aun entre los
diversos pueblos originarios, es
posible desarrollar «relaciones
interculturales donde la diversidad
no significa amenaza, no justifica
jerarquías de poder de unos sobre
otros, sino diálogo desde visiones
culturales diferentes, de celebración,
de interrelación y de reavivamiento
de la esperanza»[42].

Culturas amenazadas, pueblos en
riesgo

39. La economía globalizada daña sin
pudor la riqueza humana, social y
cultural. La desintegración de las
familias, que se da a partir de
migraciones forzadas, afecta la



transmisión de valores, porque «la
familia es y ha sido siempre la
institución social que más ha
contribuido a mantener vivas
nuestras culturas»[43]. Además,
«frente a una invasión colonizadora
de medios de comunicación masiva»,
es necesario promover para los
pueblos originarios «comunicaciones
alternativas desde sus propias
lenguas y culturas» y que «los
propios sujetos indígenas se hagan
presentes en los medios de
comunicación ya existentes»[44].

40. En cualquier proyecto para la
Amazonia «hace falta incorporar la
perspectiva de los derechos de los
pueblos y las culturas, y así entender
que el desarrollo de un grupo social
[…] requiere del continuado
protagonismo de los actores sociales
locales desde su propia cultura. Ni
siquiera la noción de calidad de vida
puede imponerse, sino que debe
entenderse dentro del mundo de



símbolos y hábitos propios de cada
grupo humano»[45]. Pero si las
culturas ancestrales de los pueblos
originarios nacieron y se
desarrollaron en íntimo contacto con
el entorno natural, difícilmente
puedan quedar indemnes cuando ese
ambiente se daña.

Esto abre paso al siguiente sueño.

CAPÍTULO TERCERO: UN SUEÑO
ECOLÓGICO

41. En una realidad cultural como la
Amazonia, donde existe una relación
tan estrecha del ser humano con la
naturaleza, la existencia cotidiana es
siempre cósmica. Liberar a los demás
de sus esclavitudes implica
ciertamente cuidar su ambiente y
defenderlo[46], pero todavía más
ayudar al corazón del hombre a
abrirse confiadamente a aquel Dios
que, no sólo ha creado todo lo que
existe, sino que también se nos ha
dado a sí mismo en Jesucristo. El



Señor, que primero cuida de
nosotros, nos enseña a cuidar de
nuestros hermanos y hermanas, y del
ambiente que cada día Él nos regala.
Esta es la primera ecología que
necesitamos. En la Amazonia se
comprenden mejor las palabras de
Benedicto XVI cuando decía que
«además de la ecología de la
naturaleza hay una ecología que
podemos llamar “humana”, y que a
su vez requiere una “ecología social”.
Esto comporta que la humanidad […]
debe tener siempre presente la
interrelación ente la ecología
natural, es decir el respeto por la
naturaleza, y la ecología
humana»[47] .Esa insistencia en que
«todo está conectado»[48] vale
especialmente para un territorio
como la Amazonia.

42. Si el cuidado de las personas y el
cuidado de los ecosistemas son
inseparables, esto se vuelve
particularmente significativo allí



donde «la selva no es un recurso
para explotar, es un ser, o varios
seres con quienes relacionarse»[49].
La sabiduría de los pueblos
originarios de la Amazonia «inspira
el cuidado y el respeto por la
creación, con conciencia clara de sus
límites, prohibiendo su abuso.
Abusar de la naturaleza es abusar de
los ancestros, de los hermanos y
hermanas, de la creación, y del
Creador, hipotecando el futuro»[50].
Los indígenas, «cuando permanecen
en sus territorios, son precisamente
ellos quienes mejor los cuidan»[51],
siempre que no se dejen atrapar por
los cantos de sirena y por las ofertas
interesadas de grupos de poder. Los
daños a la naturaleza los afectan de
un modo muy directo y constatable,
porque —dicen—: «Somos agua, aire,
tierra y vida del medio ambiente
creado por Dios. Por lo tanto,
pedimos que cesen los maltratos y el
exterminio de la Madre tierra. La
tierra tiene sangre y se está



desangrando, las multinacionales le
han cortado las venas a nuestra
Madre tierra»[52].

Este sueño hecho de agua

43. En la Amazonia el agua es la
reina, los ríos y arroyos son como
venas, y toda forma de vida está
determinada por ella:

«Allí, en la plenitud de los estíos
ardientes, cuando se diluyen,
muertas en los aires inmóviles, las
últimas ráfagas del este, el
termómetro está substituido por el
higrómetro en la definición del
clima. Las existencias derivan de una
alternativa dolorosa de bajantes y
crecientes de los grandes ríos. Estos
se elevan siempre de una manera
asombrosa. El Amazonas, repleto,
sale de su lecho, levanta en pocos
días el nivel de sus aguas […]. La
creciente es una parada en la vida.
Preso entre las mallas de los
igarapíes, el hombre aguarda



entonces, con raro estoicismo ante la
fatalidad irrefrenable, el término de
aquel invierno paradójico, de
temperaturas elevadas. La bajante es
el verano. Es la resurrección de la
actividad rudimentaria de los que
por allí se agitan, de la única forma
de vida compatible con la naturaleza
que se extrema en manifestaciones
dispares, tornando imposible la
continuación de cualquier
esfuerzo»[53].

44. El agua deslumbra en el gran
Amazonas, que recoge y vivifica todo
a su alrededor:

«Amazonas capital de las sílabas del
agua, padre patriarca, eres la
eternidad secreta de las
fecundaciones, te caen ríos como
aves…»[54].

45. Es además la columna vertebral
que armoniza y une: «El río no nos
separa, nos une, nos ayuda a convivir
entre diferentes culturas y



lenguas»[55]. Si bien es verdad que
en este territorio hay muchas
“Amazonias”, su eje principal es el
gran río, hijo de muchos ríos:

«De la altura extrema de la
cordillera, donde las nieves son
eternas, el agua se desprende y traza
un esbozo trémulo en la piel antigua
de la piedra: el Amazonas acaba de
nacer. Nace a cada instante.
Desciende lenta, sinuosa luz, para
crecer en la tierra. Espantando
verdes, inventa su camino y se
acrecienta. Aguas subterráneas
afloran para abrazarse con el agua
que desciende de Los Andes. De la
barriga de las nubes blanquísimas,
tocadas por el viento, cae el agua
celeste. Reunidas avanzan,
multiplicadas en infinitos caminos,
bañando la inmensa planicie […]. Es
la Gran Amazonia, toda en el trópico
húmedo, con su selva compacta y
atolondrante, donde todavía palpita,
intocada y en vastos lugares jamás



sorprendida por el hombre, la vida
que se fue urdiendo en las
intimidades del agua [...]. Desde que
el hombre la habita, se yergue de las
profundidades de sus aguas, y se
escurre de los altos centros de su
selva un terrible temor: de que esa
vida esté, despacito, tomando el
rumbo del fin»[56].

46. Los poetas populares, que se
enamoraron de su inmensa belleza,
han tratado de expresar lo que este
río les hace sentir y la vida que él
regala a su paso, en una danza de
delfines, anacondas, árboles y
canoas. Pero también lamentan los
peligros que lo amenazan. Estos
poetas, contemplativos y proféticos,
nos ayudan a liberarnos del
paradigma tecnocrático y consumista
que destroza la naturaleza y que nos
deja sin una existencia realmente
digna:



«El mundo sufre de la
transformación de los pies en
caucho, de las piernas en cuero, del
cuerpo en paño y de la cabeza en
acero […]. El mundo sufre la
transformación de la pala en fusil,
del arado en tanque de guerra, de la
imagen del sembrador que siembra
en la del autómata con su
lanzallamas, de cuya sementera
brotan desiertos. Sólo la poesía, con
la humildad de su voz, podrá salvar a
este mundo»[57].

El grito de la Amazonia

47. La poesía ayuda a expresar una
dolorosa sensación que hoy muchos
compartimos. La verdad insoslayable
es que, en las actuales condiciones,
con este modo de tratar a la
Amazonia, tanta vida y tanta
hermosura están “tomando el rumbo
del fin”, aunque muchos quieran
seguir creyendo que no pasa nada:



«Los que creyeron que el río era un
lazo para jugar se equivocaron. El río
es una vena delgadita en la cara de la
tierra. […] El río es una cuerda de
donde se agarran los animales y los
árboles. Si lo jalan muy duro, el río
podría reventarse. Podría reventarse
y lavarnos la cara con el agua y con
la sangre»[58].

48. El equilibrio planetario depende
también de la salud de la Amazonia.
Junto con el bioma del Congo y del
Borneo, deslumbra por la diversidad
de sus bosques, de los cuales también
dependen los ciclos de las lluvias, el
equilibrio del clima y una gran
variedad de seres vivos. Funciona
como un gran filtro del dióxido de
carbono, que ayuda a evitar el
calentamiento de la tierra. En gran
parte, su suelo es pobre en humus,
por lo cual la selva «crece realmente
sobre el suelo y no del suelo»[59].
Cuando se elimina la selva, esta no es
reemplazada, porque queda un



terreno con pocos nutrientes que se
convierte en territorio desértico o
pobre en vegetación. Esto es grave,
porque en las entrañas de la selva
amazónica subsisten innumerables
recursos que podrían ser
indispensables para la curación de
enfermedades. Sus peces, frutas y
otros dones desbordantes enriquecen
la alimentación humana. Además, en
un ecosistema como el amazónico, la
importancia de cada parte en el
cuidado del todo se vuelve
ineludible. Las tierras bajas y la
vegetación marina también
necesitan ser fertilizadas por lo que
arrastra el Amazonas. El grito de la
Amazonia alcanza a todos porque la
«conquista y explotación de los
recursos […] amenaza hoy la misma
capacidad de acogida del
medioambiente: el ambiente como
“recurso” pone en peligro el
ambiente como “casa”»[60]. El
interés de unas pocas empresas
poderosas no debería estar por



encima del bien de la Amazonia y de
la humanidad entera.

49. No es suficiente prestar atención
al cuidado de las especies más
visibles en riesgo de extinción. Es
crucial tener en cuenta que en «el
buen funcionamiento de los
ecosistemas también son necesarios
los hongos, las algas, los gusanos, los
insectos, los reptiles y la
innumerable variedad de
microorganismos. Algunas especies
poco numerosas, que suelen pasar
desapercibidas, juegan un rol crítico
fundamental para estabilizar el
equilibrio de un lugar»[61]. Esto
fácilmente es ignorado en la
evaluación del impacto ambiental de
los proyectos económicos de
industrias extractivas, energéticas,
madereras y otras que destruyen y
contaminan. Por otra parte, el agua,
que abunda en la Amazonia, es un
bien esencial para la sobrevivencia
humana, pero las fuentes de



contaminación son cada vez
mayores[62].

50. Es verdad que, además de los
intereses económicos de empresarios
y políticos locales, están también «los
enormes intereses económicos
internacionales»[63]. La solución no
está, entonces, en una
“internacionalización” de la
Amazonia[64], pero se vuelve más
grave la responsabilidad de los
gobiernos nacionales. Por esta
misma razón «es loable la tarea de
organismos internacionales y de
organizaciones de la sociedad civil
que sensibilizan a las poblaciones y
cooperan críticamente, también
utilizando legítimos mecanismos de
presión, para que cada gobierno
cumpla con su propio e indelegable
deber de preservar el ambiente y los
recursos naturales de su país, sin
venderse a intereses espurios locales
o internacionales»[65].



51. Para cuidar la Amazonia es
bueno articular los saberes
ancestrales con los conocimientos
técnicos contemporáneos, pero
siempre procurando un manejo
sustentable del territorio que al
mismo tiempo preserve el estilo de
vida y los sistemas de valores de los
pobladores[66]. A ellos, de manera
especial a los pueblos originarios,
corresponde recibir —además de la
formación básica— la información
completa y transparente de los
proyectos, de su alcance, de sus
efectos y riesgos, para poder
relacionar esta información con sus
intereses y con su propio
conocimiento del lugar, y así poder
dar o no su consentimiento, o bien
proponer alternativas[67].

52. Los más poderosos no se
conforman nunca con las ganancias
que obtienen, y los recursos del
poder económico se agigantan con el
desarrollo científico y tecnológico.



Por ello todos deberíamos insistir en
la urgencia de «crear un sistema
normativo que incluya límites
infranqueables y asegure la
protección de los ecosistemas, antes
que las nuevas formas de poder
derivadas del paradigma
tecnoeconómico terminen arrasando
no sólo con la política sino también
con la libertad y la justicia»[68]. Si el
llamado de Dios necesita de una
escucha atenta del clamor de los
pobres y de la tierra al mismo
tiempo[69], para nosotros «el grito de
la Amazonia al Creador, es semejante
al grito del Pueblo de Dios en Egipto
(cf. Ex 3,7). Es un grito de esclavitud
y abandono, que clama por la
libertad»[70].

La profecía de la contemplación

53. Muchas veces dejamos cauterizar
la conciencia, porque «la distracción
constante nos quita la valentía de
advertir la realidad de un mundo



limitado y finito»[71]. Si se mira la
superficie quizás parece «que las
cosas no fueran tan graves y que el
planeta podría persistir por mucho
tiempo en las actuales condiciones.
Este comportamiento evasivo nos
sirve para seguir con nuestros estilos
de vida, de producción y de
consumo. Es el modo como el ser
humano se las arregla para
alimentar todos los vicios
autodestructivos: intentando no
verlos, luchando para no
reconocerlos, postergando las
decisiones importantes, actuando
como si nada ocurriera»[72].

54. Más allá de todo esto, quiero
recordar que cada una de las
distintas especies tiene un valor en sí
misma, pero «cada año desaparecen
miles de especies vegetales y
animales que ya no podremos
conocer, que nuestros hijos ya no
podrán ver, perdidas para siempre.
La inmensa mayoría se extinguen



por razones que tienen que ver con
alguna acción humana. Por nuestra
causa, miles de especies ya no darán
gloria a Dios con su existencia ni
podrán comunicarnos su propio
mensaje. No tenemos derecho»[73].

55. Aprendiendo de los pueblos
originarios podemos contemplar la
Amazonia y no sólo analizarla, para
reconocer ese misterio precioso que
nos supera. Podemos amarla y no
sólo utilizarla, para que el amor
despierte un interés hondo y sincero.
Es más, podemos sentirnos
íntimamente unidos a ella y no sólo
defenderla, y entonces la Amazonia
se volverá nuestra como una madre.
Porque «el mundo no se contempla
desde fuera sino desde dentro,
reconociendo los lazos con los que el
Padre nos ha unido a todos los
seres»[74].

56. Despertemos el sentido estético y
contemplativo que Dios puso en



nosotros y que a veces dejamos
atrofiar. Recordemos que «cuando
alguien no aprende a detenerse para
percibir y valorar lo bello, no es
extraño que todo se convierta para él
en objeto de uso y abuso
inescrupuloso»[75]. En cambio, si
entramos en comunión con la selva,
fácilmente nuestra voz se unirá a la
de ella y se convertirá en oración:
«Recostados a la sombra de un viejo
eucalipto nuestra plegaria de luz se
sumerge en el canto del follaje
eterno»[76]. Esta conversión interior
es lo que podrá permitirnos llorar
por la Amazonia y gritar con ella
ante el Señor.

57. Jesús decía: «¿No se venden cinco
pajarillos por dos monedas? Pues
bien, ninguno de ellos está olvidado
ante Dios» (Lc 12,6). El Padre Dios,
que creó cada ser del universo con
infinito amor, nos convoca a ser sus
instrumentos en orden a escuchar el
grito de la Amazonia. Si nosotros



acudimos ante ese clamor
desgarrador, podrá manifestarse que
las creaturas de la Amazonia no han
sido olvidadas por el Padre del cielo.
Para los cristianos, el mismo Jesús
nos reclama desde ellas, «porque el
Resucitado las envuelve
misteriosamente y las orienta a un
destino de plenitud. Las mismas
flores del campo y las aves que Él
contempló admirado con sus ojos
humanos, ahora están llenas de su
presencia luminosa»[77]. Por estas
razones, los creyentes encontramos
en la Amazonia un lugar teológico,
un espacio donde Dios mismo se
muestra y convoca a sus hijos.

Educación y hábitos ecológicos

58. Así podemos dar un paso más y
recordar que una ecología integral
no se conforma con ajustar
cuestiones técnicas o con decisiones
políticas, jurídicas y sociales. La gran
ecología siempre incorpora un



aspecto educativo que provoca el
desarrollo de nuevos hábitos en las
personas y en los grupos humanos.
Lamentablemente muchos
habitantes de la Amazonia han
adquirido costumbres propias de las
grandes ciudades, donde el
consumismo y la cultura del descarte
ya están muy arraigados. No habrá
una ecología sana y sustentable,
capaz de transformar algo, si no
cambian las personas, si no se las
estimula a optar por otro estilo de
vida, menos voraz, más sereno, más
respetuoso, menos ansioso, más
fraterno.

59. Porque «mientras más vacío está
el corazón de la persona, más
necesita objetos para comprar,
poseer y consumir. En este contexto,
no parece posible que alguien acepte
que la realidad le marque límites.
[…] No pensemos sólo en la
posibilidad de terribles fenómenos
climáticos o en grandes desastres



naturales, sino también en
catástrofes derivadas de crisis
sociales, porque la obsesión por un
estilo de vida consumista, sobre todo
cuando sólo unos pocos puedan
sostenerlo, sólo podrá provocar
violencia y destrucción
recíproca»[78].

60. La Iglesia, con su larga
experiencia espiritual, con su
renovada consciencia sobre el valor
de la creación, con su preocupación
por la justicia, con su opción por los
últimos, con su tradición educativa y
con su historia de encarnación en
culturas tan diversas de todo el
mundo, también quiere aportar al
cuidado y al crecimiento de la
Amazonia.

Esto da lugar al siguiente sueño, que
quiero compartir más directamente
con los pastores y fieles católicos.

CAPÍTULO CUARTO: UN SUEÑO
ECLESIAL



61. La Iglesia está llamada a caminar
con los pueblos de la Amazonia. En
América Latina este caminar tuvo
expresiones privilegiadas como la
Conferencia de Obispos en Medellín
(1968) y su aplicación a la Amazonia
en Santarem (1972)[79]; y luego en
Puebla (1979), Santo Domingo (1992)
y Aparecida (2007). El camino
continúa, y la tarea misionera, si
quiere desarrollar una Iglesia con
rostro amazónico, necesita crecer en
una cultura del encuentro hacia una
«pluriforme armonía»[80]. Pero para
que sea posible esta encarnación de
la Iglesia y del Evangelio debe
resonar, una y otra vez, el gran
anuncio misionero.

El anuncio indispensable en la
Amazonia

62. Frente a tantas necesidades y
angustias que claman desde el
corazón de la Amazonia, podemos
responder a partir de organizaciones



sociales, recursos técnicos, espacios
de debate, programas políticos, y
todo eso puede ser parte de la
solución. Pero los cristianos no
renunciamos a la propuesta de fe
que recibimos del Evangelio. Si bien
queremos luchar con todos, codo a
codo, no nos avergonzamos de
Jesucristo. Para quienes se han
encontrado con Él, viven en su
amistad y se identifican con su
mensaje, es inevitable hablar de Él y
acercar a los demás su propuesta de
vida nueva: «¡Ay de mí si no
evangelizo!» (1 Co 9,16).

63. La auténtica opción por los más
pobres y olvidados, al mismo tiempo
que nos mueve a liberarlos de la
miseria material y a defender sus
derechos, implica proponerles la
amistad con el Señor que los
promueve y dignifica. Sería triste
que reciban de nosotros un código de
doctrinas o un imperativo moral,
pero no el gran anuncio salvífico, ese



grito misionero que apunta al
corazón y da sentido a todo lo demás.
Tampoco podemos conformarnos
con un mensaje social. Si damos la
vida por ellos, por la justicia y la
dignidad que ellos merecen, no
podemos ocultarles que lo hacemos
porque reconocemos a Cristo en ellos
y porque descubrimos la inmensa
dignidad que les otorga el Padre Dios
que los ama infinitamente.

64. Ellos tienen derecho al anuncio
del Evangelio, sobre todo a ese
primer anuncio que se llama
kerygma y que «es el anuncio
principal, ese que siempre hay que
volver a escuchar de diversas
maneras y ese que siempre hay que
volver a anunciar de una forma o de
otra»[81]. Es el anuncio de un Dios
que ama infinitamente a cada ser
humano, que ha manifestado
plenamente ese amor en Cristo
crucificado por nosotros y resucitado
en nuestras vidas. Propongo releer



un breve resumen sobre este
contenido en el capítulo IV de la
Exhortación Christus vivit. Este
anuncio debe resonar
constantemente en la Amazonia,
expresado de muchas modalidades
diferentes. Sin este anuncio
apasionado, cada estructura eclesial
se convertirá en una ONG más, y así
no responderemos al pedido de
Jesucristo: «Vayan por todo el mundo
y anuncien el Evangelio a toda la
creación» (Mc 16,15).

65. Cualquier propuesta de
maduración en la vida cristiana
necesita tener como eje permanente
este anuncio, porque «toda
formación cristiana es ante todo la
profundización del kerygma que se
va haciendo carne cada vez más y
mejor»[82]. La reacción fundamental
ante ese anuncio, cuando logra
provocar un encuentro personal con
el Señor, es la caridad fraterna, ese
«mandamiento nuevo que es el

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111


primero, el más grande, el que mejor
nos identifica como discípulos»[83].
Así, el kerygma y el amor fraterno
conforman la gran síntesis de todo el
contenido del Evangelio que no
puede dejar de ser propuesta en la
Amazonia. Es lo que vivieron
grandes evangelizadores de América
Latina como santo Toribio de
Mogrovejo o san José de Anchieta.

La inculturación

66. La Iglesia, al mismo tiempo que
anuncia una y otra vez el kerygma,
necesita crecer en la Amazonia. Para
ello siempre reconfigura su propia
identidad en escucha y diálogo con
las personas, realidades e historias
de su territorio. De esa forma podrá
desarrollarse cada vez más un
necesario proceso de inculturación,
que no desprecia nada de lo bueno
que ya existe en las culturas
amazónicas, sino que lo recoge y lo
lleva a la plenitud a la luz del



Evangelio[84]. Tampoco desprecia la
riqueza de sabiduría cristiana
transmitida durante siglos, como si
se pretendiera ignorar la historia
donde Dios ha obrado de múltiples
maneras, porque la Iglesia tiene un
rostro pluriforme «no sólo desde una
perspectiva espacial [...] sino
también desde su realidad
temporal»[85]. Se trata de la
auténtica Tradición de la Iglesia, que
no es un depósito estático ni una
pieza de museo, sino la raíz de un
árbol que crece[86]. Es la Tradición
milenaria que testimonia la acción
divina en su Pueblo y «tiene la
misión de mantener vivo el fuego
más que conservar sus cenizas»[87].

67. San Juan Pablo II enseñaba que,
al presentar su propuesta evangélica,
«la Iglesia no pretende negar la
autonomía de la cultura. Al
contrario, tiene hacia ella el mayor
respeto», porque la cultura «no es
solamente sujeto de redención y



elevación, sino que puede también
jugar un rol de mediación y de
colaboración»[88]. Dirigiéndose a los
indígenas del Continente americano
recordó que «una fe que no se haga
cultura es una fe no plenamente
acogida, no totalmente pensada, no
fielmente vivida»[89]. Los desafíos de
las culturas invitan a la Iglesia a «una
actitud de vigilante sentido crítico,
pero también de atención
confiada»[90].

68. Cabe retomar aquí lo que ya
expresé en la Exhortación Evangelii
gaudium acerca de la inculturación,
que tiene como base la convicción de
que «la gracia supone la cultura, y el
don de Dios se encarna en la cultura
de quien lo recibe».[91] Percibamos
que esto implica un doble
movimiento. Por una parte, una
dinámica de fecundación que
permite expresar el Evangelio en un
lugar, ya que «cuando una
comunidad acoge el anuncio de la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


salvación, el Espíritu Santo fecunda
su cultura con la fuerza
transformadora del Evangelio».[92]
Por otra parte, la misma Iglesia vive
un camino receptivo, que la
enriquece con lo que el Espíritu ya
había sembrado misteriosamente en
esa cultura. De ese modo, «el Espíritu
Santo embellece a la Iglesia,
mostrándole nuevos aspectos de la
Revelación y regalándole un nuevo
rostro»[93]. Se trata, en definitiva, de
permitir y de alentar que el anuncio
del Evangelio inagotable,
comunicado «con categorías propias
de la cultura donde es anunciado,
provoque una nueva síntesis con esa
cultura»[94]-

69. Por esto, «como podemos ver en
la historia de la Iglesia, el
cristianismo no tiene un único modo
cultural»[95] y «no haría justicia a la
lógica de la encarnación pensar en
un cristianismo monocultural y
monocorde»[96]. Sin embargo, el



riesgo de los evangelizadores que
llegan a un lugar es creer que no sólo
deben comunicar el Evangelio sino
también la cultura en la cual ellos
han crecido, olvidando que no se
trata de «imponer una determinada
forma cultural, por más bella y
antigua que sea»[97]. Hace falta
aceptar con valentía la novedad del
Espíritu capaz de crear siempre algo
nuevo con el tesoro inagotable de
Jesucristo, porque «la inculturación
coloca a la Iglesia en un camino
difícil, pero necesario»[98]. Es
verdad que «aunque estos procesos
son siempre lentos, a veces el miedo
nos paraliza demasiado» y
terminamos como «espectadores de
un estancamiento infecundo de la
Iglesia»[99]. No temamos, no le
cortemos las alas al Espíritu Santo.

Caminos de inculturación en la
Amazonia



70. Para lograr una renovada
inculturación del Evangelio en la
Amazonia, la Iglesia necesita
escuchar su sabiduría ancestral,
volver a dar voz a los mayores,
reconocer los valores presentes en el
estilo de vida de las comunidades
originarias, recuperar a tiempo las
ricas narraciones de los pueblos. En
la Amazonia ya hemos recibido
riquezas que vienen de las culturas
precolombinas, «como la apertura a
la acción de Dios, el sentido de la
gratitud por los frutos de la tierra, el
carácter sagrado de la vida humana y
la valoración de la familia, el sentido
de solidaridad y la
corresponsabilidad en el trabajo
común, la importancia de lo cultual,
la creencia en una vida más allá de la
terrenal, y tantos otros valores»[100].

71. En este contexto, los pueblos
indígenas amazónicos expresan la
auténtica calidad de vida como un
“buen vivir” que implica una



armonía personal, familiar,
comunitaria y cósmica, y que se
expresa en su modo comunitario de
pensar la existencia, en la capacidad
de encontrar gozo y plenitud en
medio de una vida austera y sencilla,
así como en el cuidado responsable
de la naturaleza que preserva los
recursos para las siguientes
generaciones. Los pueblos
aborígenes podrían ayudarnos a
percibir lo que es una feliz sobriedad
y en este sentido «tienen mucho que
enseñarnos»[101]. Ellos saben ser
felices con poco, disfrutan los
pequeños dones de Dios sin
acumular tantas cosas, no destruyen
sin necesidad, cuidan los ecosistemas
y reconocen que la tierra, al mismo
tiempo que se ofrece para sostener
su vida, como una fuente generosa,
tiene un sentido materno que
despierta respetuosa ternura. Todo
eso debe ser valorado y recogido en
la evangelización[102].



72. Mientras luchamos por ellos y
con ellos, estamos llamados «a ser
sus amigos, a escucharlos, a
interpretarlos y a recoger la
misteriosa sabiduría que Dios quiere
comunicarnos a través de ellos»[103].
Los habitantes de las ciudades
necesitan valorar esta sabiduría y
dejarse “reeducar” frente al
consumismo ansioso y al aislamiento
urbano. La Iglesia misma puede ser
un vehículo que ayude a esta
recuperación cultural en una
preciosa síntesis con el anuncio del
Evangelio. Además, ella se convierte
en instrumento de caridad en la
medida en que las comunidades
urbanas no sólo sean misioneras en
su entorno, sino también acogedoras
ante los pobres que llegan del
interior acuciados por la miseria. Lo
es igualmente en la medida en que
las comunidades estén cerca de los
jóvenes migrantes para ayudarles a
integrarse en la ciudad sin caer en
sus redes de degradación. Estas



acciones eclesiales, que brotan del
amor, son valiosos caminos dentro
de un proceso de inculturación.

73. Pero la inculturación eleva y
plenifica. Ciertamente hay que
valorar esa mística indígena de la
interconexión e interdependencia de
todo lo creado, mística de gratuidad
que ama la vida como don, mística de
admiración sagrada ante la
naturaleza que nos desborda con
tanta vida. No obstante, también se
trata de lograr que esta relación con
Dios presente en el cosmos se
convierta, cada vez más, en la
relación personal con un Tú que
sostiene la propia realidad y quiere
darle un sentido, un Tú que nos
conoce y nos ama:

«Flotan sombras de mí, maderas
muertas. Pero la estrella nace sin
reproche sobre las manos de este
niño, expertas, que conquistan las
aguas y la noche. Me ha de bastar



saber que Tú me sabes entero, desde
antes de mis días»[104].

74. De igual modo, la relación con
Jesucristo, Dios y hombre verdadero,
liberador y redentor, no es enemiga
de esta cosmovisión marcadamente
cósmica que los caracteriza, porque
Él también es el Resucitado que
penetra todas las cosas[105]. Para la
experiencia cristiana, «todas las
criaturas del universo material
encuentran su verdadero sentido en
el Verbo encarnado, porque el Hijo
de Dios ha incorporado en su
persona parte del universo material,
donde ha introducido un germen de
transformación definitiva»[106]. Él
está gloriosa y misteriosamente
presente en el río, en los árboles, en
los peces, en el viento, como el Señor
que reina en la creación sin perder
sus heridas transfiguradas, y en la
Eucaristía asume los elementos del
mundo dando a cada uno el sentido
del don pascual.



Inculturación social y espiritual

75. Esta inculturación, dada la
situación de pobreza y abandono de
tantos habitantes de la Amazonia,
necesariamente tendrá que tener un
perfume marcadamente social y
caracterizarse por una firme defensa
de los derechos humanos, haciendo
brillar ese rostro de Cristo que «ha
querido identificarse con ternura
especial con los más débiles y
pobres»[107]. Porque «desde el
corazón del Evangelio reconocemos
la íntima conexión que existe entre
evangelización y promoción
humana»[108], y esto implica para
las comunidades cristianas un claro
compromiso con el Reino de justicia
en la promoción de los descartados.
Para ello es sumamente importante
una adecuada formación de los
agentes pastorales en la Doctrina
Social de la Iglesia.



76. Al mismo tiempo, la inculturación
del Evangelio en la Amazonia debe
integrar mejor lo social con lo
espiritual, de manera que los más
pobres no necesiten ir a buscar fuera
de la Iglesia una espiritualidad que
responda a los anhelos de su
dimensión trascendente. Por lo tanto,
no se trata de una religiosidad
alienante e individualista que acalle
los reclamos sociales por una vida
más digna, pero tampoco se trata de
mutilar la dimensión trascendente y
espiritual como si al ser humano le
bastara el desarrollo material. Esto
nos convoca no sólo a combinar las
dos cosas, sino a conectarlas
íntimamente. Así brillará la
verdadera hermosura del Evangelio,
que es plenamente humanizadora,
que dignifica íntegramente a las
personas y a los pueblos, que colma
el corazón y la vida entera.

Puntos de partida para una
santidad amazónica



77. Así podrán nacer testimonios de
santidad con rostro amazónico, que
no sean copias de modelos de otros
lugares, santidad hecha de encuentro
y de entrega, de contemplación y de
servicio, de soledad receptiva y de
vida común, de alegre sobriedad y de
lucha por la justicia. A esta santidad
la alcanza «cada uno por su
camino»[109], y eso vale también
para los pueblos, donde la gracia se
encarna y brilla con rasgos
distintivos. Imaginemos una santidad
con rasgos amazónicos, llamada a
interpelar a la Iglesia universal.

78. Un proceso de inculturación, que
implica caminos no sólo individuales
sino también populares, exige amor
al pueblo cargado de respeto y
comprensión. En buena parte de la
Amazonia este proceso ya se ha
iniciado. Hace más de cuarenta años
los Obispos de la Amazonia del Perú
destacaban que en muchos de los
grupos presentes en esa región «el



sujeto de evangelización, modelado
por una cultura propia múltiple y
cambiante, está inicialmente
evangelizado» ya que posee «ciertos
rasgos de catolicismo popular que,
aunque primitivamente quizás
fueron promovidos por agentes
pastorales, actualmente son algo que
el pueblo ha hecho suyo y hasta les
ha cambiado los significados y los
transmite de generación en
generación»[110]. No nos
apresuremos en calificar de
superstición o de paganismo algunas
expresiones religiosas que surgen
espontáneamente de la vida de los
pueblos. Más bien hay que saber
reconocer el trigo que crece entre la
cizaña, porque «en la piedad popular
puede percibirse el modo en que la fe
recibida se encarnó en una cultura y
se sigue transmitiendo»[111].

79. Es posible recoger de alguna
manera un símbolo indígena sin
calificarlo necesariamente de



idolatría. Un mito cargado de sentido
espiritual puede ser aprovechado, y
no siempre considerado un error
pagano. Algunas fiestas religiosas
contienen un significado sagrado y
son espacios de reencuentro y de
fraternidad, aunque se requiera un
lento proceso de purificación o de
maduración. Un misionero de alma
trata de descubrir qué inquietudes
legítimas buscan un cauce en
manifestaciones religiosas a veces
imperfectas, parciales o equivocadas,
e intenta responder desde una
espiritualidad inculturada.

80. Será sin duda una espiritualidad
centrada en el único Dios y Señor,
pero al mismo tiempo capaz de
entrar en contacto con las
necesidades cotidianas de las
personas que procuran una vida
digna, que quieren disfrutar de las
cosas bellas de la existencia,
encontrar la paz y la armonía,
resolver las crisis familiares, curar



sus enfermedades, ver a sus hijos
crecer felices. El peor peligro sería
alejarlos del encuentro con Cristo por
presentarlo como un enemigo del
gozo, o como alguien indiferente
ante las búsquedas y las angustias
humanas[112]. Hoy es indispensable
mostrar que la santidad no deja a las
personas sin «fuerzas, vida o
alegría»[113].

La inculturación de la liturgia

81. La inculturación de la
espiritualidad cristiana en las
culturas de los pueblos originarios
tiene en los sacramentos un camino
de especial valor, porque en ellos se
une lo divino y lo cósmico, la gracia y
la creación. En la Amazonia no
deberían entenderse como una
separación con respecto a lo creado.
Ellos «son un modo privilegiado de
cómo la naturaleza es asumida por
Dios y se convierte en mediación de
la vida sobrenatural»[114]. Son una



plenificación de lo creado, donde la
naturaleza es elevada para que sea
lugar e instrumento de la gracia,
para «abrazar el mundo en un nivel
distinto»[115].

82. En la Eucaristía, Dios «en el
colmo del misterio de la
Encarnación, quiso llegar a nuestra
intimidad a través de un pedazo de
materia. […] [Ella] une el cielo y la
tierra, abraza y penetra todo lo
creado»[116]. Por esa razón puede
ser «motivación para nuestras
preocupaciones por el ambiente, y
nos orienta a ser custodios de todo lo
creado»[117]. Así «no escapamos del
mundo ni negamos la naturaleza
cuando queremos encontrarnos con
Dios»[118]. Esto nos permite recoger
en la liturgia muchos elementos
propios de la experiencia de los
indígenas en su íntimo contacto con
la naturaleza y estimular
expresiones autóctonas en cantos,
danzas, ritos, gestos y símbolos. Ya el



Concilio Vaticano II había pedido este
esfuerzo de inculturación de la
liturgia en los pueblos
indígenas[119], pero han pasado más
de cincuenta años y hemos avanzado
poco en esta línea[120].

83. Al domingo, «la espiritualidad
cristiana incorpora el valor del
descanso y de la fiesta. El ser
humano tiende a reducir el descanso
contemplativo al ámbito de lo
infecundo o innecesario, olvidando
que así se quita a la obra que se
realiza lo más importante: su
sentido. Estamos llamados a incluir
en nuestro obrar una dimensión
receptiva y gratuita»[121]. Los
pueblos originarios saben de esta
gratuidad y de este sano ocio
contemplativo. Nuestras
celebraciones deberían ayudarles a
vivir esta experiencia en la liturgia
dominical y a encontrarse con la luz
de la Palabra y de la Eucaristía que
ilumina nuestras vidas concretas.



84. Los sacramentos muestran y
comunican al Dios cercano que llega
con misericordia a curar y a
fortalecer a sus hijos. Por lo tanto
deben ser accesibles, sobre todo para
los pobres, y nunca deben negarse
por razones de dinero. Tampoco
cabe, frente a los pobres y olvidados
de la Amazonia, una disciplina que
excluya y aleje, porque así ellos son
finalmente descartados por una
Iglesia convertida en aduana. Más
bien, «en las difíciles situaciones que
viven las personas más necesitadas,
la Iglesia debe tener un especial
cuidado para comprender, consolar,
integrar, evitando imponerles una
serie de normas como si fueran una
roca, con lo cual se consigue el efecto
de hacer que se sientan juzgadas y
abandonadas precisamente por esa
Madre que está llamada a acercarles
la misericordia de Dios»[122]. Para la
Iglesia la misericordia puede
volverse una mera expresión
romántica si no se manifiesta



concretamente en la tarea
pastoral[123].

La inculturación de la
ministerialidad

85. La inculturación también debe
desarrollarse y reflejarse en una
forma encarnada de llevar adelante
la organización eclesial y la
ministerialidad. Si se incultura la
espiritualidad, si se incultura la
santidad, si se incultura el Evangelio
mismo, ¿cómo evitar pensar en una
inculturación del modo como se
estructuran y se viven los ministerios
eclesiales? La pastoral de la Iglesia
tiene en la Amazonia una presencia
precaria, debida en parte a la
inmensa extensión territorial con
muchos lugares de difícil acceso,
gran diversidad cultural, serios
problemas sociales, y la propia
opción de algunos pueblos de
recluirse. Esto no puede dejarnos



indiferentes y exige de la Iglesia una
respuesta específica y valiente.

86. Se requiere lograr que la
ministerialidad se configure de tal
manera que esté al servicio de una
mayor frecuencia de la celebración
de la Eucaristía, aun en las
comunidades más remotas y
escondidas. En Aparecida se invitó a
escuchar el lamento de tantas
comunidades de la Amazonia
«privadas de la Eucaristía dominical
por largos períodos»[124]. Pero al
mismo tiempo se necesitan ministros
que puedan comprender desde
dentro la sensibilidad y las culturas
amazónicas.

87. El modo de configurar la vida y el
ejercicio del ministerio de los
sacerdotes no es monolítico, y
adquiere diversos matices en
distintos lugares de la tierra. Por eso
es importante determinar qué es lo
más específico del sacerdote, aquello



que no puede ser delegado. La
respuesta está en el sacramento del
Orden sagrado, que lo configura con
Cristo sacerdote. Y la primera
conclusión es que ese carácter
exclusivo recibido en el Orden, lo
capacita sólo a él para presidir la
Eucaristía[125]. Esa es su función
específica, principal e indelegable.
Algunos piensan que lo que distingue
al sacerdote es el poder, el hecho de
ser la máxima autoridad de la
comunidad. Pero san Juan Pablo II
explicó que aunque el sacerdocio se
considere “jerárquico”, esta función
no tiene el valor de estar por encima
del resto, sino que «está ordenada
totalmente a la santidad de los
miembros del Cuerpo místico de
Cristo»[126]. Cuando se afirma que el
sacerdote es signo de “Cristo cabeza”,
el sentido principal es que Cristo es
la fuente de la gracia: Él es cabeza de
la Iglesia «porque tiene el poder de
hacer correr la gracia por todos los
miembros de la Iglesia»[127].



88. El sacerdote es signo de esa
Cabeza que derrama la gracia ante
todo cuando celebra la Eucaristía,
fuente y culmen de toda la vida
cristiana[128]. Esa es su gran
potestad, que sólo puede ser recibida
en el sacramento del Orden
sacerdotal. Por eso únicamente él
puede decir: “Esto es mi cuerpo”. Hay
otras palabras que sólo él puede
pronunciar: “Yo te absuelvo de tus
pecados”. Porque el perdón
sacramental está al servicio de una
celebración eucarística digna. En
estos dos sacramentos está el corazón
de su identidad exclusiva[129].

89. En las circunstancias específicas
de la Amazonia, de manera especial
en sus selvas y lugares más remotos,
hay que encontrar un modo de
asegurar ese ministerio sacerdotal.
Los laicos podrán anunciar la
Palabra, enseñar, organizar sus
comunidades, celebrar algunos
sacramentos, buscar distintos cauces



para la piedad popular y desarrollar
la multitud de dones que el Espíritu
derrama en ellos. Pero necesitan la
celebración de la Eucaristía porque
ella «hace la Iglesia»[130], y llegamos
a decir que «no se edifica ninguna
comunidad cristiana si esta no tiene
su raíz y centro en la celebración de
la sagrada Eucaristía»[131]. Si de
verdad creemos que esto es así, es
urgente evitar que los pueblos
amazónicos estén privados de ese
alimento de vida nueva y del
sacramento del perdón.

90. Esta acuciante necesidad me lleva
a exhortar a todos los Obispos, en
especial a los de América Latina, no
sólo a promover la oración por las
vocaciones sacerdotales, sino
también a ser más generosos,
orientando a los que muestran
vocación misionera para que opten
por la Amazonia[132]. Al mismo
tiempo conviene revisar a fondo la
estructura y el contenido tanto de la



formación inicial como de la
formación permanente de los
presbíteros, para que adquieran las
actitudes y capacidades que requiere
el diálogo con las culturas
amazónicas. Esta formación debe ser
eminentemente pastoral y favorecer
el desarrollo de la misericordia
sacerdotal[133].

Comunidades repletas de vida

91. Por otra parte, la Eucaristía es el
gran sacramento que significa y
realiza la unidad de la Iglesia[134], y
se celebra «para que de extraños,
dispersos e indiferentes unos a otros,
lleguemos a ser unidos, iguales y
amigos»[135]. Quien preside la
Eucaristía debe cuidar la comunión,
que no es una unidad empobrecida,
sino que acoge la múltiple riqueza de
dones y carismas que el Espíritu
derrama en la comunidad.

92. Por lo tanto, la Eucaristía, como
fuente y culmen, reclama el



desarrollo de esa multiforme
riqueza. Se necesitan sacerdotes,
pero esto no excluye que
ordinariamente los diáconos
permanentes —que deberían ser
muchos más en la Amazonia—, las
religiosas y los mismos laicos
asuman responsabilidades
importantes para el crecimiento de
las comunidades y que maduren en
el ejercicio de esas funciones gracias
a un acompañamiento adecuado.

93. Entonces no se trata sólo de
facilitar una mayor presencia de
ministros ordenados que puedan
celebrar la Eucaristía. Este sería un
objetivo muy limitado si no
intentamos también provocar una
nueva vida en las comunidades.
Necesitamos promover el encuentro
con la Palabra y la maduración en la
santidad a través de variados
servicios laicales, que suponen un
proceso de preparación —bíblica,
doctrinal, espiritual y práctica— y



diversos caminos de formación
permanente.

94. Una Iglesia con rostros
amazónicos requiere la presencia
estable de líderes laicos maduros y
dotados de autoridad[136], que
conozcan las lenguas, las culturas, la
experiencia espiritual y el modo de
vivir en comunidad de cada lugar, al
mismo tiempo que dejan espacio a la
multiplicidad de dones que el
Espíritu Santo siembra en todos.
Porque allí donde hay una necesidad
peculiar, Él ya ha derramado
carismas que permitan darle una
respuesta. Ello supone en la Iglesia
una capacidad para dar lugar a la
audacia del Espíritu, para confiar y
concretamente para permitir el
desarrollo de una cultura eclesial
propia, marcadamente laical. Los
desafíos de la Amazonia exigen a la
Iglesia un esfuerzo especial por
lograr una presencia capilar que sólo



es posible con un contundente
protagonismo de los laicos.

95. Muchas personas consagradas
gastaron sus energías y buena parte
de sus vidas por el Reino de Dios en
la Amazonia. La vida consagrada,
capaz de diálogo, de síntesis, de
encarnación y de profecía, tiene un
lugar especial en esta configuración
plural y armoniosa de la Iglesia
amazónica. Pero le hace falta un
nuevo esfuerzo de inculturación, que
ponga en juego la creatividad, la
audacia misionera, la sensibilidad y
la fuerza peculiar de la vida
comunitaria.

96. Las comunidades de base, cuando
supieron integrar la defensa de los
derechos sociales con el anuncio
misionero y la espiritualidad, fueron
verdaderas experiencias de
sinodalidad en el caminar
evangelizador de la Iglesia en la
Amazonia. Muchas veces «han



ayudado a formar cristianos
comprometidos con su fe, discípulos
y misioneros del Señor, como
testimonia la entrega generosa, hasta
derramar su sangre, de tantos
miembros suyos»[137].

97. Aliento la profundización de la
tarea conjunta que se realiza a través
de la REPAM y de otras asociaciones,
con el objetivo de consolidar lo que
ya pedía Aparecida: «establecer,
entre las iglesias locales de diversos
países sudamericanos, que están en
la cuenca amazónica, una pastoral de
conjunto con prioridades
diferenciadas»[138]. Esto vale
especialmente para la relación entre
las Iglesias fronterizas.

98. Finalmente, quiero recordar que
no siempre podemos pensar
proyectos para comunidades
estables, porque en la Amazonia hay
una gran movilidad interna, una
constante migración muchas veces



pendular, y «la región se ha
convertido de hecho en un corredor
migratorio»[139]. La «trashumancia
amazónica no ha sido bien
comprendida ni suficientemente
trabajada desde el punto de vista
pastoral»[140]. Por ello hay que
pensar en equipos misioneros
itinerantes y «apoyar la inserción y
la itinerancia de los consagrados y
las consagradas junto a los más
empobrecidos y excluidos»[141]. Por
otro lado, esto desafía a nuestras
comunidades urbanas, que deberían
cultivar con ingenio y generosidad,
de forma especial en las periferias,
diversas formas de cercanía y de
acogida ante las familias y los
jóvenes que llegan del interior.

La fuerza y el don de las mujeres

99. En la Amazonia hay comunidades
que se han sostenido y han
transmitido la fe durante mucho
tiempo sin que algún sacerdote



pasara por allí, aun durante décadas.
Esto ocurrió gracias a la presencia de
mujeres fuertes y generosas:
bautizadoras, catequistas, rezadoras,
misioneras, ciertamente llamadas e
impulsadas por el Espíritu Santo.
Durante siglos las mujeres
mantuvieron a la Iglesia en pie en
esos lugares con admirable entrega y
ardiente fe. Ellas mismas, en el
Sínodo, nos conmovieron a todos con
su testimonio.

100. Esto nos invita a expandir la
mirada para evitar reducir nuestra
comprensión de la Iglesia a
estructuras funcionales. Ese
reduccionismo nos llevaría a pensar
que se otorgaría a las mujeres un
status y una participación mayor en
la Iglesia sólo si se les diera acceso al
Orden sagrado. Pero esta mirada en
realidad limitaría las perspectivas,
nos orientaría a clericalizar a las
mujeres, disminuiría el gran valor de
lo que ellas ya han dado y provocaría



sutilmente un empobrecimiento de
su aporte indispensable.

101. Jesucristo se presenta como
Esposo de la comunidad que celebra
la Eucaristía, a través de la figura de
un varón que la preside como signo
del único Sacerdote. Este diálogo
entre el Esposo y la esposa que se
eleva en la adoración y santifica a la
comunidad, no debería encerrarnos
en planteamientos parciales sobre el
poder en la Iglesia. Porque el Señor
quiso manifestar su poder y su amor
a través de dos rostros humanos: el
de su Hijo divino hecho hombre y el
de una creatura que es mujer, María.
Las mujeres hacen su aporte a la
Iglesia según su modo propio y
prolongando la fuerza y la ternura de
María, la Madre. De este modo no
nos limitamos a un planteamiento
funcional, sino que entramos en la
estructura íntima de la Iglesia. Así
comprendemos radicalmente por
qué sin las mujeres ella se derrumba,



como se habrían caído a pedazos
tantas comunidades de la Amazonia
si no hubieran estado allí las
mujeres, sosteniéndolas,
conteniéndolas y cuidándolas. Esto
muestra cuál es su poder
característico.

102. No podemos dejar de alentar los
dones populares que han dado a las
mujeres tanto protagonismo en la
Amazonia, aunque hoy las
comunidades están sometidas a
nuevos riesgos que no existían en
otras épocas. La situación actual nos
exige estimular el surgimiento de
otros servicios y carismas femeninos,
que respondan a las necesidades
específicas de los pueblos
amazónicos en este momento
histórico.

103. En una Iglesia sinodal las
mujeres, que de hecho desempeñan
un papel central en las comunidades
amazónicas, deberían poder acceder



a funciones e incluso a servicios
eclesiales que no requieren el Orden
sagrado y permitan expresar mejor
su lugar propio. Cabe recordar que
estos servicios implican una
estabilidad, un reconocimiento
público y el envío por parte del
obispo. Esto da lugar también a que
las mujeres tengan una incidencia
real y efectiva en la organización, en
las decisiones más importantes y en
la guía de las comunidades, pero sin
dejar de hacerlo con el estilo propio
de su impronta femenina.

Ampliar horizontes más allá de los
conflictos

104. Suele ocurrir que en un
determinado lugar los agentes
pastorales vislumbran soluciones
muy diversas para los problemas que
enfrentan, y por ello proponen
formas aparentemente opuestas de
organización eclesial. Cuando esto
ocurre es probable que la verdadera



respuesta a los desafíos de la
evangelización esté en la superación
de las dos propuestas, encontrando
otros caminos mejores, quizás no
imaginados. El conflicto se supera en
un nivel superior donde cada una de
las partes, sin dejar de ser fiel a sí
misma, se integra con la otra en una
nueva realidad. Todo se resuelve «en
un plano superior que conserva en sí
las virtualidades valiosas de las
polaridades en pugna»[142]. De otro
modo, el conflicto nos encierra,
«perdemos perspectivas, los
horizontes se limitan y la realidad
misma queda fragmentada»[143].

105. Esto de ninguna manera
significa relativizar los problemas,
escapar de ellos o dejar las cosas
como están. Las verdaderas
soluciones nunca se alcanzan
licuando la audacia, escondiéndose
de las exigencias concretas o
buscando culpas afuera. Al contrario,
la salida se encuentra por



“desborde”, trascendiendo la
dialéctica que limita la visión para
poder reconocer así un don mayor
que Dios está ofreciendo. De ese
nuevo don acogido con valentía y
generosidad, de ese don inesperado
que despierta una nueva y mayor
creatividad, manarán como de una
fuente generosa las respuestas que la
dialéctica no nos dejaba ver. En sus
inicios, la fe cristiana se difundió
admirablemente siguiendo esta
lógica que le permitió, a partir de
una matriz hebrea, encarnarse en las
culturas grecorromanas y adquirir a
su paso distintas modalidades. De
modo análogo, en este momento
histórico, la Amazonia nos desafía a
superar perspectivas limitadas,
soluciones pragmáticas que se
quedan clausuradas en aspectos
parciales de los grandes desafíos,
para buscar caminos más amplios y
audaces de inculturación.



La convivencia ecuménica e
interreligiosa

106. En una Amazonia
plurirreligiosa, los creyentes
necesitamos encontrar espacios para
conversar y para actuar juntos por el
bien común y la promoción de los
más pobres. No se trata de que todos
seamos más light o de que
escondamos las convicciones propias
que nos apasionan para poder
encontrarnos con otros que piensan
distinto. Si uno cree que el Espíritu
Santo puede actuar en el diferente,
entonces intentará dejarse
enriquecer con esa luz, pero la
acogerá desde el seno de sus propias
convicciones y de su propia
identidad. Porque mientras más
profunda, sólida y rica es una
identidad, más tendrá para
enriquecer a los otros con su aporte
específico.



107. Los católicos tenemos un tesoro
en las Sagradas Escrituras, que otras
religiones no aceptan, aunque a
veces son capaces de leerlas con
interés e incluso de valorar algunos
de sus contenidos. Algo semejante
intentamos hacer nosotros ante los
textos sagrados de otras religiones y
comunidades religiosas, donde se
encuentran «preceptos y doctrinas
que […] no pocas veces reflejan un
destello de aquella Verdad que
ilumina a todos los hombres»[144].
También tenemos una gran riqueza
en los siete sacramentos, que algunas
comunidades cristianas no aceptan
en su totalidad o en idéntico sentido.
Al mismo tiempo que creemos
firmemente en Jesús como único
Redentor del mundo, cultivamos una
profunda devoción hacia su Madre.
Si bien sabemos que esto no se da en
todas las confesiones cristianas,
sentimos el deber de comunicar a la
Amazonia la riqueza de ese cálido
amor materno del cual nos sentimos



depositarios. De hecho terminaré
esta Exhortación con unas palabras
dirigidas a María.

108. Todo esto no tendría que
convertirnos en enemigos. En un
verdadero espíritu de diálogo se
alimenta la capacidad de
comprender el sentido de lo que el
otro dice y hace, aunque uno no
pueda asumirlo como una convicción
propia. Así se vuelve posible ser
sinceros, no disimular lo que
creemos, sin dejar de conversar, de
buscar puntos de contacto, y sobre
todo de trabajar y luchar juntos por
el bien de la Amazonia. La fuerza de
lo que une a todos los cristianos tiene
un valor inmenso. Prestamos tanta
atención a lo que nos divide que a
veces ya no apreciamos ni valoramos
lo que nos une. Y eso que nos une es
lo que nos permite estar en el mundo
sin que nos devoren la inmanencia
terrena, el vacío espiritual, el
egocentrismo cómodo, el



individualismo consumista y
autodestructivo.

109. A todos los cristianos nos une la
fe en Dios, el Padre que nos da la
vida y nos ama tanto. Nos une la fe
en Jesucristo, el único Redentor, que
nos liberó con su bendita sangre y
con su resurrección gloriosa. Nos une
el deseo de su Palabra que guía
nuestros pasos. Nos une el fuego del
Espíritu que nos impulsa a la misión.
Nos une el mandamiento nuevo que
Jesús nos dejó, la búsqueda de una
civilización del amor, la pasión por el
Reino que el Señor nos llama a
construir con Él. Nos une la lucha
por la paz y la justicia. Nos une la
convicción de que no todo se termina
en esta vida, sino que estamos
llamados a la fiesta celestial donde
Dios secará todas las lágrimas y
recogerá lo que hicimos por los que
sufren.



110. Todo esto nos une. ¿Cómo no
luchar juntos? ¿Cómo no orar juntos
y trabajar codo a codo para defender
a los pobres de la Amazonia, para
mostrar el rostro santo del Señor y
para cuidar su obra creadora?

CONCLUSIÓN: LA MADRE DE LA
AMAZONIA

111. Después de compartir algunos
sueños, aliento a todos a avanzar en
caminos concretos que permitan
transformar la realidad de la
Amazonia y liberarla de los males
que la aquejan. Ahora levantemos la
mirada a María. La Madre que Cristo
nos dejó, aunque es la única Madre
de todos, se manifiesta en la
Amazonia de distintas maneras.
Sabemos que «los indígenas se
encuentran vitalmente con Jesucristo
por muchas vías; pero el camino
mariano ha contribuido más a este
encuentro».[145] Ante la maravilla
de la Amazonia, que hemos



descubierto cada vez mejor en la
preparación y en el desarrollo del
Sínodo, creo que lo mejor es
culminar esta Exhortación
dirigiéndonos a ella:

Madre de la vida, en tu seno materno
se fue formando Jesús, que es el
Señor de todo lo que existe.
Resucitado, Él te transformó con su
luz y te hizo reina de toda la
creación. Por eso te pedimos que
reines, María, en el corazón
palpitante de la Amazonia.

Muéstrate como madre de todas las
creaturas, en la belleza de las flores,
de los ríos, del gran río que la
atraviesa y de todo lo que vibra en
sus selvas. Cuida con tu cariño esa
explosión de hermosura.

Pide a Jesús que derrame todo su
amor en los hombres y en las
mujeres que allí habitan, para que
sepan admirarla y cuidarla.



Haz nacer a tu hijo en sus corazones
para que Él brille en la Amazonia, en
sus pueblos y en sus culturas, con la
luz de su Palabra, con el consuelo de
su amor, con su mensaje de
fraternidad y de justicia.

Que en cada Eucaristía se eleve
también tanta maravilla para la
gloria del Padre.

Madre, mira a los pobres de la
Amazonia, porque su hogar está
siendo destruido por intereses
mezquinos. ¡Cuánto dolor y cuánta
miseria, cuánto abandono y cuánto
atropello en esta tierra bendita,
desbordante de vida!

Toca la sensibilidad de los poderosos
porque aunque sentimos que ya es
tarde nos llamas a salvar lo que
todavía vive.

Madre del corazón traspasado que
sufres en tus hijos ultrajados y en la
naturaleza herida, reina tú en la



Amazonia junto con tu hijo. Reina
para que nadie más se sienta dueño
de la obra de Dios.

En ti confiamos, Madre de la vida no
nos abandones en esta hora oscura.
Amén.

Dado en Roma, junto a San Juan de
Letrán, el 2 de febrero, Fiesta de la
Presentación del Señor, del año 2020,
séptimo de mi Pontificado.

Francisco

[1] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, «Timareo», en
Lo que no veo en visiones, Lima
1992.

[4] Jorge Vega Márquez, «Amazonia
solitaria», en Poesía obrera, Cobija-
Pando-Bolivia 2009, 39.



[5] Red Eclesial Panamazónica
(REPAM), Brasil, Síntesis del aporte al
Sínodo, 120; Instrumentum laboris,
45.

[6] Discurso a los jóvenes, San Pablo -
Brasil (10 mayo 2007), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (18 mayo 2007),
p. 6.

[7] Cf. Alberto C. Araújo, «Imaginario
amazónico», en Amazonia real:
amazoniareal.com.br (29 enero
2014).

[8] S. Pablo VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 marzo 1967), 57: AAS
59 (1967), 285.

[9] S. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias
Sociales (27 abril 2001), 4: AAS 93
(2001), 600.

[10] Cf. Instrumentum laboris, 41.



[11] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 473.

[12] Ramón Iribertegui, Amazonas: El
hombre y el caucho, ed. Vicariato
Apostólico de Puerto Ayacucho -
Venezuela, Monografía, n. 4, Caracas
1987, 307ss.

[13] Cf. Amarílis Tupiassú,
«Amazônia, das travessias lusitanas à
literatura de até agora», en Estudos
Avançados, vol. 19, n. 53, San Pablo
(enero/abril 2005): «De hecho,
después del final de la primera
colonización, la Amazonia continuó
su camino como una región sujeta a
la avaricia de siglos, ahora bajo
nuevas imposiciones retóricas [...]
por parte de agentes “civilizadores”
que ni siquiera necesitan una
personificación para generar y
multiplicar las nuevas facetas de la



vieja destrucción, ahora a través de
una muerte lenta».

[14] Obispos de la Amazonia de
Brasil, Carta al Pueblo de Dios,
Santarem - Brasil (6 julio 2012).

[15] S. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1998, 3:
AAS 90 (1998), 150.

[16] III Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Puebla (23
marzo 1979), 6.

[17] Instrumentum laboris, 6. El Papa
Pablo III, con el Breve Veritas ipsa (2
junio 1537), condenó las tesis
racistas, reconociendo a los indios, ya
fuesen cristianos o no, la dignidad de
la persona humana, les reconoció el
derecho a sus posesiones y prohibió
que fuesen reducidos a esclavitud.
Afirmaba: «Siendo hombres como los
demás, […] no pueden ser
absolutamente privados de su



libertad y de la posesión de sus
bienes, tampoco aquellos que están
fuera de la fe de Jesucristo». Este
magisterio fue reafirmado por los
papas Gregorio XIV, Bula Cum Sicuti
(28 abril 1591); Urbano VIII, Bula
Commissum Nobis (22 abril 1639);
Benedicto XIV, Bula Immensa
Pastorum Principis, dirigida a los
Obispos de Brasil (20 diciembre
1741); Gregorio XVI, Breve In
Supremo (3 diciembre 1839); León
XIII, Epístola a los Obispos de Brasil
sobre la esclavitud (5 mayo 1888); S.
Juan Pablo II, Mensaje a los
indígenas del Continente americano,
Santo Domingo (12 octubre 1992), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (23 octubre
1992), p. 15.

[18] Frederico Benício de Sousa
Costa, Carta Pastoral (1909), ed.
Imprenta del gobierno del Estado de
Amazonas, Manaos 1994, 83.



[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Discurso con motivo del II
Encuentro Mundial de los
Movimientos Populares, Santa Cruz
de la Sierra - Bolivia (9 julio 2015):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (17 julio 2015), p.
9.

[21] Discurso con motivo del
Encuentro con los Pueblos de la
Amazonia, Puerto Maldonado - Perú
(19 enero 2018): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (26 enero 2018), p. 3.

[22] Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan
Shamakupani (Con la lluvia estoy
viviendo), 1, en https://
siwarmayu.com/es/yana-lucila-
lema-6-poemas-...

https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/
https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/
https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/


[24] Conferencia Episcopal
Ecuatoriana, Cuidemos nuestro
planeta (20 abril 2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Ibíd., 83.

[28] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 239: AAS 105
(2013), 1116.

[29] Ibíd., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Ibíd.

[31] Cf. Instrumentum laboris, 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de
Miranda, Quando o Amazonas corria
para o Pacífico, Petrópolis 2007,
83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, «Paisajes»,
en Amazonia y otros poemas, ed.



Universidad Externado de Colombia,
Bogotá 2011, 31.

[34] Javier Yglesias, «Llamado», en
Revista peruana de literatura, n. 6
(junio 2007), 31.

[35] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 186.

[37] Ibíd., 200.

[38] Videomensaje para el Encuentro
Mundial de la Juventud Indígena,
Soloy - Panamá (18 enero 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (15 enero 2019),
p. 10.

[39] Mario Vargas Llosa, Prólogo de
El Hablador, Madrid (8 octubre
2007).

[40] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 195.



[41] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), 50:
AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 97.

[43] Discurso en el Encuentro con los
Pueblos de la Amazonia, Puerto
Maldonado - Perú (19 enero 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (26 enero 2018),
p. 3.

[44] Instrumentum laboris, 123, e.

[45] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Cf. Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 51:
AAS 101 (2009), 687: «La naturaleza,
especialmente en nuestra época, está
tan integrada en la dinámica social y
cultural que prácticamente ya no



constituye una variable
independiente. La desertización y el
empobrecimiento productivo de
algunas áreas agrícolas son también
fruto del empobrecimiento de sus
habitantes y de su atraso».

[47] Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 2007, 8:
Insegnamenti 2/2 (2006), 776.

[48] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 16, 91, 117, 138, 240: AAS 107
(2015), 854, 884, 894, 903, 941.

[49] Documento Bolivia: informe
país. Consulta presinodal (2019), 36;
cf. Instrumentum laboris, 23.

[50] Instrumentum laboris, 26.

[51] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportaciones al
Sínodo de la Diócesis de San José del
Guaviare y de la Arquidiócesis de



Villavicencio y Granada - Colombia;
cf. Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones
(Os Sertões), Buenos Aires 1946,
65-66.

[54] Pablo Neruda, «Amazonas», en
Canto General (1938), I, IV.

[55] REPAM, Doc. Eje de Fronteras.
Preparación para el Sínodo de la
Amazonia, Tabatinga - Brasil (13
febrero 2019), 3; cf. Instrumentum
laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello,
Amazonas, patria da agua.
Traducción al español de Jorge
Timossi, en https://letras-
uruguay.espaciolatino.com/aaa/
mello_...

[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un
gran amor, Buenos Aires 2013, 166.

https://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm
https://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm
https://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm


[58] Juan Carlos Galeano, «Los que
creyeron», en Amazonia y otros
poemas, ed. Universidad Externado
de Colombia, Bogotá 2011, 44.

[59] Harald Sioli, A Amazônia,
Petrópolis 1985, 60.

[60]S. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre “Ambiente y
salud” (24 marzo 1997), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (11 abril 1997), p.
7.

[61] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibíd., 28-31: AAS 107 (2015),
858-859.

[63] Ibíd., 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Cf. V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del



Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 86.

[65] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 38: AAS 107 (2015), 862.

[66] Cf. ibíd., 144, 187: AAS 107
(2015), 905-906, 921.

[67] Cf. ibíd., 183: AAS 107 (2015),
920.

[68] Ibíd., 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] Cf. ibíd., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Documento preparatorio del
Sínodo de los Obispos para la
Asamblea Especial para la Región
Panamazónica, 8.

[71] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibíd., 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Ibíd., 33: AAS 107 (2015), 860.



[74] Ibíd., 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Ibíd., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo
y el rey, Wiesbaden 2000.

[77] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 100: AAS 107 (2015), 887.

[78] Ibíd., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Cf. Documentos de Santarem
(1972) y Manaos (1997), en
Conferencia Nacional de los Obispos
de Brasil, Desafío missionário.
Documentos da Igreja na Amazônia,
Brasilia 2014, 9-28, 67-84.

[80] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 220: AAS 105
(2013), 1110.

[81] Ibíd., 164: AAS 105 (2013),
1088-1089.

[82] Ibíd., 165: AAS 105 (2013), 1089.



[83] Ibíd., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] Así lo recoge el Concilio Vaticano
II en el n. 44 de la Constitución
Gaudium et spes cuando dice: «[La
Iglesia] desde el comienzo de su
historia, aprendió a expresar el
mensaje de Cristo por medio de los
conceptos y de las lenguas de los
distintos pueblos y procuró, además,
ilustrarlo con la sabiduría de los
filósofos, todo ello con el fin de
adaptar el Evangelio, en cuanto era
conveniente, al nivel de la
comprensión de todos y de las
exigencias de los sabios. Ciertamente,
esta predicación acomodada de la
palabra revelada debe mantenerse
como ley de toda evangelización.
Pues así en todo pueblo se estimula
el poder de expresar el mensaje de
Cristo a su modo y, al mismo tiempo,
se promueve un vivo intercambio
entre la Iglesia y las diferentes
culturas de los pueblos».



[85] Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Alemania (29 junio
2019), 9: L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (5 julio
2019), p. 9.

[86] Cf. S. Vicente de Lerins,
Commonitorium primum, cap. 23: PL
50, 668: «Ut annis scilicet
consolidetur, dilatetur tempore,
sublimetur aetate».

[87] Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Alemania (29 junio
2019), 9. Cf. La expresión atribuida a
Gustav Mahler: «La tradición es la
salvaguarda del futuro y no la
conservación de las cenizas».

[88] Discurso a los docentes
universitarios y los hombres de
cultura, Coimbra (15 mayo 1982), 5:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (23 mayo 1982),
p. 18.



[89] Mensaje a los indígenas del
Continente americano, Santo
Domingo (12 octubre 1992), 6:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (23 octubre
1992), p. 15; cf. Discurso a los
participantes en el Congreso nacional
del Movimiento eclesial de
compromiso cultural (16 enero 1982),
2: Insegnamenti 5/1 (1982), 131.

[90] S. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsin. Vita consecrata (25 marzo
1996), 98: AAS 88 (1996), 474-475.

[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ibíd., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[93] Ibíd.

[94] Ibíd., 129: AAS 105 (2013), 1074.

[95] Ibíd., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[96] Ibíd., 117: AAS 105 (2013), 1069.

[97] Ibíd.



[98] S. Juan Pablo II, Discurso a la
Asamblea plenaria del Pontificio
Consejo para la Cultura (17 enero
1987), 5: L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (1
febrero 1987), p. 21.

[99] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 129: AAS 105
(2013), 1074.

[100] IV Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Santo
Domingo (12-28 octubre 1992), 17.

[101]Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 198: AAS 105
(2013), 1103.

[102] Cf. Vittorio Messori - Joseph
Ratzinger, Informe sobre la fe, ed.
BAC, Madrid 2015, 209-210.

[103] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 198: AAS 105
(2013), 1103.



[104] Pedro Casaldáliga, «Carta de
navegar (Por el Tocantins
amazónico)», en El tiempo y la
espera, Santander 1986.

[105] Santo Tomás de Aquino lo
explica de esta manera: «La triple
manera como está Dios en las cosas:
Una es común, por esencia, presencia
y potencia; otra por la gracia en sus
santos; la tercera, singular en Cristo,
por la unión» (Ad Colossenses, c. II, l.
2).

[106] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] III Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Puebla (23
marzo 1979), 196.

[108] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 178: AAS 105
(2013), 1094.



[109] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 11; cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostólicos de la
Amazonia Peruana, «Segunda
asamblea episcopal regional de la
selva», San Ramón - Perú (5 octubre
1973), en Éxodo de la Iglesia en la
Amazonia. Documentos pastorales de
la Iglesia en la Amazonia peruana,
Iquitos 1976, 121.

[111] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 123: AAS 105
(2013), 1071.

[112] Cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 126-127.

[113] Ibíd., 32.

[114] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ibíd.



[116] Ibíd., 236: AAS 107 (2015), 940.

[117] Ibíd.

[118] Ibíd., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
37-40, 65, 77, 81.

[120] En el Sínodo surgió la
propuesta de elaborar un “rito
amazónico”.

[121] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), 49: AAS 108
(2016), 331; cf. ibíd., 305: AAS 108
(2016), 436-437.

[123] Cf. ibíd., 296, 308: AAS 108
(2016), 430-431, 438.

[124] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del



Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 100, e.

[125] Cf. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Carta Sacerdotium
ministeriale, a los Obispos de la
Iglesia Católica sobre algunas
cuestiones concernientes al ministro
de la Eucaristía (6 agosto 1983): AAS,
75 (1983), 1001-1009.

[126] Carta ap. Mulieris dignitatem
(15 agosto 1988), 27: AAS 80 (1988),
1718.

[127] Sto. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae III, q. 8, a. 1, resp.

[128] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Presbyterorum ordinis, sobre el
ministerio y la vida de los
presbíteros, 5; S. Juan Pablo II, Carta
enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] También es propio del
sacerdote administrar la Unción de



los enfermos, por estar íntimamente
ligada al perdón de los pecados: «Y si
tuviera pecados le serán
perdonados» (St 5,15).

[130] Catecismo de la Iglesia Católica,
1396; S. Juan Pablo II, Carta enc.
Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003), 26: AAS 95 (2003), 451; cf.
Henri de Lubac, Meditación sobre la
Iglesia, ed. Desclée de Brouwer,
Bilbao 1958, 130.

[131] Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Presbyterorum ordinis, sobre el
ministerio y la vida de los
presbíteros, 6.

[132] Llama la atención que en
algunos países de la cuenca
amazónica hay más misioneros para
Europa o para Estados Unidos que
para auxiliar a los propios Vicariatos
de la Amazonia.

[133] También en el Sínodo se habló
sobre la carencia de seminarios para



la formación sacerdotal de personas
indígenas.

[134] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 3.

[135] S. Pablo VI, Homilía en la
Solemnidad del Corpus Christi (17
junio 1965): Insegnamenti 3 (1965),
358.

[136] Es posible, por escasez de
sacerdotes, que el obispo
encomiende «una participación en el
ejercicio de la cura pastoral de la
parroquia a un diácono o a otra
persona que no tiene el carácter
sacerdotal, o a una
comunidad» (Código de Derecho
Canónico, 517 §2).

[137] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 178.



[138] Ibíd., 475.

[139] Instrumentum laboris, 65.

[140] Ibíd., 63.

[141] Ibíd., 129, d, 2.

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 228: AAS 105
(2013), 1113.

[143] Ibíd., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Concilio Vaticano II,
Declaración Nostra Aetate, sobre las
relaciones de la Iglesia con las
religiones no cristianas, 2.

[145] CELAM, III Simposio
latinoamericano sobre Teología
india, Ciudad de Guatemala (23-27
octubre 2006).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/querida-
amazonia-papa-francisco/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/querida-amazonia-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ec/article/querida-amazonia-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ec/article/querida-amazonia-papa-francisco/

	Exhortación apostólica postsinodal “Querida Amazonia”

