opusdei.org

cQué es la
prudencia?

La prudencia es la virtud que
dispone el espiritu a discernir
en toda circunstancia nuestro
verdadero bien y a elegir los
medios para realizarlo.

07/01/2019

La prudencia es la virtud que
dispone el espiritu a discernir en
toda circunstancia nuestro
verdadero bien y a elegir los medios
para realizarlo[1]. Son, por tanto,
actos de la prudencia el juicio sobre
cudl es la accion mas adecuada para



alcanzar el bien, y el mandato para
llevarla a cabo. La prudencia se basa
en la memoria del pasado, el
conocimiento del presente y, hasta
donde al hombre le es posible, en la
prevision de las consecuencias de las
decisiones. Indica la medida justa de
las demads virtudes, entre el exceso y
el defecto, entre la exageracion y la
carencia o la mediocridad.

La prudencia esta relacionada con la
inteligencia; mas aun, radica, segun
ensefa la tradicion filosofica, en la
razon practica, es decir, en la razon
en cuanto que se orienta y vuelca
hacia la praxis, hacia la accion. Pero
presupone el deseo y el amor del
bien. Es esto lo que distingue la
prudencia de la astucia, y también de
esa prudencia de la carne de la que
habla san Pablo (cfr. Rm 8, 6): "la de
aquellos que tienen inteligencia, pero
procuran no utilizarla para descubrir
y amar al Sefior. La verdadera
prudencia es la que permanece



atenta a las insinuaciones de Dios y,
en esa vigilante escucha, recibe en el
alma promesas y realidades de
salvacion"[2].

Sagrada Escritura: "el sabio de
corazon sera llamado
prudente" (Pr 16, 21)

En la Sagrada Escritura, la prudencia
aparece, en primer lugar, como una
propiedad de Dios: «Yo, la Sabiduria,
habito con la prudencia, yo he
inventado la ciencia de la reflexion.
Mios son el consejo y la habilidad,
mia la inteligencia, mia la

fuerza» (Prov 8, 12-14). Job exclama:
«Con El sabiduria y poder, de Fl la
inteligencia y el consejo» (Job, 12,
13). En consecuencia, es Dios el que
concede la prudencia al hombre. Esta
es, ante todo, un don de Dios, una
gracia: «Yahvéh es el que da la
sabiduria, de su boca nacen la
ciencia y la prudencia» (Prov 2, 6)[3].



Para alcanzar la sabiduria son
necesarias, en primer lugar, la
oracion y la meditacion de la Palabra
de Dios: «Por eso pedi y se me
concedio la prudencia; supliqué y me
vino el espiritu de Sabiduria» (Sab 7,
7); «Pero, comprendiendo que no
podria poseer la Sabiduria si Dios no
me la daba -y ya era un fruto de la
prudencia saber de quién procedia
esta gracia-, me dirigi al Sefior y se la
pedi» (Sab 8, 21)[4].

En Cristo, la Sabiduria de Dios hecha
carne, encontramos la prudencia
perfecta y la perfecta libertad. Con
sus obras nos ensefia que la
prudencia dicta que convirtamos la
vida en un servicio a los demas,
amigos y enemigos, por amor al
Padre; con su muerte en la cruz nos
muestra que la verdadera prudencia
lleva incluso a entregar la propia
vida, en obediencia al Padre, por la
salvacion de los hombres. Esta
prudencia de Cristo parece



exageracion e imprudencia a los 0jos
humanos. Cuando manifiesta a sus
discipulos que debe ir a Jerusalén,
padecer y morir, Pedro «se puso a
reprenderle diciendo: “jLejos de ti,
Sefior! {De ningun modo te sucedera
eso”. Pero él, volviéndose, dijo a
Pedro: “jQuitate de mi vista, Satanas!
iTropiezo eres para mi, porque tus
pensamientos no son los de Dios, sino
los de los hombres!”» (Mt 16, 22-23)
[5].

La medida de la nueva prudencia la
da un amor sin medida al Reino de
Dios, valor absoluto que convierte en
relativo todo lo demas: «Buscad
primero su Reino y su justicia, y
todas esas cosas se 0os daran por
afladidura» (Mt 6, 33). Por el Reino
vale la pena darlo todo (cfr. Mt 13,
44-46), hasta la vida misma, porque
segun la logica divina, el que
encuentra su vida, la pierde, y el que
la pierde, la encuentra (cfr. Mt 10,
39). En consecuencia, muchas



actitudes que parecen prudentes a
los ojos humanos, en realidad son
necias, como la del hombre que
acumula riquezas pero se olvida de
su alma (cfr. Lc 12, 16-20), la del
joven que no quiere seguir a Cristo
porque tiene muchos bienes (cfr. Lc
18, 18-23), o la del siervo que guarda
su talento en lugar de hacerlo
fructificar para el Sefior (cfr. Mt 25,
24-28). Son conductas imprudentes
que tienen su raiz en la falta de
libertad, en la esclavitud voluntaria
con respecto a los bienes materiales
0 a de la propia comodidad[6].

Los actos propios de la prudencia:
el consejo, el juicio y la decision
recta

En la prudencia hay tres actos: el
consejo (consilium), el juicio practico
(iudicium practicum) y precepto
(praeceptum), imperio (imperium) o
mandato[7]; los dos primeros son
cognoscitivos y el tercero es



imperativo. "El primer paso de la
prudencia es el reconocimiento de la
propia limitacion: la virtud de la
humildad. Admitir, en determinadas
cuestiones, que no llegamos a todo,
que no podemos abarcar, en tantos
casos, circunstancias que es preciso
no perder de vista a la hora de
enjuiciar. Por eso acudimos a un
consejero; pero no a uno cualquiera,
sino a uno capacitado (...). Después es
necesario juzgar, porque la
prudencia exige ordinariamente una
determinacion pronta, oportuna. Si a
veces es prudente retrasar la
decision hasta que se completen
todos los elementos de juicio, en
otras ocasiones seria gran
imprudencia no comenzar a poner
por obra, cuanto antes, lo que vemos
que se debe hacer; especialmente
cuando esta en juego el bien de los
demas"[8].

Para ser prudentes no basta con
deliberar aconsejarse bien y juzgar



rectamente lo que debe hacerse. Es
preciso poner en practica lo que se
ha juzgado conveniente. No hacerlo,
omitirlo, seria imprudente. Este acto,
que consiste en poner por obra lo
que ha de hacerse, es el acto propio
de la virtud de la prudencia[9], por
eso puede definirse la prudencia
como «la virtud de la funcion
imperativa de la razon practica que
determina directamente la
accion»[10].

Es precisamente aqui donde mejor
puede apreciarse la intima relacion
entre la prudencia y la libertad. Para
poner en practica lo que se ha visto
conveniente es necesario no dejarse
atenazar por el miedo, por la pereza,
por ningun lazo que nos tienda, en
ultimo término, el egoismo o la
soberbia. Si bien puede ser
conveniente saber esperar para
aconsejarse y deliberar, una vez que
se ha tomado una determinacion hay
que ponerla en practica con rapidez



y diligencia. Aqui la palabra
diligencia (de diligo, amar) dice mas
de lo que puede entenderse en el
lenguaje corriente. Se trata de actuar
con rapidez movidos por el amor al
bien.

La medida justa

San Josemaria siempre procuro
trasmitir dos actitudes en relacion
con la prudencia. La flexibilidad
para saber adaptarse a cada
situacion, sin atarse a la rigidez de
una "esteril casuistica"[11], que en el
fondo procede de la soberbia o de un
exacerbado temor a equivocarse. Y la
disposicion a rectificar: "no es
prudente el que no se equivoca
nunca, sino el que sabe rectificar sus
errores"[12]. "Hay cosas que haces
bien, y cosas que haces mal. L1énate
de contento y de esperanza por las
primeras; y enfréntate —sin
desaliento- con las segundas, para
rectificar"[13].



La prudencia no solo existe en las
personas, también se puede dar en
las organizaciones. Por ejemplo, san
Josemaria establecid que la
estructura y organizacion de
gobierno del Opus Dei en sus
distintos grados debia ser colegial,
basado en la responsabilidad de
quienes formaran esos organismos y
en la confianza mutua. A este
respecto decia en Surco: "Las
decisiones de gobierno, tomadas a la
ligera por una sola persona, nacen
siempre, o casi siempre, influidas por
una vision unilateral de los
problemas. -Por muy grandes que
sean tu preparacion y tu talento,
debes oir a quienes comparten
contigo esa tarea de direccion” (n.
392).

Cada una de las personas que
componen los diversos organos de
gobierno, debe asumir plenamente
su propia responsabilidad,
manifestar libremente su parecer,



sin refugiarse en el anonimato: "Una
norma fundamental de buen
gobierno: repartir responsabilidades,
sin que esto signifique buscar
comodidad o anonimato. Insisto,
repartir responsabilidades: pidiendo
a cada uno cuentas de su encargo,
para poder «rendir cuentas» a Dios;y
a las almas, si es preciso"[14].

Prudencia y confianza en Dios:
audacia

Ya hemos visto la parte humana de la
virtud de la prudencia. Conviene
afiadir que, cuando nos encontramos
ante una tarea dificil, incluso
aparentemente irrealizable, hemos
de descubrir también cual es la
Voluntad de Dios. Esto significa
actuar con una fe y una confianza
totales en el auxilio divino. San
Josemaria estaba convencido de que
si Dios le pedia algo, aunque
humanamente pudiera parecer una



imprudencia, habia que lanzarse a la
accion, pues Dios daria los medios.

Asi lo vivio. Asi lo ensefig a vivir. Y
asilo dejod escrito en relacion tanto a
las obras apostolicas como a la vida
espiritual: "En las empresas de
apostolado, estad bien —es un deber-
que consideres tus medios terrenos
(2 + 2 =4), pero no olvides jnunca!
que has de contar, por fortuna, con
otro sumando: Dios + 2 + 2..."[15].
"Echa lejos de ti esa desesperanza
que te produce el conocimiento de tu
miseria. —Es verdad: por tu prestigio
economico, eres un cero..., por tu
prestigio social, otro cero..., y otro
por tus virtudes, y otro por tu
talento... Pero, a la izquierda de esas
negaciones, esta Cristo... Y jqué cifra
inconmensurable resulta!"[16].

No es por eso extrafio que pusiera la
prudencia en relacién con una
actitud que puede parecer
contrapuesta: la audacia. Lo hizo con



frecuencia, uniéndolas -esto explica
la conexion entre ambas realidades-
a través de la confianza en Dios:
"iDios y audacia! -La audacia no es
imprudencia. -La audacia no es
osadia"[17]; "No hagas caso. -
Siempre los «prudentes» han
llamado locuras a las obras de Dios. —
jAdelante, audacia!"[18].
Experiencias recogidas en Camino
que se completan con otra de Surco
en la que la audacia es presentada
como fruto de una fortaleza
informada por la fe: "Audacia no es
imprudencia, ni osadia irreflexiva, ni
simple atrevimiento. La audacia es
fortaleza, virtud cardinal, necesaria
para la vida del alma"[19].

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliografia basica y lecturas
recomendadas

Bibliografia basica: Catecismo de la
Iglesia Catolica, 1762-1770, 1803-1832
y 1987-2005.



Lecturas recomendadas:

* San Josemaria, Homilia
Virtudes humanas, en Amigos
de Dios, 73-92.

« KUCKING, Marlies, Diccionario
de San Josemaria (2013),
ILLANES José Luis, voz
Prudencia.

* TRIGO, Tomas, Scripta
Theologica 34 (2002/1) 273-307.

[1] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 1806

[2] Amigos de Dios, 87.

[3] Cfr. T. TRIGO, Scripta Theologica
34 (2002/1) pp. 273-307.

[4] Ibidem.
[5] Ibidem.

[6] Ibidem.



[7] Cfr. S.Th., II-11, q. 47, a. 8, co.
[8] Amigos de Dios, n. 86.
[9] Cfr. S.Th., II-1I, q. 47, a. 8.

[10] M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral.
Fundamentos de la ética filosoéfica,
Rialp, Madrid 2000, 241. Cfr. A.
RODRIGUEZ LUNO, La scelta etica. Il
raporto fra liberta & virtu, Milano
1988, 83ss.

[11] Amigos de Dios, 222.
[12] Amigos de Dios, 88.
[13] Surco, n. 68.

[14] Surco, n. 972.

[15] Camino, n. 471.

[16] Ibidem, n. 473.

[17] Ibidem, n. 401.

[18] Ibidem, n. 479.



[19] Surco, n. 97.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/que-es-la-
prudencia/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/es-ec/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/es-ec/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/es-ec/article/que-es-la-prudencia/

	¿Qué es la prudencia?

