
opusdei.org

Donde Dios nos
quiere: crear la
unidad de vida (II)

Segunda entrega sobre la
unidad de vida. El autor
reflexiona sobre la necesidad
de aceptar el lugar en el que
Dios nos ha puesto y ahí buscar
Su presencia.

17/02/2017

«Dios es quien obra en vosotros el
querer y el actuar conforme a su
beneplácito», escribe San Pablo a los
filipenses (Flp 2,13). El Señor es



quien unifica nuestra vida: venimos
de Él y vamos hacia Él, y de hecho
nos acompaña muy de cerca en
nuestra peregrinación terrestre,
nuestro caminar per agrum, a través
del gran campo del mundo (cfr. Mt
13,38). Jesucristo es «via, veritas et
vita: camino, verdad y vida» (Jn 14,6).
Verdad y vida, comenta san Agustín,
porque es Dios; y camino, porque es
hombre[1]. Esta realidad nos llena de
paz. En nuestra vida, el camino,
alguna vez llano, otras veces más
accidentado y arduo, no está tan lejos
de la meta, porque la meta misma
está ya presente in spe, en la
esperanza, a cada paso. «Él mismo,
escribe santo Tomás, es a la vez el
camino y su término. Es el camino
según su humanidad, el término
según su divinidad»[2].

Con la Encarnación, el Verbo de Dios
«retoma la travesía del desierto
humano pasando por la muerte para
llegar a la resurrección, llevando



consigo a toda la humanidad a Dios.
Ahora, Jesús ya no está encerrado en
un espacio y tiempo determinado,
sino que su Espíritu, el Espíritu
Santo, brota de Él y entra en nuestros
corazones, uniéndonos así a Jesús
mismo y, con Él, al Padre, al Dios uno
y trino»[3]. La unidad de vida
consiste en esta elevación de lo
humano al orden sobrenatural; es
una encarnación de lo divino en lo
humano. Por eso, «si aceptamos
nuestra responsabilidad de hijos
suyos, Dios nos quiere muy
humanos. Que la cabeza toque el
cielo, pero que las plantas pisen bien
seguras en la tierra. El precio de vivir
en cristiano no es dejar de ser
hombres o abdicar del esfuerzo por
adquirir esas virtudes que algunos
tienen, aun sin conocer a Cristo. El
precio de cada cristiano es la Sangre
redentora de Nuestro Señor, que nos
quiere –insisto– muy humanos y muy
divinos, con el empeño diario de



imitarle a Él, que es perfectus Deus,
perfectus homo»[4].

«Si conocieras el don de Dios y quién
es el que te dice: “Dame de beber”, tú
le habrías pedido a él y él te habría
dado agua viva» (Jn 4,10). El Señor
muestra a la mujer samaritana, en la
sed, su humanidad; y en su promesa
de agua viva, su divinidad. «Señor,
dame de esa agua, para que no tenga
sed», responde la mujer, que
empieza a entrever cómo quien le
habla no es un galileo más. La
samaritana pasa de la suficiencia de
quien cree poder construir su vida
sola, a pedir, balbuceando, el don de
Dios. Solo Él puede saciar la sed de
nuestro corazón: resulta imposible
alcanzar a Dios sin Dios, si el Espíritu
no actúa para que Cristo viva en
nosotros.

Estar donde Dios nos quiere

«Todo el panorama de nuestra
vocación cristiana, esa unidad de



vida que tiene como nervio la
presencia de Dios, Padre Nuestro,
puede y debe ser una realidad
diaria»[5]. Esta convicción llevaba a
san Josemaría, ya en los primeros
años de la Obra, a «traer muchas
veces a cuento la presencia de Dios,
en conversaciones particulares, en
las charlas comunes, y siempre»[6];
también en su correspondencia:
«Adelante, pues; sobre todo, en la
presencia de Dios. Muy bueno es que
te acostumbres a referir a Él todas
las cosas, y a darle gracias por
todo»[7].

Junto a la presencia de Dios,
convicción profunda de que «Dios
está junto a nosotros de continuo»[8],
para cumplir nuestro deber en la
vida ordinaria hace falta la humildad
de estar allí donde Dios nos ha
colocado. Estar en nuestro sitio,
pasar oculto quizá, ser uno mismo en
la tarea que los demás esperan de
nosotros. La continuidad, la



perseverancia, la obediencia,
esculpen en nosotros un carácter
recio y maduro. Desde la experiencia
de la llamada divina a fundar la Obra
a pesar suyo, san Josemaría insistía
en la humildad que consiste en
querer servir, sin otra ambición que
la de secundar la gracia divina. Por
contraste, describía un aspecto
pintoresco del afán de cambiar
siempre de sitio que se daba en
ciertos ambientes eclesiales, bien
distinto de la auténtica entrega de la
vida religiosa, que es tan necesaria
en la vida de la Iglesia:

«Tal es mi horror a todo lo que
suponga ambición humana, aunque
irreprochable, que si Dios en su
misericordia se ha querido servir de
mí, que soy un pecador, para la
fundación de la Obra, ha sido a pesar
mío. Sabéis qué aversión he tenido
siempre a ese empeño de algunos –
cuando no está basado en razones
muy sobrenaturales, que la Iglesia



juzga– por hacer nuevas
fundaciones. Me parecía –y me sigue
pareciendo– que sobraban
fundaciones y fundadores: veía el
peligro de una especie de psicosis de
fundación, que llevaba a crear cosas
innecesarias por motivos que
consideraba ridículos. Pensaba,
quizá con falta de caridad, que en
alguna ocasión el motivo era lo de
menos: lo esencial era crear algo
nuevo y llamarse fundador»[9].

Coherencia en la vida de cada día

La vocación da un horizonte y a la
vez marca un camino seguro, que se
construye a lo largo de la vida, día
tras día. Al empezar no sabíamos lo
que el Señor nos pediría, pero
deseamos decir siempre que sí,
haciendo actual la entrega del
primer día, cuando lo dimos todo por
amor y para siempre, pues «los
dones y la vocación de Dios son
irrevocables» (Rm 11,29). La



vocación, semilla que Dios ha puesto
en nuestros corazones, ha de crecer
para dar luz y calor a muchas almas,
y llegar a ser un árbol frondoso; es
esta una realidad que abraza todo
nuestro ser y toda nuestra vida, y la
unifica: da sentido, seguridad,
armonía.

La unidad de vida se disfruta en el
lugar donde Dios nos ha colocado,
con las personas que tenemos
alrededor, sin soñar en actividades
que quizá desdirían de lo que somos
y debemos ser. San Pablo invita a los
Tesalonicenses a trabajar y ganarse
el sustento y a que se ayuden a
comportarse de ese modo (cfr. 2 Tes
3,6-15). Esta coherencia de vida hace
que, porque reza y porque
profundiza en las enseñanzas de la
Iglesia, cada uno cumpla con sus
compromisos: desde asistir a una cita
aunque se haya presentado después
otro plan aparentemente mejor,
hasta pagar el billete del transporte



público aunque no haya revisor,
pasando por cumplir con las
obligaciones fiscales.

Vivir así es luchar para poner en
práctica la exhortación del Señor:
«Que vuestro modo de hablar sea:
«sí, sí»; «no, no». Lo que exceda de
esto, viene del Maligno» (Mt 5,37).
Cristo señala un modo de hablar: un
estilo de vida cristiano que se
actualiza mediante la presencia de
Dios, una «atención respetuosa a su
presencia, reconocida o
menospreciada en cada una de
nuestras afirmaciones»[10], que se
concreta en no mentir nunca,
aunque en un momento dado eso nos
pudiera sacar de algún apuro;
comportarnos con dignidad, aunque
nadie nos vea; no dar rienda suelta a
la ira cuando nos ponemos al volante
o jugamos un partido de futbol, como
quien considera normal
transformarse así en esas
circunstancias. Como enseña el



Concilio Vaticano II, en fin, los
bautizados tienen que «cumplir
fielmente sus deberes temporales,
guiados por el Espíritu del Evangelio.
[…] Por su misma fe están más
obligados a cumplirlos, cada uno
según la vocación a la que ha sido
llamado»[11].

Ser apóstoles

Acabamos de vivir un año de la
misericordia, de la mano del Papa.
En la misericordia se manifiesta no
solo la omnipotencia de Dios, sino
también nuestra fe en Él. Solo desde
la misericordia se construye «la
armonía entre la fe y la vida»[12],
como enseña Santiago a lo largo de
su epístola: «Si un hermano o una
hermana están desnudos y carecen
del sustento cotidiano, y alguno de
vosotros les dice: “Id en paz,
calentaos y saciaos”, pero no le dais
lo necesario para el cuerpo, ¿de qué
sirve? Así también la fe, si no va



acompañada de obras, está
realmente muerta» (St 2,15-17).

«Todos los días, hijos queridísimos,
deben presenciar nuestro afán por
cumplir la misión divina que, por su
misericordia, nos ha encomendado el
Señor. El corazón del Señor es
corazón de misericordia, que se
compadece de los hombres y se
acerca a ellos. Nuestra entrega, al
servicio de las almas, es una
manifestación de esa misericordia
del Señor, no sólo hacia nosotros,
sino hacia la humanidad toda.
Porque nos ha llamado a
santificarnos en la vida corriente,
diaria; y a que enseñemos a los
demás –providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1 P 5,2),
prudentemente, sin coacción;
espontáneamente, según la voluntad
de Dios– el camino para santificarse
cada uno en su estado, en medio del
mundo»[13]. La misericordia lleva a
desear lo mejor para los demás, y por



eso a reforzar la formación humana
y cristiana de todos, de modo que en
lo posible eviten meterse por
caminos que devastan la vida de las
personas, como la drogadicción, el
divorcio, el aborto, la eutanasia. Por
lo demás, el optimismo sobrenatural
nos lleva a valorar el bien que hay en
cada alma, más que a pararnos en los
defectos. «A mí no me gusta hablar
de gente mala y de gente buena: no
divido a los hombres en buenos y
malos»[14]. Esa mirada nace del
amor que el Espíritu Santo pone en
nuestras almas. Comentando el 
Mandatum novum, nuestro Padre nos
decía: «Vosotros, hijos míos, ponedlo
siempre en práctica, sobrellevando
con alegría los defectos de las
personas que tengáis a vuestro lado.
No os comportéis como el escarabajo
pelotero, que forma entre sus patas,
y después se lo coloca encima, un
bolo de inmundicia. Sed como la
abeja, que va de flor en flor y busca
lo bueno que se halla escondido en



cada una, para convertirlo en miel
dulce, en manjar sabroso, que en
vuestros hermanos se manifieste
como el buen olor de la santidad.
¡Quereos, en una palabra, quereos
mucho!»[15].

Los cristianos somos conscientes de
tener una misión: transformar el
mundo para gloria de Dios. «Es el
momento de dejar paso a la fantasía
de la misericordia para dar vida a
tantas iniciativas nuevas, fruto de la
gracia. La Iglesia necesita anunciar
hoy esos “muchos otros signos” que
Jesús realizó y que “no están
escritos” (Jn 20,30), de modo que sean
expresión elocuente de la fecundidad
del amor de Cristo y de la comunidad
que vive de él»[16]. Este horizonte
apostólico que nos une no es
extrínseco a nosotros: nuestro Padre
«de ordinario hablaba no tanto de 
hacer apostolado, cuanto de ser
apóstoles»[17], y añadía que el
apostolado es «una orientación



permanente del alma (…), una
disposición del espíritu que tiende,
por su propia naturaleza, a
impregnar toda la vida»[18]. El
apostolado verdadero no se reduce a
unas tareas determinadas, ni reduce
las personas a objetivos: es el Amor
de Dios que se expande a través de
nuestra vida, con la conciencia de
que es cada uno quien deberá llevar
adelante su vocación y desplegar sus
potencialidades, con su entrega libre
y alegre.

La formación plenamente cristiana

En la Obra se imparte la formación
desde una visión unitaria del
mensaje cristiano; de esa forma se
facilita lograr la auténtica unidad de
vida en Cristo, acogiendo con alegría
la gracia de Dios. El Catecismo de la
Iglesia Católica es un buen referente
de esta visión unitaria: en él, las
«cuatro partes se articulan entre sí:
el misterio cristiano es el objeto de la



fe (primera parte); es celebrado y
comunicado mediante acciones
litúrgicas (segunda parte); está
presente para iluminar y sostener a
los hijos de Dios en su obrar (tercera
parte); es el fundamento de nuestra
oración, cuya expresión principal es
el “Padre Nuestro”, que expresa el
objeto de nuestra súplica, nuestra
alabanza y nuestra intercesión
(cuarta parte)»[19]. Doctrina, vida
litúrgica, vida espiritual y vida moral
son inseparables. Jesucristo es «via,
veritas et vita» (Jn 14,6); por eso la
verdad no solo ilumina sino que
estimula, guía e impulsa: es alimento
(cfr. Sal 23) y es doctrina de
salvación.

Dios eligió a san Josemaría para que
fundara el Opus Dei en el seno de la
Iglesia[20], y allí lo encarnó con su
vida. El espíritu de la Obra, que es de
Dios, crece ahora en su Pueblo a
través de sus hijas e hijos. Por eso, la
formación se desarrolla en ese marco



unitario: Sagrada Escritura,
Tradición apostólica (los Padres),
Magisterio eclesiástico
(especialmente el Catecismo de la
Iglesia Católica y el magisterio del
Papa), liturgia (sacramentos),
oración; vida de los santos. Con el
conocimiento meditado de la vida y
de las enseñanzas de san Josemaría,
la formación que reciben las
personas de la Obra les lleva a
relacionar las diversas dimensiones
de su fe y de su vocación, a
comprender y presentar el espíritu
del Opus Dei a partir de la Escritura,
la Tradición, el Magisterio. Se
transmite así un mensaje incisivo de
modo equilibrado, que se desarrolla
en el mismo humus, la misma tierra
fecunda en que san Josemaría vio y
comprendió la Obra.

La formación es abierta porque
surge de la oración y de la vida real,
que está compuesta de luchas,
acompañadas por la gracia de Dios,



en una gran variedad de incidencias
y situaciones. El Decálogo «unifica la
vida teologal y la vida social del
hombre»[21], y así, por ejemplo, «la
persona casta mantiene la integridad
de las fuerzas de vida y de amor
depositadas en ella. Esta integridad
asegura la unidad de la persona; se
opone a todo comportamiento que la
lesionaría. No tolera ni la doble vida
ni el doble lenguaje (cfr. Mt
5,37)»[22]. Y lo mismo vale para las
demás virtudes que conforman la
existencia cristiana. Toda la vida de
nuestra Madre la Virgen estuvo
sellada por esa unidad de vida; por
eso, al pie de la Cruz, repite el fiat de
la anunciación.

La Obra ha nacido y se extiende para
servir a la Iglesia y para contribuir
en su edificación: queremos hacer
presente a Cristo entre los hombres.
Todo se reconduce a Jesús: en
nuestra tarea de evangelización «es
de Cristo de quien hemos de hablar,



y no de nosotros mismos»[23]. Así
llevamos a las personas hacia Cristo,
sostenidos por nuestro plan vida,
presencia amorosa del Dios Uno y
Trino. «El que permanece en mí y yo
en él, ése da mucho fruto, porque sin
mí no podéis hacer nada» (Jn 15,5).

Guillaume Derville

[1] Cfr. san Agustín, Sermo 341, 1, 1:
PL 39, 1493.

[2] Santo Tomás de Aquino, 
Comentario sobre el evangelio de san
Juan (Cap. 14, lec. 21), en Liturgia
horarum, Lectio del sábado de la IX
semana del tiempo ordinario.

[3] Benedicto XVI, Discurso, 21-
III-2009.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios,
75.



[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 11.

[6] San Josemaría, Apuntes íntimos,
1160 (16-III-1934), en ibídem, 478.

[7] San Josemaría, Carta a Luis de
Azúa (5-VIII-1931), citada en J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 242.

[8] San Josemaría, Camino, 267

[9] San Josemaría, Carta 9-I-1932, 84
(cfr. A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, tomo I, Rialp,
Madrid 1997, 318).

[10] Catecismo de la Iglesia Católica,
2153.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 43.

[12] San Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), 26.



[13] San Josemaría, Carta 24-III-1930,
1 (citado parcialmente en A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
tomo I, Rialp, Madrid 1997, 299 y P.
Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
Fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, 2ª ed., Madrid 1987,
96).

[14] San Josemaría, Instrucción, 8-
XII-1941, 35.

[15] San Josemaría, Mientras nos
hablaba en camino, 320 (AGP,
biblioteca, P18).

[16] Francisco, Carta apostólica 
Misera et Misericordia (20-XI-2016),
18.

[17] “Trabajo, santificación del”,
enDiccionario de San Josemaría,
Monte Carmelo - Instituto Histórico
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibídem, 1207.



[19] San Juan Pablo II, Constitución
Apostólica Fidei Depositum por la que
se promulga el Catecismo de la
Iglesia Católica, 11-XII-1992.

[20] Cfr. Colecta de la Misa de san
Josemaría.

[21] Catecismo de la Iglesia Católica,
2069.

[22] Catecismo de la Iglesia Católica,
2338.

[23] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 163.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/presencia-de-
dios-unidad-de-vida/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-ec/article/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-ec/article/presencia-de-dios-unidad-de-vida/

	Donde Dios nos quiere: crear la unidad de vida (II)

