
opusdei.org

Carta Apostólica
“Misericordia et
Misera”

Publicamos el libro electrónico
de la Carta Apostólica del Papa
Francisco que ha escrito al final
del Jubileo Extraordinario de la
Misericordia. Disponible en los
formatos PDF, ePub y Mobi.

21/11/2016

PDF ► Carta Apostólica “Misericordia
et Misera”

Mobi ► Carta Apostólica
“Misericordia et Misera”

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/misericordia-et-misera.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/misericordia-et-misera.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.mobi


ePub ► Carta Apostólica
“Misericordia et Misera”

*****

Francisco a cuantos leerán esta
Carta Apostólica misericordia y
paz

Misericordia et misera son las dos
palabras que san Agustín usa para
comentar el encuentro entre Jesús y
la adúltera (cf. Jn 8,1-11). No podía
encontrar una expresión más bella y
coherente que esta para hacer
comprender el misterio del amor de
Dios cuando viene al encuentro del
pecador: «Quedaron sólo ellos dos: la
miserable y la misericordia»[1].
Cuánta piedad y justicia divina hay
en este episodio. Su enseñanza viene
a iluminar la conclusión del Jubileo
Extraordinario de la Misericordia e
indica, además, el camino que
estamos llamados a seguir en el
futuro.

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/misericordia-et-misera.epub


1. Esta página del Evangelio puede
ser asumida, con todo derecho, como
imagen de lo que hemos celebrado
en el Año Santo, un tiempo rico de
misericordia, que pide ser siempre 
celebrada y vivida en nuestras
comunidades. En efecto, la
misericordia no puede ser un
paréntesis en la vida de la Iglesia,
sino que constituye su misma
existencia, que manifiesta y hace
tangible la verdad profunda del
Evangelio. Todo se revela en la
misericordia; todo se resuelve en el
amor misericordioso del Padre.

Una mujer y Jesús se encuentran.
Ella, adúltera y, según la Ley, juzgada
merecedora de la lapidación; él, que
con su predicación y el don total de sí
mismo, que lo llevará hasta la cruz,
ha devuelto la ley mosaica a su
genuino propósito originario. En el
centro no aparece la ley y la justicia
legal, sino el amor de Dios que sabe
leer el corazón de cada persona, para



comprender su deseo más recóndito,
y que debe tener el primado sobre
todo. En este relato evangélico, sin
embargo, no se encuentran el pecado
y el juicio en abstracto, sino una
pecadora y el Salvador. Jesús ha
mirado a los ojos a aquella mujer y
ha leído su corazón: allí ha
reconocido el deseo de ser
comprendida, perdonada y liberada.
La miseria del pecado ha sido
revestida por la misericordia del
amor. Por parte de Jesús, ningún
juicio que no esté marcado por la
piedad y la compasión hacia la
condición de la pecadora. A quien
quería juzgarla y condenarla a
muerte, Jesús responde con un
silencio prolongado, que ayuda a que
la voz de Dios resuene en las
conciencias, tanto de la mujer como
de sus acusadores. Estos dejan caer
las piedras de sus manos y se van
uno a uno (cf. Jn8,9). Y después de
ese silencio, Jesús dice: «Mujer,
¿dónde están tus acusadores?



¿Ninguno te ha condenado? […]
Tampoco yo te condeno. Anda, y en
adelante no peques más» (vv. 10-11).
De este modo la ayuda a mirar el
futuro con esperanza y a estar lista
para encaminar nuevamente su vida;
de ahora en adelante, si lo querrá,
podrá «caminar en la caridad» (cf. Ef
5,2). Una vez que hemos sido
revestidos de misericordia, aunque
permanezca la condición de
debilidad por el pecado, esta
debilidad es superada por el amor
que permite mirar más allá y vivir de
otra manera.

2. Jesús lo había enseñado con
claridad en otro momento cuando,
invitado a comer por un fariseo, se le
había acercado una mujer conocida
por todos como pecadora (cf. Lc
7,36-50). Ella había ungido con
perfume los pies de Jesús, los había
bañado con sus lágrimas y secado
con sus cabellos (cf. vv. 37-38). A la
reacción escandalizada del fariseo,



Jesús responde: «Sus muchos
pecados han quedado perdonados,
porque ha amado mucho, pero al que
poco se le perdona, ama poco» (v.
47).

Elperdón es el signo más visible del
amor del Padre, que Jesús ha querido
revelar a lo largo de toda su vida. No
existe página del Evangelio que
pueda ser sustraída a este imperativo
del amor que llega hasta el perdón.
Incluso en el último momento de su
vida terrena, mientras estaba siendo
crucificado, Jesús tiene palabras de
perdón: «Padre, perdónalos porque
no saben lo que hacen» (Lc 23,34).

Nada de cuanto un pecador
arrepentido coloca delante de la
misericordia de Dios queda sin el
abrazo de su perdón. Por este
motivo, ninguno de nosotros puede
poner condiciones a la misericordia;
ella será siempre un acto de
gratuidad del Padre celeste, un amor



incondicionado e inmerecido. No
podemos correr el riesgo de
oponernos a la plena libertad del
amor con el cual Dios entra en la
vida de cada persona.

La misericordia es esta acción
concreta del amor que, perdonando,
transforma y cambia la vida. Así se
manifiesta su misterio divino. Dios es
misericordioso (cf. Ex 34,6), su
misericordia dura por siempre (cf. 
Sal 136), de generación en
generación abraza a cada persona
que se confía a él y la transforma,
dándole su misma vida.

3. Cuánta alegría ha brotado en el
corazón de estas dos mujeres, la
adúltera y la pecadora. El perdón ha
hecho que se sintieran al fin más
libres y felices que nunca. Las
lágrimas de vergüenza y de dolor se
han transformado en la sonrisa de
quien se sabe amado. La
misericordia suscita alegría porque



el corazón se abre a la esperanza de
una vida nueva. La alegría del
perdón es difícil de expresar, pero se
trasparenta en nosotros cada vez que
la experimentamos. En su origen está
el amor con el cual Dios viene a
nuestro encuentro, rompiendo el
círculo del egoísmo que nos
envuelve, para hacernos también a
nosotros instrumentos de
misericordia.

Qué significativas son, también para
nosotros, las antiguas palabras que
guiaban a los primeros cristianos:
«Revístete de alegría, que encuentra
siempre gracia delante de Dios y
siempre le es agradable, y
complácete en ella. Porque todo
hombre alegre obra el bien, piensa el
bien y desprecia la tristeza [...]
Vivirán en Dios cuantos alejen de sí
la tristeza y se revistan de toda
alegría»[2]. Experimentar la
misericordia produce alegría. No
permitamos que las aflicciones y



preocupaciones nos la quiten; que
permanezca bien arraigada en
nuestro corazón y nos ayude a mirar
siempre con serenidad la vida
cotidiana.

En una cultura frecuentemente
dominada por la técnica, se
multiplican las formas de tristeza y
soledad en las que caen las personas,
entre ellas muchos jóvenes. En
efecto, el futuro parece estar en
manos de la incertidumbre que
impide tener estabilidad. De ahí
surgen a menudo sentimientos de
melancolía, tristeza y aburrimiento
que lentamente pueden conducir a la
desesperación. Se necesitan testigos
de la esperanza y de la verdadera
alegría para deshacer las quimeras
que prometen una felicidad fácil con
paraísos artificiales. El vacío
profundo de muchos puede ser
colmado por la esperanza que
llevamos en el corazón y por la
alegría que brota de ella. Hay mucha



necesidad de reconocer la alegría
que se revela en el corazón que ha
sido tocado por la misericordia.
Hagamos nuestras, por tanto, las
palabras del Apóstol: «Estad siempre
alegres en el Señor» (Flp 4,4; cf. 1 Ts
5,16).

4. Hemos celebrado un Año intenso,
en el que la gracia de la misericordia
se nos ha dado en abundancia. Como
un viento impetuoso y saludable, la
bondad y la misericordia se han
esparcido por el mundo entero. Y
delante de esta mirada amorosa de
Dios, que de manera tan prolongada
se ha posado sobre cada uno de
nosotros, no podemos permanecer
indiferentes, porque ella cambia la
vida.

Sentimos la necesidad, ante todo, de
dar gracias al Señor y decirle: «Has
sido bueno, Señor, con tu tierra […].
Has perdonado la culpa de tu
pueblo» (Sal 85,2-3). Así es: Dios ha



destruido nuestras culpas y ha
arrojado nuestros pecados a lo hondo
del mar (cf. Mi 7,19); no los recuerda
más, se los ha echado a la espalda (cf.
Is 38,17); como dista el oriente del
ocaso, así aparta de nosotros
nuestros pecados (cf. Sal 103,12).

En este Año Santo la Iglesia ha sabido
ponerse a la escucha y ha
experimentado con gran intensidad
la presencia y cercanía del Padre,
que mediante la obra del Espíritu
Santo le ha hecho más evidente el
don y el mandato de Jesús sobre el
perdón. Ha sido realmente una
nueva visita del Señor en medio de
nosotros. Hemos percibido cómo su
soplo vital se difundía por la Iglesia y,
una vez más, sus palabras han
indicado la misión: «Recibid el
Espíritu Santo, a quienes les
perdonéis los pecados, les quedan
perdonados; a quienes se los
retengáis, les quedan retenidos» (Jn
20,22-23).



5. Ahora, concluido este Jubileo, es
tiempo de mirar hacia adelante y de
comprender cómo seguir viviendo
con fidelidad, alegría y entusiasmo,
la riqueza de la misericordia divina.
Nuestras comunidades continuarán
con vitalidad y dinamismo la obra de
la nueva evangelización en la
medida en que la «conversión
pastoral», que estamos llamados a
vivir[3], se plasme cada día, gracias a
la fuerza renovadora de la
misericordia. No limitemos su
acción; no hagamos entristecer al
Espíritu, que siempre indica nuevos
senderos para recorrer y llevar a
todos el Evangelio que salva.

En primer lugar estamos llamados a 
celebrar la misericordia. Cuánta
riqueza contiene la oración de la
Iglesia cuando invoca a Dios como
Padre misericordioso. En la liturgia,
la misericordia no sólo se evoca con
frecuencia, sino que se recibe y se
vive. Desde el inicio hasta el final de



la celebración eucarística, la
misericordia aparece varias veces en
el diálogo entre la asamblea orante y
el corazón del Padre, que se alegra
cada vez que puede derramar su
amor misericordioso. Después de la
súplica de perdón inicial, con la
invocación «Señor, ten piedad»,
somos inmediatamente confortados:
«Dios omnipotente tenga
misericordia de nosotros, perdone
nuestros pecados y nos lleve a la vida
eterna». Con esta confianza la
comunidad se reúne en la presencia
del Señor, especialmente en el día
santo de la resurrección. Muchas
oraciones «colectas» se refieren al
gran don de la misericordia. En el
periodo de Cuaresma, por ejemplo,
oramos diciendo: «Señor, Padre de
misericordia y origen de todo bien,
qué aceptas el ayuno, la oración y la
limosna como remedio de nuestros
pecados; mira con amor a tu pueblo
penitente y restaura con tu
misericordia a los que estamos



hundidos bajo el peso de las
culpas»[4]. Después nos sumergimos
en la gran plegaria eucarística con el
prefacio que proclama: «Porque tu
amor al mundo fue tan
misericordioso que no sólo nos
enviaste como redentor a tu propio
Hijo, sino que en todo lo quisiste
semejante al hombre, menos en el
pecado»[5]. Además, la plegaria
eucarística cuarta es un himno a la
misericordia de Dios: «Compadecido,
tendiste la mano a todos, para que te
encuentre el que te busca». «Ten
misericordia de todos nosotros»[6],
es la súplica apremiante que realiza
el sacerdote, para implorar la
participación en la vida eterna.
Después del Padrenuestro, el
sacerdote prolonga la plegaria
invocando la paz y la liberación del
pecado gracias a la «ayuda de su
misericordia». Y antes del signo de la
paz, que se da como expresión de
fraternidad y de amor recíproco a la
luz del perdón recibido, él ora de



nuevo diciendo: «No tengas en
cuenta nuestros pecados, sino la fe
de tu Iglesia»[7]. Mediante estas
palabras, pedimos con humilde
confianza el don de la unidad y de la
paz para la santa Madre Iglesia. La
celebración de la misericordia divina
culmina en el Sacrificio eucarístico,
memorial del misterio pascual de
Cristo, del que brota la salvación
para cada ser humano, para la
historia y para el mundo entero. En
resumen, cada momento de la
celebración eucarística está referido
a la misericordia de Dios.

En toda la vida sacramental la
misericordia se nos da en
abundancia. Es muy relevante el
hecho de que la Iglesia haya querido
mencionar explícitamente la
misericordia en la fórmula de los dos
sacramentos llamados «de sanación»,
es decir, laReconciliacióny la Unción
de los enfermos. La fórmula de la
absolución dice: «Dios, Padre



misericordioso, que reconcilió
consigo al mundo por la muerte y la
resurrección de su Hijo y derramó el
Espíritu Santo para la remisión de los
pecados, te conceda, por el ministerio
de la Iglesia, el perdón y la paz»[8]; y
la de la Unción reza así: «Por esta
santa Unción y por su bondadosa
misericordia, te ayude el Señor con la
gracia del Espíritu Santo»[9]. Así, en
la oración de la Iglesia la referencia a
la misericordia, lejos de ser
solamente parenética, es altamente 
performativa, es decir que, mientras
la invocamos con fe, nos viene
concedida; mientras la confesamos
viva y real, nos transforma
verdaderamente. Este es un aspecto
fundamental de nuestra fe, que
debemos conservar en toda su
originalidad: antes que el pecado,
tenemos la revelación del amor con
el que Dios ha creado el mundo y los
seres humanos. El amor es el primer
acto con el que Dios se da a conocer y
viene a nuestro encuentro. Por tanto,



abramos el corazón a la confianza de
ser amados por Dios. Su amor nos
precede siempre, nos acompaña y
permanece junto a nosotros a pesar
de nuestro pecado.

6. En este contexto, la escucha de la
Palabra de Dios asume también un
significado particular. Cada domingo,
la Palabra de Dios es proclamada en
la comunidad cristiana para que el
día del Señor se ilumine con la luz
que proviene del misterio
pascual[10]. En la celebración
eucarística asistimos a un verdadero
diálogo entre Dios y su pueblo. En la
proclamación de las lecturas bíblicas,
se recorre la historia de nuestra
salvación como una incesante obra
de misericordia que se nos anuncia.
Dios sigue hablando hoy con
nosotros como sus amigos, se
«entretiene» con nosotros[11], para
ofrecernos su compañía y
mostrarnos el sendero de la vida. Su
Palabra se hace intérprete de



nuestras peticiones y
preocupaciones, y es también
respuesta fecunda para que podamos
experimentar concretamente su
cercanía. Qué importante es la 
homilía, en la que «la verdad va de la
mano de la belleza y del bien»[12],
para que el corazón de los creyentes
vibre ante la grandeza de la
misericordia. Recomiendo mucho la
preparación de la homilía y el
cuidado de la predicación. Ella será
tanto más fructuosa, cuanto más
haya experimentado el sacerdote en
sí mismo la bondad misericordiosa
del Señor. Comunicar la certeza de
que Dios nos ama no es un ejercicio
retórico, sino condición de
credibilidad del propio sacerdocio.
Vivir la misericordia es el camino
seguro para que ella llegue a ser
verdadero anuncio de consolación y
de conversión en la vida pastoral. La
homilía, como también la catequesis,
ha de estar siempre sostenida por



este corazón palpitante de la vida
cristiana.

7. La Biblia es la gran historia que
narra las maravillas de la
misericordia de Dios. Cada una de
sus páginas está impregnada del
amor del Padre que desde la creación
ha querido imprimir en el universo
los signos de su amor. El Espíritu
Santo, a través de las palabras de los
profetas y de los escritos
sapienciales, ha modelado la historia
de Israel con el reconocimiento de la
ternura y de la cercanía de Dios, a
pesar de la infidelidad del pueblo. La
vida de Jesús y su predicación
marcan de manera decisiva la
historia de la comunidad cristiana,
que entiende la propia misión como
respuesta al mandato de Cristo de ser
instrumento permanente de su
misericordia y de su perdón (cf. Jn
20,23). Por medio de la Sagrada
Escritura, que se mantiene viva
gracias a la fe de la Iglesia, el Señor



continúa hablando a su Esposa y le
indica los caminos a seguir, para que
el Evangelio de la salvación llegue a
todos. Deseo vivamente que la
Palabra de Dios se celebre, se
conozca y se difunda cada vez más,
para que nos ayude a comprender
mejor el misterio del amor que brota
de esta fuente de misericordia. Lo
recuerda claramente el Apóstol:
«Toda Escritura es inspirada por Dios
y además útil para enseñar, para
argüir, para corregir, para educar en
la justicia» (2 Tm 3,16).

Sería oportuno que cada comunidad,
en un domingo del Año litúrgico,
renovase su compromiso en favor de
la difusión, conocimiento y
profundización de la Sagrada
Escritura: un domingo dedicado
enteramente a la Palabra de Dios
para comprender la inagotable
riqueza que proviene de ese diálogo
constante de Dios con su pueblo.
Habría que enriquecer ese momento



con iniciativas creativas, que animen
a los creyentes a ser instrumentos
vivos de la transmisión de la Palabra.
Ciertamente, entre esas iniciativas
tendrá que estar la difusión más
amplia de la lectio divina, para que, a
través de la lectura orante del texto
sagrado, la vida espiritual se
fortalezca y crezca. La lectio divina
sobre los temas de la misericordia
permitirá comprobar cuánta riqueza
hay en el texto sagrado, que leído a la
luz de la entera tradición espiritual
de la Iglesia, desembocará
necesariamente en gestos y obras
concretas de caridad[13].

8. La celebración de la misericordia
tiene lugar de modo especial en el 
Sacramento de la Reconciliación. Es el
momento en el que sentimos el
abrazo del Padre que sale a nuestro
encuentro para restituirnos de nuevo
la gracia de ser sus hijos. Somos
pecadores y cargamos con el peso de
la contradicción entre lo que



queremos hacer y lo que, en cambio,
hacemos (cf. Rm 7,14-21); la gracia,
sin embargo, nos precede siempre y
adopta el rostro de la misericordia
que se realiza eficazmente con la
reconciliación y el perdón. Dios hace
que comprendamos su inmenso
amor justamente ante nuestra
condición de pecadores. La gracia es
más fuerte y supera cualquier
posible resistencia, porque el amor
todo lo puede (cf. 1 Co 13,7).

En el Sacramento del Perdón, Dios
muestra la vía de la conversión hacia
él, y nos invita a experimentar de
nuevo su cercanía. Es un perdón que
se obtiene, ante todo, empezando por
vivir la caridad. Lo recuerda también
el apóstol Pedro cuando escribe que
«el amor cubre la multitud de los
pecados» (1 Pe 4,8). Sólo Dios
perdona los pecados, pero quiere que
también nosotros estemos dispuestos
a perdonar a los demás, como él
perdona nuestras faltas: «Perdona



nuestras ofensas, como también
nosotros perdonamos a los que nos
ofenden» (Mt 6,12). Qué tristeza cada
vez que nos quedamos encerrados en
nosotros mismos, incapaces de
perdonar. Triunfa el rencor, la rabia,
la venganza; la vida se vuelve infeliz
y se anula el alegre compromiso por
la misericordia.

9. Una experiencia de gracia que la
Iglesia ha vivido con mucho fruto a
lo largo del Año jubilar ha sido
ciertamente el servicio de los 
Misioneros de la Misericordia. Su
acción pastoral ha querido
evidenciar que Dios no pone ningún
límite a cuantos lo buscan con
corazón contrito, porque sale al
encuentro de todos, como un Padre.
He recibido muchos testimonios de
alegría por el renovado encuentro
con el Señor en el Sacramento de la
Confesión. No perdamos la
oportunidad de vivir también la fe
como una experiencia de



reconciliación. «Reconciliaos con
Dios» (2 Co 5,20), esta es la invitación
que el Apóstol dirige también hoy a
cada creyente, para que descubra la
potencia del amor que transforma en
una «criatura nueva» (2 Co 5,17).

Doy las gracias a cada Misionero de
la Misericordia por este inestimable
servicio de hacer fructificar la gracia
del perdón. Este ministerio
extraordinario, sin embargo, no
cesará con la clausura de la Puerta
Santa. Deseo que se prolongue
todavía, hasta nueva disposición,
como signo concreto de que la gracia
del Jubileo siga siendo viva y eficaz, a
lo largo y ancho del mundo. Será
tarea del Pontificio Consejo para la
Promoción de la Nueva
Evangelización acompañar durante
este periodo a los Misioneros de la
Misericordia, como expresión directa
de mi solicitud y cercanía, y
encontrar las formas más coherentes



para el ejercicio de este precioso
ministerio.

10. A los sacerdotes renuevo la
invitación a prepararse con mucho
esmero para el ministerio de la
Confesión, que es una verdadera
misión sacerdotal. Os agradezco de
corazón vuestro servicio y os pido
que seáis acogedores con
todos;testigos de la ternura paterna,
a pesar de la gravedad del pecado; 
solícitos en ayudar a reflexionar
sobre el mal cometido; claros a la
hora de presentar los principios
morales; disponibles para acompañar
a los fieles en el camino penitencial,
siguiendo el paso de cada uno con
paciencia; prudentes en el
discernimiento de cada caso
concreto; generosos en el momento
de dispensar el perdón de Dios. Así
como Jesús ante la mujer adúltera
optó por permanecer en silencio
para salvarla de su condena a
muerte, del mismo modo el sacerdote



en el confesionario tenga también un
corazón magnánimo, recordando
que cada penitente lo remite a su
propia condición personal: pecador,
pero ministro de la misericordia.

11. Me gustaría que todos
meditáramos las palabras del
Apóstol, escritas hacia el final de su
vida, en las que confiesa a Timoteo
de haber sido el primero de los
pecadores, «por esto precisamente se
compadeció de mí» (1 Tm 1,16). Sus
palabras tienen una fuerza
arrebatadora para hacer que
también nosotros reflexionemos
sobre nuestra existencia y para que
veamos cómo la misericordia de Dios
actúa para cambiar, convertir y
transformar nuestro corazón: «Doy
gracias a Cristo Jesús, Señor nuestro,
que me hizo capaz, se fio de mí y me
confió este ministerio, a mí, que
antes era un blasfemo, un
perseguidor y un insolente. Pero Dios



tuvo compasión de mí» (1 Tm
1,12-13).

Por tanto, recordemos siempre con
renovada pasión pastoral las
palabras del Apóstol: «Dios nos
reconcilió consigo por medio de
Cristo y nos encargó el ministerio de
la reconciliación» (2 Co 5,18). Con
vistas a este ministerio, nosotros
hemos sido los primeros en ser
perdonados; hemos sido testigos en
primera persona de la universalidad
del perdón. No existe ley ni precepto
que pueda impedir a Dios volver a
abrazar al hijo que regresa a él
reconociendo que se ha equivocado,
pero decidido a recomenzar desde el
principio. Quedarse solamente en la
ley equivale a banalizar la fe y la
misericordia divina. Hay un valor
propedéutico en la ley (cf. Ga 3,24),
cuyo fin es la caridad (cf. 1 Tm 1,5).
El cristiano está llamado a vivir la
novedad del Evangelio, «la ley del
Espíritu que da la vida en Cristo



Jesús» (Rm 8,2). Incluso en los casos
más complejos, en los que se siente la
tentación de hacer prevalecer una
justicia que deriva sólo de las
normas, se debe creer en la fuerza
que brota de la gracia divina.

Nosotros, confesores, somos testigos
de tantas conversiones que suceden
delante de nuestros ojos. Sentimos la
responsabilidad de gestos y palabras
que toquen lo más profundo del
corazón del penitente, para que
descubra la cercanía y ternura del
Padre que perdona. No arruinemos
esas ocasiones con comportamientos
que contradigan la experiencia de la
misericordia que se busca.
Ayudemos, más bien, a iluminar el
ámbito de la conciencia personal con
el amor infinito de Dios (cf. 1 Jn 3,20).

El Sacramento de la Reconciliación
necesita volver a encontrar su puesto
central en la vida cristiana; por esto
se requieren sacerdotes que pongan



su vida al servicio del «ministerio de
la reconciliación» (2 Co 5,18), para
que a nadie que se haya arrepentido
sinceramente se le impida acceder al
amor del Padre, que espera su
retorno, y a todos se les ofrezca la
posibilidad de experimentar la
fuerza liberadora del perdón.

Una ocasión propicia puede ser la
celebración de la iniciativa 24 horas
para el Señor en la proximidad del IV
Domingo de Cuaresma, que ha
encontrado un buen consenso en las
diócesis y sigue siendo como una
fuerte llamada pastoral para vivir
intensamente el Sacramento de la
Confesión.

12. En virtud de esta exigencia, para
que ningún obstáculo se interponga
entre la petición de reconciliación y
el perdón de Dios, de ahora en
adelante concedo a todos los
sacerdotes, en razón de su
ministerio, la facultad de absolver a



quienes hayan procurado el pecado
de aborto. Cuanto había concedido
de modo limitado para el período
jubilar[14], lo extiendo ahora en el
tiempo, no obstante cualquier cosa
en contrario. Quiero enfatizar con
todas mis fuerzas que el aborto es un
pecado grave, porque pone fin a una
vida humana inocente. Con la misma
fuerza, sin embargo, puedo y debo
afirmar que no existe ningún pecado
que la misericordia de Dios no pueda
alcanzar y destruir, allí donde
encuentra un corazón arrepentido
que pide reconciliarse con el Padre.
Por tanto, que cada sacerdote sea
guía, apoyo y alivio a la hora de
acompañar a los penitentes en este
camino de reconciliación especial.

En el Año del Jubileo había
concedido a los fieles, que por
diversos motivos frecuentan las
iglesias donde celebran los
sacerdotes de la Fraternidad San Pío
X, la posibilidad de recibir válida y



lícitamente la absolución
sacramental de sus pecados[15]. Por
el bien pastoral de estos fieles, y
confiando en la buena voluntad de
sus sacerdotes, para que se pueda
recuperar con la ayuda de Dios, la
plena comunión con la Iglesia
Católica, establezco por decisión
personal que esta facultad se
extienda más allá del período jubilar,
hasta nueva disposición, de modo
que a nadie le falte el signo
sacramental de la reconciliación a
través del perdón de la Iglesia.

13. La misericordia tiene también el
rostro de la consolación. «Consolad,
consolad a mi pueblo» (Is 40,1), son
las sentidas palabras que el profeta
pronuncia también hoy, para que
llegue una palabra de esperanza a
cuantos sufren y padecen. No nos
dejemos robar nunca la esperanza
que proviene de la fe en el Señor
resucitado. Es cierto, a menudo
pasamos por duras pruebas, pero



jamás debe decaer la certeza de que
el Señor nos ama. Su misericordia se
expresa también en la cercanía, en el
afecto y en el apoyo que muchos
hermanos y hermanas nos ofrecen
cuando sobrevienen los días de
tristeza y aflicción. Enjugar las
lágrimas es una acción concreta que
rompe el círculo de la soledad en el
que con frecuencia terminamos
encerrados.

Todos tenemos necesidad de
consuelo, porque ninguno es inmune
al sufrimiento, al dolor y a la
incomprensión. Cuánto dolor puede
causar una palabra rencorosa, fruto
de la envidia, de los celos y de la
rabia. Cuánto sufrimiento provoca la
experiencia de la traición, de la
violencia y del abandono; cuánta
amargura ante la muerte de los seres
queridos. Sin embargo, Dios nunca
permanece distante cuando se viven
estos dramas. Una palabra que da
ánimo, un abrazo que te hace sentir



comprendido, una caricia que hace
percibir el amor, una oración que
permite ser más fuerte…, son todas
expresiones de la cercanía de Dios a
través del consuelo ofrecido por los
hermanos.

A veces también el silencio es de gran
ayuda; porque en algunos momentos
no existen palabras para responder a
los interrogantes del que sufre. La
falta de palabras, sin embargo, se
puede suplir por la compasión del
que está presente y cercano, del que
ama y tiende la mano. No es cierto
que el silencio sea un acto de
rendición, al contrario, es un
momento de fuerza y de amor. El
silencio también pertenece al
lenguaje de la consolación, porque se
transforma en una obra concreta de
solidaridad y unión con el
sufrimiento del hermano.

14. En un momento particular como
el nuestro, caracterizado por la crisis



de la familia, entre otras, es
importante que llegue una palabra
de gran consuelo a nuestras familias.
El don del matrimonio es una gran
vocación a la que, con la gracia de
Cristo, hay que corresponder en el
amor generoso, fiel y paciente. La
belleza de la familia permanece
inmutable, a pesar de numerosas
sombras y propuestas alternativas:
«El gozo del amor que se vive en las
familias es también el júbilo de la
Iglesia»[16]. El sendero de la vida
lleva a que un hombre y una mujer
se encuentren, se amen y se
prometan fidelidad por siempre
delante de Dios, a menudo se
interrumpe por el sufrimiento, la
traición y la soledad. La alegría de
los padres por el don de los hijos no
es inmune a las preocupaciones con
respecto a su crecimiento y
formación, y para que tengan un
futuro digno de ser vivido con
intensidad.



La gracia del Sacramento del
Matrimonio no sólo fortalece a la
familia para que sea un lugar
privilegiado en el que se viva la
misericordia, sino que compromete a
la comunidad cristiana, y con ella a
toda la acción pastoral, para que se
resalte el gran valor propositivo de la
familia. De todas formas, este Año
jubilar nos ha de ayudar a reconocer
la complejidad de la realidad
familiar actual. La experiencia de la
misericordia nos hace capaces de
mirar todas las dificultades humanas
con la actitud del amor de Dios, que
no se cansa de acoger y
acompañar[17].

No podemos olvidar que cada uno
lleva consigo el peso de la propia
historia que lo distingue de cualquier
otra persona. Nuestra vida, con sus
alegrías y dolores, es algo único e
irrepetible, que se desenvuelve bajo
la mirada misericordiosa de Dios.
Esto exige, sobre todo de parte del



sacerdote, un discernimiento
espiritual atento, profundo y
prudente para que cada uno, sin
excluir a nadie, sin importar la
situación que viva, pueda sentirse
acogido concretamente por Dios,
participar activamente en la vida de
la comunidad y ser admitido en ese
Pueblo de Dios que, sin descanso,
camina hacia la plenitud del reino de
Dios, reino de justicia, de amor, de
perdón y de misericordia.

15. El momento de la muerte reviste
una importancia particular. La
Iglesia siempre ha vivido este
dramático tránsito a la luz de la
resurrección de Jesucristo, que ha
abierto el camino de la certeza en la
vida futura. Tenemos un gran reto
que afrontar, sobre todo en la cultura
contemporánea que, a menudo,
tiende a banalizar la muerte hasta el
punto de esconderla o considerarla
una simple ficción. La muerte en
cambio se ha de afrontar y preparar



como un paso doloroso e ineludible,
pero lleno de sentido: como el acto de
amor extremo hacia las personas que
dejamos y hacia Dios, a cuyo
encuentro nos dirigimos. En todas las
religiones el momento de la muerte,
así como el del nacimiento, está
acompañado de una presencia
religiosa. Nosotros vivimos la
experiencia de las exequias como una
plegaria llena de esperanza por el
alma del difunto y como una ocasión
para ofrecer consuelo a cuantos
sufren por la ausencia de la persona
amada.

Estoy convencido de la necesidad de
que, en la acción pastoral animada
por la fe viva, los signos litúrgicos y
nuestras oraciones sean expresión de
la misericordia del Señor. Es él
mismo quien nos da palabras de
esperanza, porque nada ni nadie
podrán jamás separarnos de su amor
(cf. Rm 8,35). La participación del
sacerdote en este momento significa



un acompañamiento importante,
porque ayuda a sentir la cercanía de
la comunidad cristiana en los
momentos de debilidad, soledad,
incertidumbre y llanto.

16. Termina el Jubileo y se cierra la
Puerta Santa. Pero la puerta de la
misericordia de nuestro corazón
permanece siempre abierta, de par
en par. Hemos aprendido que Dios se
inclina hacia nosotros (cf. Os 11,4)
para que también nosotros podamos
imitarlo inclinándonos hacia los
hermanos. La nostalgia que muchos
sienten de volver a la casa del Padre,
que está esperando su regreso, está
provocada también por el testimonio
sincero y generoso que algunos dan
de la ternura divina. La Puerta Santa
que hemos atravesado en este Año
jubilar nos ha situado en la vía de la
caridad, que estamos llamados a
recorrer cada día con fidelidad y
alegría. El camino de la misericordia
es el que nos hace encontrar a tantos



hermanos y hermanas que tienden la
mano esperando que alguien la
aferre y poder así caminar juntos.

Querer acercarse a Jesús implica
hacerse prójimo de los hermanos,
porque nada es más agradable al
Padre que un signo concreto de
misericordia. Por su misma
naturaleza, la misericordia se hace
visible y tangible en una acción
concreta y dinámica. Una vez que se
la ha experimentado en su verdad,
no se puede volver atrás: crece
continuamente y transforma la vida.
Es verdaderamente una nueva
creación que obra un corazón nuevo,
capaz de amar en plenitud, y purifica
los ojos para que sepan ver las
necesidades más ocultas. Qué
verdaderas son las palabras con las
que la Iglesia ora en la Vigilia
Pascual, después de la lectura que
narra la creación: «Oh Dios, que con
acción maravillosa creaste al hombre



y con mayor maravilla lo redimiste».
[18]

La misericordia renueva y redime,
porque es el encuentro de dos
corazones: el de Dios, que sale al
encuentro, y el del hombre. Mientras
este se va encendiendo, aquel lo va
sanando: el corazón de piedra es
transformado en corazón de carne
(cf. Ez 36,26), capaz de amar a pesar
de su pecado. Es aquí donde se
descubre que es realmente una
«nueva creatura» (cf. Ga 6,15): soy
amado, luego existo; he sido
perdonado, entonces renazco a una
vida nueva; he sido
«misericordiado», entonces me
convierto en instrumento de
misericordia.

17. Durante el Año Santo,
especialmente en los «viernes de la
misericordia», he podido darme
cuenta de cuánto bien hay en el
mundo. Con frecuencia no es



conocido porque se realiza
cotidianamente de manera discreta y
silenciosa. Aunque no llega a ser
noticia, existen sin embargo tantos
signos concretos de bondad y ternura
dirigidos a los más pequeños e
indefensos, a los que están más solos
y abandonados. Existen personas
que encarnan realmente la caridad y
que llevan continuamente la
solidaridad a los más pobres e
infelices. Agradezcamos al Señor el
don valioso de estas personas que,
ante la debilidad de la humanidad
herida, son como una invitación para
descubrir la alegría de hacerse
prójimo. Con gratitud pienso en los
numerosos voluntarios que con su
entrega de cada día dedican su
tiempo a mostrar la presencia y
cercanía de Dios. Su servicio es una
genuina obra de misericordia y hace
que muchas personas se acerquen a
la Iglesia.



18. Es el momento de dejar paso a la
fantasía de la misericordia para dar
vida a tantas iniciativas nuevas, fruto
de la gracia. La Iglesia necesita
anunciar hoy esos «muchos otros
signos» que Jesús realizó y que «no
están escritos» (Jn 20,30), de modo
que sean expresión elocuente de la
fecundidad del amor de Cristo y de la
comunidad que vive de él. Han
pasado más de dos mil años y, sin
embargo, las obras de misericordia
siguen haciendo visible la bondad de
Dios.

Todavía hay poblaciones enteras que
sufren hoy el hambre y la sed, y
despiertan una gran preocupación
las imágenes de niños que no tienen
nada para comer. Grandes masas de
personas siguen emigrando de un
país a otro en busca de alimento,
trabajo, casa y paz. La enfermedad,
en sus múltiples formas, es una
causa permanente de sufrimiento
que reclama socorro, ayuda y



consuelo. Las cárceles son lugares en
los que, con frecuencia, las
condiciones de vida inhumana
causan sufrimientos, en ocasiones
graves, que se añaden a las penas
restrictivas. El analfabetismo está
todavía muy extendido, impidiendo
que niños y niñas se formen,
exponiéndolos a nuevas formas de
esclavitud. La cultura del
individualismo exasperado, sobre
todo en Occidente, hace que se
pierda el sentido de la solidaridad y
la responsabilidad hacia los demás.
Dios mismo sigue siendo hoy un
desconocido para muchos; esto
representa la más grande de las
pobrezas y el mayor obstáculo para
el reconocimiento de la dignidad
inviolable de la vida humana.

Con todo, las obras de misericordia
corporales y espirituales constituyen
hasta nuestros días una prueba de la
incidencia importante y positiva de
la misericordia como valor social.



Ella nos impulsa a ponernos manos a
la obra para restituir la dignidad a
millones de personas que son
nuestros hermanos y hermanas,
llamados a construir con nosotros
una «ciudad fiable».[19]

19. En este Año Santo se han
realizado muchos signos concretos
de misericordia. Comunidades,
familias y personas creyentes han
vuelto a descubrir la alegría de
compartir y la belleza de la
solidaridad. Y aun así, no basta. El
mundo sigue generando nuevas
formas de pobreza espiritual y
material que atentan contra la
dignidad de las personas. Por este
motivo, la Iglesia debe estar siempre
atenta y dispuesta a descubrir
nuevas obras de misericordia y
realizarlas con generosidad y
entusiasmo.

Esforcémonos entonces en concretar
la caridad y, al mismo tiempo, en



iluminar con inteligencia la práctica
de las obras de misericordia. Esta
posee un dinamismo inclusivo
mediante el cual se extiende en todas
las direcciones, sin límites. En este
sentido, estamos llamados a darle un
rostro nuevo a las obras de
misericordia que conocemos de
siempre. En efecto, la misericordia se
excede; siempre va más allá, es
fecunda. Es como la levadura que
hace fermentar la masa (cf. Mt 13,33)
y como un granito de mostaza que se
convierte en un árbol (cf. Lc 13,19).

Pensemos solamente, a modo de
ejemplo, en la obra de misericordia
corporal de vestir al desnudo (cf. Mt
25,36.38.43.44). Ella nos transporta a
los orígenes, al jardín del Edén,
cuando Adán y Eva se dieron cuenta
de que estaban desnudos y, sintiendo
que el Señor se acercaba, les dio
vergüenza y se escondieron (cf. Gn
3,7-8). Sabemos que el Señor los
castigó; sin embargo, él «hizo túnicas



de piel para Adán y su mujer, y los
vistió» (Gn 3,21). La vergüenza quedó
superada y la dignidad fue
restablecida.

Miremos fijamente también a Jesús
en el Gólgota. El Hijo de Dios está
desnudo en la cruz; su túnica ha sido
echada a suerte por los soldados y
está en sus manos (cf. Jn 19,23-24); él
ya no tiene nada. En la cruz se revela
de manera extrema la solidaridad de
Jesús con todos los que han perdido
la dignidad porque no cuentan con lo
necesario. Si la Iglesia está llamada a
ser la «túnica de Cristo»[20] para
revestir a su Señor, del mismo modo
ha de empeñarse en ser solidaria con
aquellos que han sido despojados,
para que recobren la dignidad que
les han sido despojada. «Estuve
desnudo y me vestisteis» (Mt 25,36)
implica, por tanto, no mirar para
otro lado ante las nuevas formas de
pobreza y marginación que impiden
a las personas vivir dignamente.



No tener trabajo y no recibir un
salario justo; no tener una casa o una
tierra donde habitar; ser
discriminados por la fe, la raza, la
condición social…: estas, y muchas
otras, son situaciones que atentan
contra la dignidad de la persona,
frente a las cuales la acción
misericordiosa de los cristianos
responde ante todo con la vigilancia
y la solidaridad. Cuántas son las
situaciones en las que podemos
restituir la dignidad a las personas
para que tengan una vida más
humana. Pensemos solamente en los
niños y niñas que sufren violencias
de todo tipo, violencias que les roban
la alegría de la vida. Sus rostros
tristes y desorientados están
impresos en mi mente; piden que les
ayudemos a liberarse de las
esclavitudes del mundo
contemporáneo. Estos niños son los
jóvenes del mañana; ¿cómo los
estamos preparando para vivir con
dignidad y responsabilidad? ¿Con



qué esperanza pueden afrontar su
presente y su futuro?

El carácter social de la misericordia
obliga a no quedarse inmóviles y a
desterrar la indiferencia y la
hipocresía, de modo que los planes y
proyectos no queden sólo en letra
muerta. Que el Espíritu Santo nos
ayude a estar siempre dispuestos a
contribuir de manera concreta y
desinteresada, para que la justicia y
una vida digna no sean sólo palabras
bonitas, sino que constituyan el
compromiso concreto de todo el que
quiere testimoniar la presencia del
reino de Dios.

20. Estamos llamados a hacer que
crezca una cultura de la misericordia,
basada en el redescubrimiento del
encuentro con los demás: una
cultura en la que ninguno mire al
otro con indiferencia ni aparte la
mirada cuando vea el sufrimiento de
los hermanos. Las obras de



misericordia son «artesanales»:
ninguna de ellas es igual a otra;
nuestras manos las pueden modelar
de mil modos, y aunque sea único el
Dios que las inspira y única la
«materia» de la que están hechas, es
decir la misericordia misma, cada
una adquiere una forma diversa.

Las obras de misericordia tocan
todos los aspectos de la vida de una
persona. Podemos llevar a cabo una
verdadera revolución cultural a
partir de la simplicidad de esos
gestos que saben tocar el cuerpo y el
espíritu, es decir la vida de las
personas. Es una tarea que la
comunidad cristiana puede hacer
suya, consciente de que la Palabra
del Señor la llama siempre a salir de
la indiferencia y del individualismo,
en el que se corre el riesgo de caer
para llevar una existencia cómoda y
sin problemas. «A los pobres los
tenéis siempre con vosotros» (Jn
12,8), dice Jesús a sus discípulos. No



hay excusas que puedan justificar
una falta de compromiso cuando
sabemos que él se ha identificado
con cada uno de ellos.

La cultura de la misericordia se va
plasmando con la oración asidua,
con la dócil apertura a la acción del
Espíritu Santo, la familiaridad con la
vida de los santos y la cercanía
concreta a los pobres. Es una
invitación apremiante a tener claro
dónde tenemos que comprometernos
necesariamente. La tentación de
quedarse en la «teoría sobre la
misericordia» se supera en la medida
que esta se convierte en vida
cotidiana de participación y
colaboración. Por otra parte, no
deberíamos olvidar las palabras con
las que el apóstol Pablo, narrando su
encuentro con Pedro, Santiago y
Juan, después de su conversión, se
refiere a un aspecto esencial de su
misión y de toda la vida cristiana:
«Nos pidieron que nos acordáramos



de los pobres, lo cual he procurado
cumplir» (Ga 2,10). No podemos
olvidarnos de los pobres: es una
invitación hoy más que nunca actual,
que se impone en razón de su
evidencia evangélica.

21. Que la experiencia del Jubileo
grabe en nosotros las palabras del
apóstol Pedro: «Los que antes erais
no compadecidos, ahora sois objeto
de compasión» (1 P 2,10). No
guardemos sólo para nosotros cuanto
hemos recibido; sepamos
compartirlo con los hermanos que
sufren, para que sean sostenidos por
la fuerza de la misericordia del
Padre. Que nuestras comunidades se
abran hasta llegar a todos los que
viven en su territorio, para que
llegue a todos, a través del testimonio
de los creyentes, la caricia de Dios.

Este es el tiempo de la misericordia.
Cada día de nuestra vida está
marcado por la presencia de Dios,



que guía nuestros pasos con el poder
de la gracia que el Espíritu infunde
en el corazón para plasmarlo y
hacerlo capaz de amar. Es el tiempo
de la misericordiapara todos y cada
uno, para que nadie piense que está
fuera de la cercanía de Dios y de la
potencia de su ternura. Es el tiempo
de la misericordia, para que los
débiles e indefensos, los que están
lejos y solos sientan la presencia de
hermanos y hermanas que los
sostienen en sus necesidades. Es el
tiempo de la misericordia, para que
los pobres sientan la mirada de
respeto y atención de aquellos que,
venciendo la indiferencia, han
descubierto lo que es fundamental
en la vida. Es el tiempo de la
misericordia, para que cada pecador
no deje de pedir perdón y de sentir la
mano del Padre que acoge y abraza
siempre.

A la luz del «Jubileo de las personas
socialmente excluidas», mientras en



todas las catedrales y santuarios del
mundo se cerraban las Puertas de la
Misericordia, intuí que, como otro
signo concreto de este Año Santo
extraordinario, se debe celebrar en
toda la Iglesia, en el XXXIII Domingo
del Tiempo Ordinario, la Jornada
mundial de los pobres. Será la
preparación más adecuada para vivir
la solemnidad de Jesucristo, Rey del
Universo, el cual se ha identificado
con los pequeños y los pobres, y nos
juzgará a partir de las obras de
misericordia (cf. Mt 25,31-46). Será
una Jornada que ayudará a las
comunidades y a cada bautizado a
reflexionar cómo la pobreza está en
el corazón del Evangelio y sobre el
hecho que, mientras Lázaro esté
echado a la puerta de nuestra casa
(cf. Lc 16,19-21), no podrá haber
justicia ni paz social. Esta Jornada
constituirá también una genuina
forma de nueva evangelización (cf. 
Mt 11,5), con la que se renueve el
rostro de la Iglesia en su acción



perenne de conversión pastoral, para
ser testimonio de la misericordia.

22. Que los ojos misericordiosos de la
Santa Madre de Dios estén siempre
vueltos hacia nosotros. Ella es la
primera en abrir camino y nos
acompaña cuando damos testimonio
del amor. La Madre de Misericordia
acoge a todos bajo la protección de su
manto, tal y como el arte la ha
representado a menudo. Confiemos
en su ayuda materna y sigamos su
constante indicación de volver los
ojos a Jesús, rostro radiante de la
misericordia de Dios.

Dado en Roma, junto a San Pedro, el
20 de noviembre, Solemnidad de
Jesucristo, Rey del Universo, del Año
del Señor 2016, cuarto de pontificado.

FRANCISCO



[1] In Io. Ev. tract. 33,5.

[2] Pastor de Hermas, 42, 1-4.

[3] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium,
24 noviembre 2013, 27: AAS 105
(2013), 1031.

[4]Misal Romano, III Domingo de
Cuaresma.

[5]Ibíd., Prefacio VII dominical del
Tiempo Ordinario.

[6]Ibíd., Plegaria eucarística II.

[7]Ibíd., Rito de la comunión.

[8]Ritual de la Penitencia, n. 102.

[9]Ritual de la Unción y de la pastoral
de enfermos, n. 143.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 106.

[11] Cf. Id. Const. dogm. Dei Verbum,
2.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html


[12] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
24 noviembre 2013, 142: AAS 105
(2013), 1079.

[13] Cf. Benedicto XVI, Exhort. ap.
postsin. Verbum Domini, 30
septiembre 2010, 86-87: AAS 102
(2010), 757-760.

[14] Cf. Carta con la que se concede la
indulgencia con ocasión del Jubileo
Extraordinario de la Misericordia, 1
septiembre 2015: L’Osservatore
Romano ed. Española, 4 de
septiembre de 2015, 3-4

[15] Cf. ibíd.

[16] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia, 19 marzo 2016, 1.

[17] Cf. ibíd., 291-300.

[18]Misal Romano, Vigilia Pascual,
Oración después de la Primera
Lectura.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


[19] Carta. enc. Lumen fidei, 29 junio
2013, 50: AAS 105 (2013), 589.

[20] Cf. Cipriano, La unidad de la
Iglesia católica, 7.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/papa-

francisco-misericordia-et-misera-carta-
apostolica/ (19/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-misericordia-et-misera-carta-apostolica/

	Carta Apostólica “Misericordia et Misera”

