
opusdei.org

«Todos somos
hermanos».
Histórica visita del
Papa Francisco a
Irak

Intervenciones del Papa
Francisco durante el viaje
apostólico a Irak, 33º viaje
internacional del Santo Padre
(5-8 de marzo de 2021).

08/03/2021

Viernes, 5 de marzo (Bagdad)



Saludo del Santo Padre a los
periodistas durante el vuelo a
Bagdad

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosios/as,
seminaristas y catequistas

Sábado, 6 de marzo (Bagdad,
Nayaf, Ur)

Encuentro interreligioso

Santa Misa

Domingo, 7 de marzo (Bagdad,
Erbil, Mosul, Qaraqosh)

Oración de sufragio por las víctimas
de la guerra

Visita a la comunidad de Qaraqosh

Santa Misa



Viernes, 5 de marzo

Saludo del Santo Padre a los
periodistas durante el vuelo a
Bagdad

Matteo Bruni: Buenos días, Santidad,
buenos días a todos. Después de
muchos meses estamos de nuevo en
un vuelo papal, 15 meses. Mientras
tanto, han cambiado algunas
costumbres y esta misma imagen nos
lo dice [los periodistas y el Papa
llevan mascarillas]: todos tenemos
que respetar algunas medidas
sanitarias.

Le damos gracias, Santidad, por su
voluntad de hacerse peregrino a Irak,
la tierra de Abraham, con su pueblo,
sus cristianos. Usted dijo hace unos
días: “No se puede decepcionar a un
pueblo dos veces”, y le agradecemos
su disposición a dejarse acompañar
por un nutrido grupo de periodistas:

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210303_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2021/documents/papa-francesco_20210303_udienza-generale.html


no se podía dar por seguro, somos 74
de 15 países, y 14 periodistas vienen
por primera vez en un vuelo papal.
Esperamos los gestos y las palabras
de estos días y, mientras tanto, le
damos las gracias.

El Papa Francisco: Buenos días y
gracias por la compañía. Gracias por
venir. Estoy contento de reanudar los
viajes, y este es un viaje
emblemático. También es un deber
hacia una tierra martirizada durante
tantos años. Gracias por
acompañarme. Intentaré seguir las
indicaciones y no dar la mano a todo
el mundo, pero no quiero quedarme
lejos: pasaré para saludaros más de
cerca. Muchas gracias.

[Mientras da una vuelta entre los
periodistas]

Os deseo un buen viaje. Sólo quiero...
Me han dicho que uno de vosotros
cumplía años hoy, pero quizá sea un
error... Y lo segundo que quiero



deciros es que hay ausencias que se
notan, y hoy el “decanato” ha pasado
de Valentina [Alazraki] a [Philip]
Pulella. Me ha entristecido un poco la
ausencia de Valentina, porque nos ha
acompañado a los papas durante 40
o 50 años... Pero esperamos tenerla
en el próximo viaje. Y Pulella es
nuestro decano en este viaje. Gracias.

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático

Señor Presidente,

Miembros del Gobierno y del Cuerpo
diplomático,

distinguidas Autoridades,

Representantes de la sociedad civil,

Señoras y Señores:

Agradezco la oportunidad de realizar
esta Visita, tan esperada y deseada, a
la República de Irak; de poder venir a



esta tierra, cuna de la civilización
que está estrechamente ligada —por
medio del Patriarca Abrahán y
numerosos profetas— a la historia de
la salvación y a las grandes
tradiciones religiosas del judaísmo,
del cristianismo y del islam. Expreso
mi gratitud al señor Presidente Salih
por la invitación y por las amables
palabras de bienvenida, que me ha
dirigido también en nombre de las
otras Autoridades y de su amado
pueblo. Asimismo, saludo a los
miembros del Cuerpo diplomático y a
los Representantes de la sociedad
civil.

Saludo con afecto a los obispos y
sacerdotes, a los religiosos y
religiosas y a todos los fieles de la
Iglesia católica. Vengo como
peregrino para animarlos en su
testimonio de fe, esperanza y caridad
en medio de la sociedad iraquí.
Saludo también a los fieles de las
otras Iglesias y Comunidades



eclesiales cristianas, a los miembros
del islam y a los representantes de
otras tradiciones religiosas. Que Dios
nos conceda caminar juntos, como
hermanos y hermanas, con la «fuerte
convicción de que las enseñanzas
verdaderas de las religiones invitan a
permanecer anclados en los valores
de la paz; […] del conocimiento
recíproco, de la fraternidad humana
y de la convivencia
común» (Documento sobre la
fraternidad humana, Abu Dabi, 4
febrero 2019).

Mi visita se lleva a cabo en un tiempo
en que el mundo entero está
tratando de salir de la crisis por la
pandemia de Covid-19, que no sólo
ha afectado la salud de tantas
personas, sino que también ha
provocado el deterioro de las
condiciones sociales y económicas,
marcadas ya por la fragilidad y la
inestabilidad. Esta crisis requiere
esfuerzos comunes por parte de cada

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


uno para dar los pasos necesarios,
entre ellos una distribución
equitativa de las vacunas para todos.
Pero no es suficiente; esta crisis es
sobre todo una llamada a «repensar
nuestros estilos de vida […], el
sentido de nuestra existencia» (Carta
enc. Fratelli tutti, 33). Se trata de que
salgamos de este tiempo de prueba
mejores que antes; de que
construyamos el futuro en base a lo
que nos une, más que en lo que nos
divide.

En las últimas décadas, Irak ha
sufrido los desastres de las guerras,
el flagelo del terrorismo y conflictos
sectarios basados a menudo en un
fundamentalismo que no puede
aceptar la pacífica convivencia de
varios grupos étnicos y religiosos, de
ideas y culturas diversas. Todo esto
ha traído muerte, destrucción, ruinas
todavía visibles, y no sólo a nivel
material: los daños son aún más
profundos si se piensa en las heridas

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#33


del corazón de muchas personas y
comunidades, que necesitarán años
para sanar. Y aquí, entre tantos que
han sufrido, no puedo dejar de
recordar a los yazidíes, víctimas
inocentes de una barbarie insensata
y deshumana, perseguidos y
asesinados a causa de sus creencias
religiosas, cuya propia identidad y
supervivencia se han puesto en
peligro. Por lo tanto, sólo si logramos
mirarnos entre nosotros, con
nuestras diferencias, como miembros
de la misma familia humana,
podremos comenzar un proceso
efectivo de reconstrucción y dejar a
las generaciones futuras un mundo
mejor, más justo y más humano. A
este respecto, la diversidad religiosa,
cultural y étnica que ha
caracterizado a la sociedad iraquí
por milenios, es un recurso valioso
para aprovechar, no un obstáculo a
eliminar. Hoy, Irak está llamado a
mostrar a todos, especialmente en
Oriente Medio, que las diferencias,



más que dar lugar a conflictos, deben
cooperar armónicamente en la vida
civil.

La coexistencia fraterna necesita del
diálogo paciente y sincero,
salvaguardado por la justicia y el
respeto del derecho. No es una tarea
fácil: requiere esfuerzo y
compromiso por parte de todos para
superar rivalidades y
contraposiciones, y dialogar a partir
de la identidad más profunda que
tenemos, la de hijos del único Dios y
Creador (cf. Conc. Ecum. Vat. II, Dec. 
Nostra aetate, 5). En base a este
principio, la Santa Sede, en Irak
como en todas partes, no se cansa de
acudir a las Autoridades competentes
para que concedan a todas las
comunidades religiosas
reconocimiento, respeto, derechos y
protección. Aprecio los esfuerzos que
ya se han realizado en esta dirección
y uno mi voz a la de los hombres y

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


mujeres de buena voluntad para que
avancen en beneficio del país.

Una sociedad que lleva la impronta
de la unidad fraterna es una
sociedad cuyos miembros viven
entre ellos solidariamente. «La
solidaridad nos ayuda a ver al otro
[…] como nuestro prójimo,
compañero de camino» (Mensaje
para la 54.ª Jornada Mundial de la
Paz, 1 enero 2021). Es una virtud que
nos lleva a realizar gestos concretos
de cuidado y de servicio, con
particular atención a los más
vulnerables y necesitados. Pienso en
quienes, a causa de la violencia, de la
persecución y del terrorismo han
perdido familiares y seres queridos,
casa y bienes esenciales. Pero
también pienso en toda la gente que
lucha cada día buscando seguridad y
medios para seguir adelante,
mientras que aumenta la
desocupación y la pobreza. El
«sabernos responsables de la

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html


fragilidad de los demás» (Carta enc. 
Fratelli tutti, 115) debería inspirar
todo esfuerzo por crear
oportunidades concretas tanto en el
ámbito económico y en el ámbito de
la educación, como también en el
cuidado de la creación, nuestra casa
común. Después de una crisis no
basta reconstruir, es necesario
hacerlo bien, de modo que todos
puedan tener una vida digna. De una
crisis no se sale iguales que antes: se
sale mejores o peores.

Como responsables políticos y
diplomáticos, ustedes están llamados
a promover este espíritu de
solidaridad fraterna. Es necesario
combatir la plaga de la corrupción,
los abusos de poder y la ilegalidad,
pero no es suficiente. Se necesita al
mismo tiempo edificar la justicia,
que crezca la honestidad y la
transparencia, y que se refuercen las
instituciones competentes. De ese
modo puede crecer la estabilidad y

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#115


desarrollarse una política sana,
capaz de ofrecer a todos,
especialmente a los jóvenes —tan
numerosos en este país—, la
esperanza de un futuro mejor.

Señor Presidente, distinguidas
Autoridades, queridos amigos: Vengo
como penitente que pide perdón al
Cielo y a los hermanos por tantas
destrucciones y crueldad. Vengo
como peregrino de paz, en nombre
de Cristo, Príncipe de la Paz. ¡Cuánto
hemos rezado en estos años por la
paz en Irak! San Juan Pablo II no
escatimó iniciativas, y sobre todo
ofreció oraciones y sufrimientos por
esto. Y Dios escucha, escucha
siempre. Depende de nosotros que lo
escuchemos a Él y caminemos por
sus sendas. Que callen las armas, que
se evite su proliferación, aquí y en
todas partes. Que cesen los intereses
particulares, esos intereses externos
que son indiferentes a la población
local. Que se dé voz a los

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


constructores, a los artesanos de la
paz, a los pequeños, a los pobres, a la
gente sencilla, que quiere vivir,
trabajar y rezar en paz. No más
violencia, extremismos, facciones,
intolerancias; que se dé espacio a
todos los ciudadanos que quieren
construir juntos este país, desde el
diálogo, desde la discusión franca y
sincera, constructiva; a quienes se
comprometen por la reconciliación y
están dispuestos a dejar de lado, por
el bien común, los propios intereses.
En estos años, Irak ha tratado de
poner las bases para una sociedad
democrática. A este respecto, es
indispensable asegurar la
participación de todos los grupos
políticos, sociales y religiosos, y
garantizar los derechos
fundamentales de todos los
ciudadanos. Que ninguno sea
considerado ciudadano de segunda
clase. Aliento los pasos que se han
dado hasta el momento en este



proceso y espero que consoliden la
serenidad y la concordia.

También la comunidad internacional
tiene un rol decisivo que
desempeñar en la promoción de la
paz en esta tierra y en todo el Oriente
Medio. Como hemos visto durante el
largo conflicto en la vecina nación de
Siria —de cuyo inicio se cumplen en
estos días ya diez años—, los desafíos
interpelan cada vez más a toda la
familia humana. Estos requieren una
cooperación a escala global para
poder afrontar también las
desigualdades económicas y las
tensiones regionales que ponen en
peligro la estabilidad de estas tierras.
Agradezco a los Estados y a las
Organizaciones internacionales que
están trabajando en Irak por la
reconstrucción y para brindar
asistencia a los refugiados, a los
desplazados internos y a quienes
tienen dificultades para regresar a
sus propias casas, facilitando en el



país comida, agua, viviendas,
atención médica y de salud, como
también programas orientados a la
reconciliación y a la construcción de
la paz. Y aquí no puedo dejar de
recordar los numerosos organismos,
entre ellos muchos católicos, que
desde hace años asisten con gran
esfuerzo a las poblaciones civiles.
Atender las necesidades básicas de
tantos hermanos y hermanas es un
acto de caridad y justicia, y
contribuye a una paz duradera.
Espero que las naciones no retiren
del pueblo iraquí la mano extendida
de la amistad y del compromiso
constructivo, sino que sigan
trabajando con espíritu de
responsabilidad común con las
Autoridades locales, sin imponer
intereses políticos o ideológicos.

La religión, por su naturaleza, debe
estar al servicio de la paz y la
fraternidad. El nombre de Dios no
puede ser usado para «justificar



actos de homicidio, exilio, terrorismo
y opresión» (Documento sobre la
fraternidad humana, Abu Dabi, 4
febrero 2019). Al contrario, Dios ha
creado a los seres humanos iguales
en dignidad y en derechos, nos llama
a difundir amor, bondad y concordia.
También en Irak la Iglesia católica
desea ser amiga de todos y, a través
del diálogo, colaborar de manera
constructiva con las otras religiones,
por la causa de la paz. La
antiquísima presencia de los
cristianos en esta tierra y su
contribución a la vida del país
constituyen una rica herencia, que
quiere poder seguir al servicio de
todos. Su participación en la vida
pública, como ciudadanos que gozan
plenamente de derechos, libertad y
responsabilidad, testimoniará que un
sano pluralismo religioso, étnico y
cultural puede contribuir a la
prosperidad y a la armonía del país.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Queridos amigos: Deseo expresar
una vez más mi profunda gratitud
por todo lo que han hecho y siguen
haciendo para edificar una sociedad
orientada hacia la unidad fraterna, la
solidaridad y la concordia. Vuestro
servicio al bien común es una obra
noble. Pido al Omnipotente que los
sostenga en sus responsabilidades y
los guíe a todos en el camino de la
sabiduría, la justicia y la verdad.
Sobre cada uno de ustedes, sus
familias y seres queridos, y sobre
todo el pueblo iraquí invoco la
abundancia de las bendiciones
divinas. Gracias.

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosios/as,
seminaristas y catequistas

Beatitudes, Excelencias,

Queridos sacerdotes y religiosos,

Queridas religiosas,



Queridos hermanos y hermanas:

Los abrazo a todos con paternal
afecto. Doy gracias al Señor que en
su providencia nos ha permitido hoy
este encuentro. Agradezco a Su
Beatitud el Patriarca Ignace Youssif
Younan y a Su Beatitud el Cardenal
Louis Sako por las palabras de
bienvenida. Nos hemos reunido en
esta Catedral de Nuestra Señora de la
Salvación, bendecidos por la sangre
de nuestros hermanos y hermanas
que aquí han pagado el precio
extremo de su fidelidad al Señor y a
su Iglesia. Que el recuerdo de su
sacrificio nos inspire para renovar
nuestra confianza en la fuerza de la
Cruz y de su mensaje salvífico de
perdón, reconciliación y
resurrección. El cristiano, en efecto,
está llamado a testimoniar el amor
de Cristo en todas partes y en
cualquier momento. Este es el
Evangelio que proclamar y encarnar
también en este amado país.



Como obispos y sacerdotes, religiosos
y religiosas, catequistas y
responsables laicos, todos ustedes
comparten las alegrías y los
sufrimientos, las esperanzas y las
angustias de los fieles de Cristo. Las
necesidades del pueblo de Dios y los
arduos desafíos pastorales que
afrontan cotidianamente se han
agravado en este tiempo de
pandemia. A pesar de todo, lo que
nunca se tiene que detener o reducir
es nuestro celo apostólico, que
ustedes toman de raíces muy
antiguas, de la presencia
ininterrumpida de la Iglesia en estas
tierras desde los primeros tiempos
(cf. Benedicto XVI, Exhort. ap.
postsin. Ecclesia in Medio Oriente, 5).
Sabemos qué fácil es contagiarnos
del virus del desaliento que a
menudo parece difundirse a nuestro
alrededor. Sin embargo, el Señor nos
ha dado una vacuna eficaz contra
este terrible virus, que es la
esperanza. La esperanza que nace de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html


la oración perseverante y de la
fidelidad cotidiana a nuestro
apostolado. Con esta vacuna
podemos seguir adelante con energía
siempre nueva, para compartir la
alegría del Evangelio, como
discípulos misioneros y signos vivos
de la presencia del Reino de Dios,
Reino de santidad, de justicia y de
paz.

Cuánta necesidad tiene el mundo que
nos rodea de escuchar este mensaje.
No olvidemos nunca que Cristo se
anuncia sobre todo con el testimonio
de vidas transformadas por la alegría
del Evangelio. Como vemos en la
historia antigua de la Iglesia en estas
tierras, una fe viva en Jesús es
“contagiosa”, puede cambiar el
mundo. El ejemplo de los santos nos
muestra que seguir a Jesucristo «no
es sólo algo verdadero y justo, sino
también bello, capaz de colmar la
vida de un nuevo resplandor y de un
gozo profundo, aun en medio de las



pruebas» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 167).

Las dificultades forman parte de la
experiencia cotidiana de los fieles
iraquíes. En las últimas décadas,
ustedes y sus conciudadanos han
tenido que afrontar las
consecuencias de la guerra y de las
persecuciones, la fragilidad de las
infraestructuras básicas y la lucha
continua por la seguridad económica
y personal, que a menudo ha llevado
a desplazamientos internos y a la
migración de muchos, también de
cristianos, hacia otras partes del
mundo. Les agradezco, hermanos
obispos y sacerdotes, por haber
permanecido cercanos a su pueblo —
¡cercanos a su pueblo!—,
sosteniéndolo, esforzándose por
satisfacer las necesidades de la gente
y ayudando a cada uno a
desempeñar su función al servicio
del bien común. El apostolado
educativo y el caritativo de sus

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_catequesis_kerygm%C3%A1tica_y_mistag%C3%B3gica
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_catequesis_kerygm%C3%A1tica_y_mistag%C3%B3gica


Iglesias particulares representan un
valioso recurso para la vida tanto de
la comunidad eclesial como de la
sociedad en su conjunto. Los animo a
perseverar en este compromiso, para
garantizar que la Comunidad católica
en Irak, aunque sea pequeña como
un grano de mostaza (cf. Mt
13,31-32), siga enriqueciendo el
camino de todo el país.

El amor de Cristo nos pide que
dejemos de lado todo tipo de
egocentrismo y rivalidad; nos
impulsa a la comunión universal y
nos llama a formar una comunidad
de hermanos y hermanas que se
acogen y se cuidan unos a otros (cf.
Carta enc. Fratelli tutti, 95-96). Pienso
en la familiar imagen de una
alfombra. Las diferentes Iglesias
presentes en Irak, cada una con su
ancestral patrimonio histórico,
litúrgico y espiritual, son como
muchos hilos particulares de colores
que, trenzados juntos, componen una

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#95


alfombra única y bellísima, que no
sólo atestigua nuestra fraternidad,
sino que remite también a su fuente.
Porque Dios mismo es el artista que
ha ideado esta alfombra, que la teje
con paciencia y la remienda con
cuidado, queriendo que estemos
entre nosotros siempre bien unidos,
como sus hijos e hijas. Que esté
siempre en nuestro corazón la
exhortación de san Ignacio de
Antioquía: «Que nada haya en
vosotros que pueda dividiros, […]
sino que, reunidos en común, haya
una sola oración, una sola esperanza
en la caridad y en la santa
alegría» (Ad Magnesios, 6-7: PL 5,
667). Qué importante es este
testimonio de unión fraterna en un
mundo a menudo fragmentado y
desgarrado por nuestras divisiones.
Todo esfuerzo que se realice para
construir puentes entre la
comunidad y las instituciones
eclesiales, parroquiales y diocesanas
servirá como gesto profético de la



Iglesia en Irak y como respuesta
fecunda a la oración de Jesús para
que todos sean uno (cf. Jn 17,21; 
Ecclesia in Medio Oriente, 37).

Pastores y fieles, sacerdotes,
religiosos y catequistas comparten, si
bien de diversas maneras, la
responsabilidad de llevar adelante la
misión de la Iglesia. En ocasiones
pueden surgir incomprensiones y
podemos experimentar tensiones;
son los nudos que dificultan el tejido
de la fraternidad. Son nudos que
llevamos dentro de nosotros; por lo
demás, somos todos pecadores. Pero
estos nudos pueden ser desatados
por la Gracia, por un amor más
grande; se pueden soltar por el
perdón y el diálogo fraterno,
llevando pacientemente los unos las
cargas de los otros (cf. Gal 6,2) y
fortaleciéndose mutuamente en los
momentos de prueba y dificultad.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20120914_ecclesia-in-medio-oriente.html


Ahora quisiera dirigir una palabra
especial a mis hermanos obispos. Me
agrada pensar en nuestro ministerio
episcopal en términos de cercanía, es
decir, nuestra necesidad de
permanecer con Dios en la oración,
junto a los fieles confiados a nuestro
cuidado y a nuestros sacerdotes.
Sean particularmente cercanos a sus
sacerdotes. Que no los vean como
administradores o directores, sino
como a padres, preocupados por el
bien de sus hijos, dispuestos a
ofrecerles apoyo y ánimo con el
corazón abierto. Acompáñenlos con
su oración, con su tiempo, con su
paciencia, valorando su trabajo e
impulsando su crecimiento. De este
modo serán para sus sacerdotes
signo visible de Jesús, el Buen Pastor
que conoce sus ovejas y da la vida
por ellas (cf. Jn 10,14-15).

Queridos sacerdotes, religiosos y
religiosas, catequistas, seminaristas
que se preparan a su futuro



ministerio: Todos ustedes han
escuchado la voz del Señor en sus
corazones, y como el joven Samuel
han respondido: «Aquí estoy» (1 S
3,4). Que esta respuesta, que los
invito a renovar cada día, lleve a
cada uno de ustedes a compartir la
Buena Noticia con entusiasmo y
valentía, viviendo y caminando
siempre a la luz de la Palabra de
Dios, que tenemos el don y la tarea
de anunciar. Sabemos que nuestro
servicio conlleva también una parte
administrativa, pero esto no significa
que debamos pasar todo nuestro
tiempo en reuniones o detrás de un
escritorio. Es importante que
estemos en medio de nuestro rebaño
y que ofrezcamos nuestra presencia
y nuestro acompañamiento a los
fieles de las ciudades y de los
pueblos. Pienso en los que corren el
riesgo de quedarse atrás, en los
jóvenes, los ancianos, los enfermos y
los pobres. Cuando servimos al
prójimo con entrega, como lo hacen



ustedes, con espíritu de compasión,
humildad y amabilidad, con amor,
estamos sirviendo realmente a Jesús,
como Él mismo nos lo ha dicho (cf. 
Mt 25,40). Y sirviendo a Jesús en los
demás, descubrimos la verdadera
alegría. No se alejen del santo pueblo
de Dios, en el que nacieron. No se
olviden de sus madres y de sus
abuelas, que los han “amamantado”
en la fe, como diría san Pablo (cf. 2
Tm 1,5). Sean pastores, servidores del
pueblo y no administradores
públicos, clérigos funcionarios.
Siempre con el pueblo de Dios, nunca
separados como si fueran una clase
privilegiada. No renieguen de esta
“estirpe” noble que es el santo
pueblo de Dios.

Quisiera volver ahora a nuestros
hermanos y hermanas que murieron
en el atentado terrorista en esta
Catedral hace diez años y cuya
beatificación está en proceso. Su
muerte nos recuerda con fuerza que



la incitación a la guerra, las actitudes
de odio, la violencia y el
derramamiento de sangre son
incompatibles con las enseñanzas
religiosas (cf. Carta enc. Fratelli tutti,
285). Y quiero también recordar a
todas las víctimas de la violencia y
las persecuciones, pertenecientes a
cualquier comunidad religiosa.
Mañana, en Ur, encontraré a los
líderes de las tradiciones religiosas
presentes en este país, para
proclamar una vez más nuestra
convicción de que la religión debe
servir a la causa de la paz y de la
unidad entre todos los hijos de Dios.
Esta tarde quiero agradecerles su
compromiso de ser constructores de
paz, en el seno de sus comunidades y
con los creyentes de otras tradiciones
religiosas, esparciendo semillas de
reconciliación y de convivencia
fraterna que pueden llevar a un
renacer de la esperanza para todos.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#285


Pienso particularmente en los
jóvenes. En todas partes son
portadores de promesa y de
esperanza, y sobre todo en este país.
De hecho, aquí no hay solamente un
patrimonio arqueológico
inestimable, sino una riqueza
incalculable para el porvenir: ¡son
los jóvenes! Son vuestro tesoro y hay
que cuidarlo, alimentando sus
sueños, acompañándolos en el
camino y reforzando su esperanza.
Aunque jóvenes, ciertamente, su
paciencia ya ha sido puesta a prueba
duramente por los conflictos de estos
años. Pero recordemos que ellos —
junto con los ancianos— son la punta
del diamante del país, los mejores
frutos del árbol. Depende de
nosotros, de nosotros, cultivarlos
para el bien e infundirles esperanza.

Hermanos y hermanas: Por el
bautismo y la confirmación, por la
ordenación o la profesión religiosa,
ustedes fueron consagrados al Señor



y enviados para ser discípulos
misioneros en esta tierra tan
estrechamente ligada a la historia de
la salvación. Dando testimonio
fielmente de las promesas de Dios,
que nunca dejan de cumplirse, y
buscando construir un nuevo futuro
son parte de esa historia. Que
vuestro testimonio, madurado en la
adversidad y fortalecido por la
sangre de los mártires, sea una luz
que resplandezca en Irak y más allá,
para anunciar la grandeza del Señor
y hacer exultar el espíritu de este
pueblo en Dios nuestro Salvador (cf. 
Lc 1,46-47).

Agradezco nuevamente esta
posibilidad de encontrarnos. Que
Nuestra Señora de la Salvación y el
apóstol santo Tomás intercedan por
ustedes y los protejan siempre.
Bendigo de corazón a cada uno de
ustedes y a sus comunidades. Y les
pido, por favor, que recen por mí.
Gracias.



Sábado, 6 de marzo (Bagdad,
Nayaf, Ur)

Encuentro interreligioso

Queridos hermanos y hermanas:

Este lugar bendito nos remite a los
orígenes, a las fuentes de la obra de
Dios, al nacimiento de nuestras
religiones. Aquí, donde vivió nuestro
padre Abrahán, nos parece que
volvemos a casa. Él escuchó aquí la
llamada de Dios, desde aquí partió
para un viaje que iba a cambiar la
historia. Nosotros somos el fruto de
esa llamada y de ese viaje. Dios le
pidió a Abrahán que mirara el cielo y
contara las estrellas (cf. Gen 15,5). En
esas estrellas vio la promesa de su
descendencia, nos vio a nosotros. Y
hoy nosotros, judíos, cristianos y
musulmanes, junto con los hermanos
y las hermanas de otras religiones,
honramos al padre Abrahán del



mismo modo que él: miramos al cielo
y caminamos en la tierra.

1. Miramos al cielo. Contemplando el
mismo cielo después de milenios,
aparecen las mismas estrellas. Estas
iluminan las noches más oscuras
porque brillan juntas. El cielo nos da
así un mensaje de unidad: el Altísimo
que está por encima de nosotros nos
invita a no separarnos nunca del
hermano que está junto a nosotros.
El más allá de Dios nos remite al más
acá del hermano. Pero si queremos
mantener la fraternidad, no podemos
perder de vista el Cielo. Nosotros,
descendencia de Abrahán y
representantes de distintas
religiones, sentimos que tenemos
sobre todo la función de ayudar a
nuestros hermanos y hermanas a
elevar la mirada y la oración al Cielo.
Todos lo necesitamos, porque no nos
bastamos a nosotros mismos. El
hombre no es omnipotente, por sí
solo no puede hacer nada. Y si



elimina a Dios, acaba adorando a las
cosas mundanas. Pero los bienes del
mundo, que hacen que muchos se
olviden de Dios y de los demás, no
son el motivo de nuestro viaje en la
tierra. Alzamos los ojos al Cielo para
elevarnos de la bajeza de la vanidad;
servimos a Dios para salir de la
esclavitud del yo, porque Dios nos
impulsa a amar. La verdadera
religiosidad es adorar a Dios y amar
al prójimo. En el mundo de hoy, que
a menudo olvida al Altísimo y
propone una imagen suya
distorsionada, los creyentes están
llamados a testimoniar su bondad, a
mostrar su paternidad mediante la
fraternidad.

Desde este lugar que es fuente de fe,
desde la tierra de nuestro padre
Abrahán, afirmamos que Dios es
misericordioso y que la ofensa más
blasfema es profanar su nombre
odiando al hermano. Hostilidad,
extremismo y violencia no nacen de



un espíritu religioso; son traiciones a
la religión. Y nosotros creyentes no
podemos callar cuando el terrorismo
abusa de la religión. Es más, nos
corresponde a nosotros resolver con
claridad los malentendidos. No
permitamos que la luz del Cielo se
ofusque con las nubes del odio. Sobre
este país se cernieron las nubes
oscuras del terrorismo, de la guerra y
de la violencia. Todas las
comunidades étnicas y religiosas
sufrieron. Quisiera recordar en
particular a la comunidad yazidí, que
ha llorado la muerte de muchos
hombres y ha visto a miles de
mujeres, jóvenes y niños raptados,
vendidos como esclavos y sometidos
a violencias físicas y a conversiones
forzadas. Hoy rezamos por todos los
que han padecido semejantes
sufrimientos y por los que todavía se
encuentran desaparecidos y
secuestrados, para que pronto
regresen a sus hogares. Y rezamos
para que en todas partes se respete la



libertad de conciencia y la libertad
religiosa; que son derechos
fundamentales, porque hacen al
hombre libre de contemplar el Cielo
para el que ha sido creado.

El terrorismo, cuando invadió el
norte de este querido país, destruyó
de manera brutal parte de su
maravilloso patrimonio religioso,
incluyendo iglesias, monasterios y
lugares de culto de diversas
comunidades. Sin embargo, incluso
en ese momento oscuro brillaron las
estrellas. Pienso en los jóvenes
voluntarios musulmanes de Mosul,
que ayudaron a reconstruir iglesias y
monasterios, construyendo
amistades fraternas sobre los
escombros del odio, y a cristianos y
musulmanes que hoy restauran
juntos mezquitas e iglesias. El
profesor Ali Thajeel también nos ha
contado sobre el regreso de
peregrinos a esta ciudad. Es
importante peregrinar hacia los



lugares sagrados, es el signo más
hermoso de la nostalgia del Cielo en
la tierra. Por eso, amar y proteger los
lugares sagrados es una necesidad
existencial, recordando a nuestro
padre Abrahán, que en diversos
sitios levantó hacia el cielo altares al
Señor (cf. Gen 12,7.8; 13,18; 22,9). Que
el gran patriarca nos ayude a
convertir los lugares sagrados de
cada uno en oasis de paz y de
encuentro para todos. Él, por su
fidelidad a Dios, llegó a ser bendición
para todas las familias de la tierra
(cf. Gen 12,3). Que nuestra presencia
aquí, siguiendo sus huellas, sea signo
de bendición y esperanza para Irak,
para Oriente Medio y para el mundo
entero. El cielo no se ha cansado de
la tierra, Dios ama a cada pueblo, a
cada una de sus hijas y a cada uno de
sus hijos. No nos cansemos nunca de 
mirar al cielo, de contemplar estas
estrellas, las mismas que, en su
época, miró nuestro padre Abrahán.



2. Caminamos en la tierra. Los ojos
fijos en el cielo no distrajeron a
Abrahán, sino que lo animaron a
caminar en la tierra, a comenzar un
viaje que, por medio de su
descendencia, iba a alcanzar todos
los siglos y latitudes. Pero todo
comenzó aquí, a partir del momento
en que el Señor “lo hizo salir de
Ur” (cf. Gen 15,7). El suyo fue, por
tanto, un camino en salida que
comportó sacrificios; tuvo que dejar
tierra, casa y parientes. Pero,
renunciando a su familia, se
convirtió en padre de una familia de
pueblos. También a nosotros nos
sucede algo parecido. En el camino,
estamos llamados a dejar esos
vínculos y apegos que,
encerrándonos en nuestros grupos,
nos impiden que acojamos el amor
infinito de Dios y que veamos
hermanos en los demás. Sí,
necesitamos salir de nosotros
mismos, porque nos necesitamos
unos a otros. La pandemia nos ha



hecho comprender que «nadie se
salva solo» (Carta enc.Fratelli tutti,
54). Aun así, la tentación de
distanciarnos de los demás siempre
vuelve. Entonces «el “sálvese quien
pueda” se traducirá rápidamente en
el “todos contra todos”, y eso será
peor que una pandemia» (ibíd., 36).
En las tempestades que estamos
atravesando no nos salvará el
aislamiento, no nos salvará la
carrera para reforzar los
armamentos y para construir muros,
al contrario, nos hará cada vez más
distantes e irritados. No nos salvará
la idolatría del dinero, que encierra a
la gente en sí misma y provoca
abismos de desigualdad que hunden
a la humanidad. No nos salvará el
consumismo, que anestesia la mente
y paraliza el corazón.

El camino que el Cielo indica a
nuestro recorrido es otro, es el
camino de la paz. Este requiere, sobre
todo en la tempestad, que rememos

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#54


juntos en la misma dirección. No es
digno que, mientras todos estamos
sufriendo por la crisis pandémica, y
especialmente aquí donde los
conflictos han causado tanta miseria,
alguno piense ávidamente en su
beneficio personal. No habrá paz sin
compartir y acoger, sin una justicia
que asegure equidad y promoción
para todos, comenzando por los más
débiles. No habrá paz sin pueblos
que tiendan la mano a otros pueblos.
No habrá paz mientras los demás
sean ellos y no parte de un nosotros.
No habrá paz mientras las alianzas
sean contra alguno, porque las
alianzas de unos contra otros sólo
aumentan las divisiones. La paz no
exige vencedores ni vencidos, sino
hermanos y hermanas que, a pesar
de las incomprensiones y las heridas
del pasado, se encaminan del
conflicto a la unidad. Pidámoslo en la
oración para todo Oriente Medio,
pienso en particular en la vecina y
martirizada Siria.



El patriarca Abrahán, que hoy nos
congrega en la unidad, fue profeta
del Altísimo. Una profecía antigua
dice que los pueblos «de las espadas
forjarán arados, de las lanzas,
podaderas» (Is 2,4). Esta profecía no
se ha cumplido, al contrario, espadas
y lanzas se han convertido en misiles
y bombas. ¿Dónde puede comenzar
el camino de la paz? En la renuncia a
tener enemigos. Quien tiene la
valentía de mirar a las estrellas,
quien cree en Dios, no tiene
enemigos que combatir. Sólo tiene
un enemigo que afrontar, que está
llamando a la puerta del corazón
para entrar: es la enemistad.
Mientras algunos buscan más tener
enemigos que ser amigos, mientras
tantos buscan el propio beneficio en
detrimento de los demás, el que mira
las estrellas de las promesas, el que
sigue los caminos de Dios no puede
estar en contra de nadie, sino en
favor de todos. No puede justificar
ninguna forma de imposición,



opresión o prevaricación, no puede
actuar de manera agresiva.

Queridos amigos, ¿todo esto es
posible? El padre Abrahán, que supo
esperar contra toda esperanza (cf. 
Rm 4,18), nos anima. En la historia,
hemos perseguido con frecuencia
metas demasiado terrenas y hemos
caminado cada uno por cuenta
propia, pero con la ayuda de Dios
podemos cambiar para mejor.
Depende de nosotros, humanidad de
hoy, y sobre todo de nosotros,
creyentes de cada religión,
transformar los instrumentos de odio
en instrumentos de paz. Nos toca a
nosotros exhortar con fuerza a los
responsables de las naciones para
que la creciente proliferación de
armas ceda el paso a la distribución
de alimentos para todos. Nos
corresponde a nosotros acallar los
reproches mutuos para dar voz al
grito de los oprimidos y de los
descartados del planeta; demasiados



carecen de pan, medicinas,
educación, derechos y dignidad. De
nosotros depende que salgan a la luz
las turbias maniobras que giran
alrededor del dinero y pedir con
fuerza que este no sirva siempre y
sólo para alimentar las ambiciones
sin freno de unos pocos. A nosotros
nos corresponde proteger la casa
común de nuestras intenciones
depredadoras. Nos toca a nosotros
recordarle al mundo que la vida
humana vale por lo que es y no por
lo que tiene, y que la vida de los
niños por nacer, ancianos, migrantes,
hombres y mujeres de todo color y
nacionalidad siempre son sagradas y
cuentan como las de todos los demás.
Nos corresponde a nosotros tener la
valentía de levantar los ojos y mirar a
las estrellas, las estrellas que vio
nuestro padre Abrahán, las estrellas
de la promesa.

El camino de Abrahán fue una
bendición de paz. Sin embargo, no



fue fácil, tuvo que afrontar luchas e
imprevistos. También nosotros
estamos ante un camino escarpado,
pero necesitamos, como el gran
patriarca, dar pasos concretos,
peregrinar para descubrir el rostro
del otro, compartir recuerdos,
miradas y silencios, historias y
experiencias. Me impactó el
testimonio de Dawood y Hasan, un
cristiano y un musulmán que, sin
dejarse desalentar por las
diferencias, estudiaron y trabajaron
juntos. Juntos construyeron el futuro
y se descubrieron hermanos.
También nosotros, para seguir
adelante, necesitamos hacer juntos
algo bueno y concreto. Este es el
camino, sobre todo para los jóvenes,
que no pueden ver sus sueños
destruidos por los conflictos del
pasado. Es urgente educarlos en la
fraternidad, educarlos para que
miren a las estrellas. Es una
auténtica emergencia; será la vacuna
más eficaz para un futuro de paz.



¡Porque son ustedes, queridos
jóvenes, nuestro presente y nuestro
futuro!

Las heridas del pasado sólo se
pueden sanar con los demás. La
señora Rafah nos contó el ejemplo
heroico de Najy, de la comunidad
sabea mandea, que perdió la vida
intentando salvar a la familia de su
vecino musulmán. ¡Cuántas personas
aquí, en el silencio y la indiferencia
del mundo, han emprendido caminos
de fraternidad! Rafah nos relató
también los sufrimientos
indescriptibles de la guerra, que ha
obligado a muchos a abandonar casa
y patria en busca de un futuro para
sus hijos. Gracias, Rafah, por haber
compartido con nosotros la voluntad
firme de permanecer aquí, en la
tierra de tus padres. Que quienes no
lo lograron y tuvieron que huir
encuentren una acogida benévola,
digna de personas vulnerables y
heridas.



Fue precisamente a través de la
hospitalidad, rasgo distintivo de estas
tierras, que Abrahán recibió la visita
de Dios y el don, que ya no esperaba,
de un hijo (cf. Gen 18,1-10). Nosotros,
hermanos y hermanas de distintas
religiones, aquí nos hemos
encontrado en casa y desde aquí,
juntos, queremos comprometernos
para que se realice el sueño de Dios:
que la familia humana sea
hospitalaria y acogedora con todos
sus hijos y que, mirando el mismo
cielo, camine en paz en la misma
tierra.

Santa Misa

La Palabra de Dios nos habla hoy de 
sabiduría, testimonio y promesas.

La sabiduría ha sido cultivada en
estas tierras desde la antigüedad. Su
búsqueda ha fascinado al hombre
desde siempre; sin embargo, a
menudo quien posee más medios
puede adquirir más conocimientos y



tener más oportunidades, mientras
que el que tiene menos queda
relegado. Se trata de una desigualdad
inaceptable, que hoy se ha ampliado.
Pero el Libro de la Sabiduría nos
sorprende cambiando la perspectiva.
Dice que «el que es pequeño será
perdonado por misericordia, pero los
poderosos serán examinados con
rigor» (Sb 6,6). Para el mundo, quien
posee poco es descartado y quien
tiene más es privilegiado. Pero para
Dios, no; quien tiene más poder es
sometido a un examen riguroso,
mientras que los últimos son los
privilegiados de Dios.

Jesús, la Sabiduría en persona,
completa este vuelco en el Evangelio,
no en cualquier momento, sino al
principio del primer discurso, con las
Bienaventuranzas. El cambio es total.
Los pobres, los que lloran, los
perseguidos son llamados
bienaventurados. ¿Cómo es posible?
Bienaventurados, para el mundo, son



los ricos, los poderosos, los famosos.
Vale quien tiene, quien puede y
quien cuenta. Pero no para Dios.
Para Él no es más grande el que tiene
más, sino el que es pobre de espíritu;
no el que domina a los demás, sino el
que es manso con todos; no el que es
aclamado por las multitudes, sino el
que es misericordioso con su
hermano. A este punto nos puede
venir la duda: Si vivo como pide
Jesús, ¿qué gano? ¿No corro el riesgo
de que los demás me pisoteen? ¿Vale
la pena la propuesta de Jesús? ¿O es
un perdedor? No es perdedor sino
sabio.

La propuesta de Jesús es sabia
porque el amor, que es el corazón de
las bienaventuranzas, aunque
parezca débil a los ojos del mundo,
en realidad vence. En la cruz
demostró ser más fuerte que el
pecado, en el sepulcro venció a la
muerte. Es el mismo amor que hizo
que los mártires salieran victoriosos



de las pruebas, ¡y cuántos hubo en el
último siglo, más que en los
anteriores! El amor es nuestra
fuerza, la fuerza de tantos hermanos
y hermanas que aquí también han
sufrido prejuicios y ofensas,
maltratos y persecuciones por el
nombre de Jesús. Pero mientras el
poder, la gloria y la vanidad del
mundo pasan, el amor permanece,
como nos dijo el apóstol Pablo, «no
pasa nunca» (1 Co 13,8). Vivir las
bienaventuranzas, pues, es hacer
eterno lo que pasa. Es traer el cielo a
la tierra.

Pero, ¿cómo practicamos las
bienaventuranzas? Estas no nos
piden que hagamos cosas
extraordinarias, que realicemos
acciones que están por encima de
nuestras capacidades. Nos piden
untestimonio cotidiano.
Bienaventurado es el que vive con
mansedumbre, el que practica la
misericordia allí donde se encuentra,



el que mantiene puro su corazón allí
donde vive. Para convertirse en
bienaventurado no es necesario ser
un héroe de vez en cuando, sino un 
testigo todos los días. El testimonio es
el camino para encarnar la sabiduría
de Jesús. Así es como se cambia el
mundo, no con el poder o con la
fuerza, sino con las
bienaventuranzas. Porque así lo hizo
Jesús, viviendo hasta el final lo que
había dicho al principio. Se trata de
dar testimonio del amor de Jesús,
aquella misma caridad que san Pablo
describe de manera tan hermosa en
la segunda lectura de hoy. Veamos
cómo la presenta.

Primero dice que la caridad «es
magnánima» (v. 4). No nos
esperábamos este adjetivo. El amor
parece sinónimo de bondad, de
generosidad, de buenas obras, pero
Pablo dice que la caridad es ante
todo magnánima. Es una palabra
que, en la Biblia, habla de la



paciencia de Dios. A lo largo de la
historia el hombre ha seguido
traicionando la alianza con Él,
cayendo en los pecados de siempre y
el Señor, en lugar de cansarse y
marcharse, siempre ha permanecido
fiel, ha perdonado, ha comenzado de
nuevo. La paciencia para comenzar
de nuevo es la primera característica
del amor, porque el amor no se
indigna, sino que siempre vuelve a
empezar. No se entristece, sino que
da nuevas fuerzas; no se desanima,
sino que sigue siendo creativo. Ante
el mal no se rinde, no se resigna.
Quien ama no se encierra en sí
mismo cuando las cosas van mal,
sino que responde al mal con el bien,
recordando la sabiduría victoriosa de
la cruz. El testigo de Dios actúa así,
no es pasivo, ni fatalista, no vive a
merced de las circunstancias, del
instinto y del momento, sino que está
siempre esperanzado, porque está
cimentado en el amor que «siempre



disculpa y confía, siempre espera y
soporta» (v. 7).

Podemos preguntarnos: ¿Y yo cómo
reacciono ante las situaciones que no
van bien? Ante la adversidad hay
siempre dos tentaciones. La primera
es la huida. Escapar, dar la espalda,
no querer saber más. La segunda es
reaccionar con rabia, con la fuerza.
Es lo que les ocurrió a los discípulos
en Getsemaní; en su desconcierto,
muchos huyeron y Pedro tomó la
espada. Pero ni la huida ni la espada
resolvieron nada. Jesús, en cambio,
cambió la historia. ¿Cómo? Con la
humilde fuerza del amor, con su
testimonio paciente. Esto es lo que
estamos llamados a hacer; es así
como Dios cumple sus promesas.

Promesas. La sabiduría de Jesús, que
se encarna en las bienaventuranzas,
exige el testimonio y ofrece la
recompensa, contenida en las
promesas divinas. De hecho, vemos



que a cada bienaventuranza sigue
una promesa. Quien la vive poseerá
el reino de los cielos, será consolado,
será saciado, verá a Dios (cf. Mt
5,3-12). Las promesas de Dios
garantizan una alegría sin igual y no
defraudan. Pero, ¿cómo se cumplen? 
A través de nuestras debilidades. Dios
hace bienaventurados a los que
recorren el camino de su pobreza
interior hasta el final. Este es el
camino, no hay otro. Fijémonos en el
patriarca Abraham. Dios le promete
una gran descendencia, pero él y
Sara son ancianos y no tienen hijos. Y
es precisamente en su vejez paciente
y confiada cuando Dios obra
maravillas y les da un hijo. Veamos a
Moisés. Dios le promete que liberará
al pueblo de la esclavitud y por eso le
pide que hable con el faraón. Moisés
le dice que no es capaz de hablar,
porque es tartamudo; sin embargo,
Dios cumplirá la promesa a través de
sus palabras. Fijémonos en la Virgen
que, según lo establecido en la ley, no



puede tener hijos, y es llamada a ser
madre. Y veamos a Pedro, que niega
al Señor, y Jesús lo llama para que
confirme a sus hermanos. Queridos
hermanos y hermanas, a veces
podemos sentirnos incapaces,
inútiles. Pero no hagamos caso,
porque Dios quiere hacer maravillas
precisamente a través de nuestras
debilidades.

A Él le encanta comportarse así, y
esta tarde, ocho veces nos ha dicho 
ţūb'ā [bienaventurados], para
hacernos entender que con Él lo
somos realmente. Claro, pasamos por
pruebas, caemos a menudo, pero no
debemos olvidar que, con Jesús,
somos bienaventurados. Todo lo que
el mundo nos quita no es nada
comparado con el amor tierno y
paciente con que el Señor cumple sus
promesas. Querida hermana,
querido hermano: Tal vez miras tus
manos y te parecen vacías, quizás la
desconfianza se insinúa en tu



corazón y no te sientes
recompensado por la vida. Si te
sientes así, no temas; las
bienaventuranzas son para ti, para ti
que estás afligido, hambriento y
sediento de justicia, perseguido. El
Señor te promete que tu nombre está
escrito en su corazón, en el cielo. Y
hoy le doy gracias con ustedes y por
ustedes, porque aquí, donde en
tiempos remotos surgió la sabiduría,
en los tiempos actuales han
aparecido muchos testigos, que las
crónicas a menudo pasan por alto, y
que sin embargo son preciosos a los
ojos de Dios; testigos que, viviendo
las bienaventuranzas, ayudan a Dios
a cumplir sus promesas de paz.

Domingo, 7 de marzo (Bagdad,
Erbil, Mosul, Qaraqosh)



Oración de sufragio por las
víctimas de la guerra

Queridos hermanos y hermanas,

queridos amigos:

Agradezco al arzobispo Najeeb
Michaeel sus palabras de bienvenida
y agradezco especialmente al padre
Raid Kallo y al señor Gutayba Aagha
sus conmovedores testimonios.

Muchas gracias, padre Raid. Usted
nos ha contado acerca del
desplazamiento forzoso de muchas
familias cristianas que tuvieron que
abandonar sus casas. La trágica
disminución de los discípulos de
Cristo, aquí y en todo Oriente Medio,
es un daño incalculable no sólo para
las personas y las comunidades
afectadas, sino para la misma
sociedad que dejan atrás. En efecto,
un tejido cultural y religioso tan rico
de diversidad se debilita con la
pérdida de alguno de sus miembros,



aunque sea pequeño. Como en una
de vuestras artísticas alfombras, un
pequeño hilo salido puede
estropearlo todo. Usted, Padre, habló
de la experiencia fraterna que vive
con los musulmanes, después de
haber regresado a Mosul. Usted
encontró acogida, respeto y
colaboración. Gracias, Padre, por
haber compartido estos signos que el
Espíritu hace florecer en el desierto y
por habernos indicado que es posible
esperar en la reconciliación y en una
nueva vida.

Señor Aagha, usted nos recordó que
la verdadera identidad de esta
ciudad es la convivencia armoniosa
entre personas de orígenes y culturas
diversas. Por eso, acojo con agrado
su invitación a la comunidad
cristiana a regresar a Mosul y a
asumir el papel vital que le es propio
en el proceso de sanación y
renovación.



Hoy, todos elevamos nuestras voces
en oración a Dios omnipotente por
todas las víctimas de la guerra y de
los conflictos armados. Aquí en
Mosul las trágicas consecuencias de
la guerra y de la hostilidad son
demasiado evidentes. Es cruel que
este país, cuna de la civilización,
haya sido golpeado por una
tempestad tan deshumana, con
antiguos lugares de culto destruidos
y miles y miles de personas —
musulmanes, cristianos, los yazidíes,
que han sido aniquilados cruelmente
por el terrorismo, y otros—
desalojadas por la fuerza o
asesinadas.

Hoy, a pesar de todo, reafirmamos
nuestra convicción de que la
fraternidad es más fuerte que el
fratricidio, la esperanza es más
fuerte que la muerte, la paz es más
fuerte que la guerra. Esta convicción
habla con voz más elocuente que la
voz del odio y de la violencia; y



nunca podrá ser acallada en la
sangre derramada por quienes
profanan el nombre de Dios
recorriendo caminos de destrucción.

***

Dios altísimo, Señor del tiempo y de
la historia, tú has creado el mundo
por amor y no dejas nunca de
derramar tus bendiciones sobre tus
criaturas. Tú, más allá del océano del
sufrimiento y de la muerte, más allá
de las tentaciones de la violencia, de
la injusticia y de la ganancia inicua,
acompañas a tus hijos y a tus hijas
con tierno amor de Padre.

Pero nosotros hombres,
desagradecidos de tus dones y
absortos en nuestras preocupaciones
y ambiciones demasiado terrenas, a
menudo hemos olvidado tus
designios de paz y de armonía. Nos
hemos cerrado en nosotros mismos y
en nuestros intereses particulares, e
indiferentes a Ti y a los demás,



hemos atrancado las puertas a la paz.
Así se repitió lo que el profeta Jonás
oyó decir de Nínive: la maldad de los
hombres subió hasta el cielo (cf. Jon
1,2). No elevamos al cielo manos
limpias (cf. 1 Tm 2,8), sino que desde
la tierra subió una vez más el grito
de sangre inocente (cf. Gn 4,10). Los
habitantes de Nínive, en el relato de
Jonás, escucharon la voz de tu
profeta y encontraron salvación en la
conversión. También nosotros,
Señor, mientras te confiamos a las
numerosas víctimas del odio del
hombre contra el hombre,
invocamos tu perdón y suplicamos la
gracia de la conversión:

Kyrie eleison. Kyrie eleison. Kyrie
eleison.

[breve silencio]

Señor Dios nuestro, en esta ciudad
dos símbolos dan testimonio del
deseo constante de la humanidad de
acercarse a Ti: la mezquita Al Nuri



con su alminar Al Hadba y la iglesia
de Nuestra Señora de la Hora, con un
reloj que desde hace más de cien
años recuerda a los transeúntes que
la vida es breve y el tiempo precioso.
Enséñanos a comprender que Tú nos
has confiado tu designio de amor, de
paz y de reconciliación para que lo
llevemos a cabo en el tiempo, en el
breve desarrollo de nuestra vida
terrena. Haznos comprender que
sólo poniéndolo en práctica sin
demoras esta ciudad y este país se
podrán reconstruir, y se lograría
sanar los corazones destrozados de
dolor. Ayúdanos a no emplear el
tiempo al servicio de nuestros
intereses egoístas, personales o de
grupo, sino al servicio de tu designio
de amor. Y cuando nos desviemos del
camino, haz que podamos escuchar
las voces de los verdaderos hombres
de Dios y recapacitar durante un
tiempo, para que la destrucción y la
muerte no nos arruinen de nuevo.



Te confiamos a aquellos cuya vida
terrena se ha visto abreviada por la
mano violenta de sus hermanos, y te
suplicamos también por los que han
lastimado a sus hermanos y a sus
hermanas; que se arrepientan,
alcanzados por la fuerza de tu
misericordia.

Requiem æternam dona eis, Domine,
et lux perpetua luceat eis.

Requiescant in pace. Amen.

Visita a la comunidad de Qaraqosh

Queridos hermanos y hermanas,
buenos días.

Agradezco al Señor la oportunidad
de estar con ustedes esta mañana. He
esperado con impaciencia este
momento. Agradezco a Su Beatitud el
Patriarca Ignace Youssif Younan su
saludo, como también a la señora
Doha Sabah Abdallah y al padre
Ammar Yako por sus testimonios.



Mirándolos, veo la diversidad
cultural y religiosa de la gente de
Qaraqosh, y esto muestra parte de la
belleza que vuestra región ofrece al
futuro. Vuestra presencia aquí
recuerda que la belleza no es
monocromática, sino que
resplandece por la variedad y las
diferencias.

Al mismo tiempo, con mucha
tristeza, miramos a nuestro
alrededor y percibimos otros signos,
los signos del poder destructivo de la
violencia, del odio y de la guerra.
Cuántas cosas han sido destruidas. Y
cuánto debe ser reconstruido.
Nuestro encuentro demuestra que el
terrorismo y la muerte nunca tienen
la última palabra. La última palabra
pertenece a Dios y a su Hijo,
vencedor del pecado y de la muerte.
Incluso ante la devastación que
causa el terrorismo y la guerra
podemos ver, con los ojos de la fe, el
triunfo de la vida sobre la muerte.



Tienen ante ustedes el ejemplo de sus
padres y de sus madres en la fe, que
adoraron y alabaron a Dios en este
lugar. Perseveraron con firme
esperanza en su camino terreno,
confiando en Dios que nunca
defrauda y que siempre nos sostiene
con su gracia. La gran herencia
espiritual que nos han dejado
continúa viviendo en ustedes.
Abracen esta herencia. Esta herencia
es su fortaleza. Ahora es el momento
de reconstruir y volver a empezar,
encomendándose a la gracia de Dios,
que guía el destino de cada hombre y
de todos los pueblos. ¡No están solos!
Toda la Iglesia está con ustedes, por
medio de la oración y la caridad
concreta. Y en esta región muchos les
han abierto las puertas en los
momentos de necesidad.

Muy queridos: Este es el momento de
reconstruir no sólo los edificios, sino
ante todo los vínculos que unen
comunidades y familias, jóvenes y



ancianos. El profeta Joel dice: «Sus
hijos e hijas profetizarán; sus
ancianos tendrán sueños, y sus
jóvenes, visiones» (cf. Jl 3,1). Cuando
los ancianos y los jóvenes se
encuentran, ¿qué es lo que sucede?
Los ancianos sueñan, sueñan un
futuro para los jóvenes; y los jóvenes
pueden recoger estos sueños y
profetizar, llevarlos a cabo. Cuando
los ancianos y los jóvenes se unen,
preservamos y trasmitimos los dones
que Dios da. Miremos a nuestros
hijos, sabiendo que heredarán no
sólo una tierra, una cultura y una
tradición, sino también los frutos
vivos de la fe que son las bendiciones
de Dios sobre esta tierra. Los animo a
no olvidar quiénes son y de dónde
vienen, a custodiar los vínculos que
los mantienen unidos y a custodiar
sus raíces.

Seguramente hay momentos en los
que la fe puede vacilar, cuando
parece que Dios no ve y no actúa.



Esto se confirmó para ustedes
durante los días más oscuros de la
guerra, y también en estos días de
crisis sanitaria global y de gran
inseguridad. En estos momentos,
acuérdense de que Jesús está a su
lado. No dejen de soñar. No se
rindan, no pierdan la esperanza.
Desde el cielo los santos velan sobre
nosotros: invoquémoslos y no nos
cansemos de pedir su intercesión. Y
están también “los santos de la
puerta de al lado”, «aquellos que
viven cerca de nosotros y son un
reflejo de la presencia de Dios»
(Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 7).
Esta tierra está llena de ellos, es una
tierra de muchos hombres y mujeres
santos. Dejen que los acompañen
hacia un futuro mejor, un futuro de
esperanza.

Algo que dijo la señora Doha me
conmovió; dijo que el perdón es
necesario para aquellos que
sobrevivieron a los ataques

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Los_santos_de_la_puerta_de_al_lado


terroristas. Perdón: esta es una
palabra clave. El perdón es necesario
para permanecer en el amor, para
permanecer cristianos. El camino
hacia una recuperación total podría
ser todavía largo pero les pido, por
favor, que no se desanimen. Se
necesita capacidad de perdonar y, al
mismo tiempo, valentía para luchar.
Sé que esto es muy difícil. Pero
creemos que Dios puede traer la paz
a esta tierra. Nosotros confiamos en
Él y, junto con todas las personas de
buena voluntad, decimos “no” al
terrorismo y a la instrumentalización
de la religión.

El padre Ammar, recordando los
horrores del terrorismo y de la
guerra, agradeció al Señor que
siempre los haya sostenido, en los
tiempos buenos y en los malos, en la
salud y en la enfermedad. La gratitud
nace y crece cuando recordamos los
dones y las promesas de Dios. La



memoria del pasado forja el presente
y nos hace avanzar hacia el futuro.

En todo momento, demos gracias a
Dios por sus dones y pidámosle que
conceda paz, perdón y fraternidad a
esta tierra y a su gente. No nos
cansemos de rezar por la conversión
de los corazones y por el triunfo de
una cultura de la vida, de la
reconciliación y del amor fraterno,
que respete las diferencias, las
distintas tradiciones religiosas, y que
se esfuerce por construir un futuro
de unidad y colaboración entre todas
las personas de buena voluntad. Un
amor fraterno que reconozca «los
valores fundamentales de nuestra
humanidad común, los valores en
virtud de los que podemos y
debemos colaborar, construir y
dialogar, perdonar y crecer» (Carta
enc. Fratelli tutti, 283).

Mientras llegaba con el helicóptero,
miré la estatua de la Virgen María

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#283


colocada sobre esta iglesia de la
Inmaculada Concepción, y le confié
el renacer de esta ciudad. La Virgen
no sólo nos protege desde lo alto,
sino que desciende hacia nosotros
con ternura maternal. Esta imagen
suya incluso ha sido dañada y
pisoteada, pero el rostro de la Madre
de Dios sigue mirándonos con
ternura. Porque así hacen las
madres: consuelan, reconfortan, dan
vida. Y quisiera agradecer de
corazón a todas las madres y las
mujeres de este país, mujeres
valientes que siguen dando vida, a
pesar de los abusos y las heridas.
¡Que las mujeres sean respetadas y
defendidas! ¡Que se les brinden
cuidados y oportunidades! Y ahora
recemos juntos a nuestra Madre,
invocando su intercesión por
vuestras necesidades y vuestros
proyectos. Los pongo a todos bajo su
protección. Y les pido, por favor, que
no se olviden de rezar por mí.



Santa Misa

San Pablo nos ha recordado que
«Cristo es fuerza de Dios y sabiduría
de Dios» (1 Co 1,24). Jesús reveló esta
fuerza y esta sabiduría sobre todo
con la misericordia y el perdón. No
quiso hacerlo con demostraciones de
fuerza o imponiendo su voz desde lo
alto, ni con largos discursos o
exhibiciones de una ciencia
incomparable. Lo hizo dando su vida
en la cruz. Reveló la sabiduría y la
fuerza divina mostrándonos, hasta el
final, la fidelidad del amor del Padre;
la fidelidad del Dios de la Alianza,
que hizo salir a su pueblo de la
esclavitud y lo guio por el camino de
la libertad (cf. Ex 20,1-2).

Qué fácil es caer en la trampa de
pensar que debemos demostrar a los
demás que somos fuertes, que somos
sabios… En la trampa de fabricarnos
falsas imágenes de Dios que nos den
seguridad… (cf. Ex 20,4-5). En



realidad, es lo contrario, todos
necesitamos la fuerza y la sabiduría
de Dios revelada por Jesús en la cruz.
En el Calvario, Él ofreció al Padre las
heridas por las cuales nosotros
hemos sido curados (cf. 1 P 2,24).
Aquí en Irak, cuántos de vuestros
hermanos y hermanas, amigos y
conciudadanos llevan las heridas de
la guerra y de la violencia, heridas
visibles e invisibles. La tentación es
responder a estos y a otros hechos
dolorosos con una fuerza humana,
con una sabiduría humana. En
cambio, Jesús nos muestra el camino
de Dios, el que Él recorrió y en el que
nos llama a seguirlo.

En el Evangelio que acabamos de
escuchar (Jn 2,13-25), vemos que
Jesús echó del Templo de Jerusalén a
los cambistas y a todos aquellos que
compraban y vendían. ¿Por qué Jesús
hizo ese gesto tan fuerte, tan
provocador? Lo hizo porque el Padre
lo mandó a purificar el templo, no



sólo el templo de piedra, sino sobre
todo el de nuestro corazón. Como
Jesús no toleró que la casa de su
Padre se convirtiera en un mercado
(cf. Jn 2,16), del mismo modo desea
que nuestro corazón no sea un lugar
de agitación, desorden y confusión.
El corazón se limpia, se ordena, se
purifica. ¿De qué? De las falsedades
que lo ensucian, de la doblez de la
hipocresía; todos las tenemos. Son
enfermedades que lastiman el
corazón, que enturbian la vida, la
hacen doble. Necesitamos ser
limpiados de nuestras falsas
seguridades, que regatean la fe en
Dios con cosas que pasan, con las
conveniencias del momento.
Necesitamos eliminar de nuestro
corazón y de la Iglesia las nefastas
sugestiones del poder y del dinero.
Para limpiar el corazón necesitamos
ensuciarnos las manos, sentirnos
responsables y no quedarnos de
brazos cruzados mientras el
hermano y la hermana sufren. Pero,



¿cómo purificar el corazón? Solos no
somos capaces, necesitamos a Jesús.
Él tiene el poder de vencer nuestros
males, de curar nuestras
enfermedades, de restaurar el
templo de nuestro corazón.

Para confirmar esto, como signo de
su autoridad dice: «Destruyan este
Templo y en tres días lo levantaré de
nuevo» (v. 19). Jesucristo, sólo Él,
puede purificarnos de las obras del
mal, Él que murió y resucitó, Él que
es el Señor. Queridos hermanos y
hermanas: Dios no nos deja morir en
nuestro pecado. Incluso cuando le
damos la espalda, no nos abandona a
nuestra propia suerte. Nos busca, nos
sigue, para llamarnos al
arrepentimiento y para purificarnos.
«Juro por mi vida —oráculo del
Señor Dios— que no me complazco
en la muerte del malvado, sino en
que se convierta de su mala conducta
y viva» (33,11). El Señor quiere que
nos salvemos y que seamos templos



vivos de su amor, en la fraternidad,
en el servicio y en la misericordia.

Jesús no sólo nos purifica de nuestros
pecados, sino que nos hace partícipes
de su misma fuerza y sabiduría. Nos
libera de un modo de entender la fe,
la familia, la comunidad que divide,
que contrapone, que excluye, para
que podamos construir una Iglesia y
una sociedad abiertas a todos y
solícitas hacia nuestros hermanos y
hermanas más necesitados. Y al
mismo tiempo nos fortalece, para
que sepamos resistir a la tentación
de buscar venganza, que nos hunde
en una espiral de represalias sin fin.
Con la fuerza del Espíritu Santo nos
envía, no a hacer proselitismo, sino
como sus discípulos misioneros,
hombres y mujeres llamados a
testimoniar que el Evangelio tiene el
poder de cambiar la vida. El
Resucitado nos hace instrumentos de
la paz de Dios y de su misericordia,
artesanos pacientes y valientes de un



nuevo orden social. Así, por la
potencia de Cristo y de su Espíritu,
sucede lo que profetizó el apóstol
Pablo a los Corintios: «Lo que parece
locura en Dios es más sabio que todo
lo humano, y lo que parece debilidad
en Dios es más fuerte que todo lo
humano» (1 Co 1,25). Comunidades
cristianas formadas por gente
humilde y sencilla se convierten en
signo del Reino que llega, Reino de
amor, de justicia y de paz.

«Destruyan este Templo y en tres
días lo levantaré de nuevo» (Jn 2,19).
Hablaba del templo de su cuerpo y,
por tanto, también de su Iglesia. El
Señor nos promete que, con la fuerza
de su Resurrección, puede hacernos
resurgir a nosotros y a nuestras
comunidades de los destrozos
provocados por la injusticia, la
división y el odio. Es la promesa que
celebramos en esta Eucaristía. Con
los ojos de la fe, reconocemos la
presencia del Señor crucificado y



resucitado en medio de nosotros,
aprendemos a acoger su sabiduría
liberadora, a descansar en sus llagas
y a encontrar sanación y fuerza para
servir a su Reino que viene a nuestro
mundo. Por sus llagas hemos sido
curados (cf. 1 P 2,24); en sus heridas,
queridos hermanos y hermanas,
encontramos el bálsamo de su amor
misericordioso; porque Él, Buen
Samaritano de la humanidad, desea
ungir cada herida, curar cada
recuerdo doloroso e inspirar un
futuro de paz y de fraternidad en
esta tierra.

La Iglesia en Irak, con la gracia de
Dios, hizo y está haciendo mucho por
anunciar esta maravillosa sabiduría
de la cruz propagando la
misericordia y el perdón de Cristo,
especialmente a los más necesitados.
También en medio de una gran
pobreza y dificultad, muchos de
ustedes han ofrecido generosamente
una ayuda concreta y solidaridad a



los pobres y a los que sufren. Este es
uno de los motivos que me han
impulsado a venir como peregrino
entre ustedes, a agradecerles y
confirmarlos en la fe y en el
testimonio. Hoy, puedo ver y sentir
que la Iglesia de Irak está viva, que
Cristo vive y actúa en este pueblo
suyo, santo y fiel.

Queridos hermanos y hermanas: Los
encomiendo a ustedes, a sus familias
y a sus comunidades, a la materna
protección de la Virgen María, que
fue asociada a la pasión y a la muerte
de su Hijo y participó en la alegría de
su resurrección. Que Ella interceda
por nosotros y nos lleve a Él, fuerza y
sabiduría de Dios.

Saludo al final de la Santa Misa

Saludo con afecto a Su Santidad Mar
Gewargis III, Catholicós-Patriarca de



la Iglesia Asiria de Oriente, que
reside en esta ciudad y que nos
honra con su presencia. Gracias,
gracias, querido hermano. Junto a él
abrazo a los cristianos de las
distintas confesiones, muchos de los
cuales aquí han derramado su sangre
sobre el mismo suelo. Pero nuestros
mártires resplandecen juntos,
estrellas en el mismo cielo. Desde allí
arriba nos piden caminar juntos, sin
vacilar, hacia la plenitud de la
unidad.

Al final de esta Celebración,
agradezco al arzobispo Mons. Bashar
Matti Warda, como también a Mons.
Nizar Semaan y mis otros hermanos
obispos, que han trabajado tanto por
este viaje. Les agradezco a todos
ustedes que lo han preparado y
acompañado con la oración y me han
acogido con afecto. Saludo en
particular al querido pueblo kurdo.
Expreso mi profunda gratitud al
Gobierno y a las autoridades civiles



por su indispensable contribución;
agradezco a todos los que, de
diversas maneras, han colaborado en
la organización de todo el viaje, las
autoridades iraquíes —todas— y a
los numerosos voluntarios. Gracias a
todos.

En estos días vividos junto a ustedes,
he escuchado voces de dolor y de
angustia, pero también voces de
esperanza y de consuelo. Y esto es
mérito, en gran medida, de esa
incansable obra de bien que ha sido
posible gracias a las instituciones de
cada confesión religiosa, gracias a
sus Iglesias locales y a las distintas
organizaciones caritativas, que
asisten a la gente de este país en la
obra de reconstrucción y
recuperación social. De modo
particular, agradezco a los miembros
de la ROACO y a los organismos que
ellos representan.



Ahora, se acerca el momento de
regresar a Roma. Pero Irak
permanecerá siempre conmigo, en
mi corazón. Les pido a todos ustedes,
queridos hermanos y hermanas, que
trabajen juntos en unidad por un
futuro de paz y prosperidad que no
discrimine ni deje atrás a nadie. Les
aseguro mi oración por este amado
país. Rezo, de manera especial, para
que los miembros de las distintas
comunidades religiosas, junto con
todos los hombres y las mujeres de
buena voluntad, cooperen para
estrechar lazos de fraternidad y
solidaridad al servicio del bien y de
la paz. Salam, salam, salam. Shukrán!
[Gracias] Que Dios bendiga a todos.
Que Dios bendiga a Irak. Allah
ma’akum! [Que Dios esté con ustedes].

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/papa-

francisco-irak-2021/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-irak-2021/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-irak-2021/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-irak-2021/

	«Todos somos hermanos». Histórica visita del Papa Francisco a Irak

