
opusdei.org

Viaje apostólico del
Santo Padre a la
República
Democrática del
Congo y a Sudán del
Sur

Intervenciones del Papa
Francisco durante su viaje
pastoral y ecuménico a la
República Democrática del
Congo y Sudán del Sur.

05/02/2023

Martes, 31 de enero de 2023



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el jardín del Palacio
de la Nación de Kinshasa

Miércoles, 1 de febrero de 2023

Santa Misa en el Aeropuerto de
Ndolo, Kinshasa

Encuentro con las víctimas del este
del país en la Nunciatura Apostólica

Encuentro con los representantes de
algunas obras caritativas en la
Nunciatura Apostólica

Jueves, 2 de febrero de 2023

Encuentro con los jóvenes y los
catequistas en el Estadio de los
Mártires

Encuentro de oración con los
obispos, sacerdotes, religiosos y
religiosas, seminaristas en la
Catedral de Nuestra Señora del
Congo



Viernes, 3 de febrero de 2023

Encuentro con los obispos en la sede
de la CENCO

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el jardín del Palacio
Presidencial (Yuba)

Sábado, 4 de febrero de 2023

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas,
seminaristas en la Catedral de Santa
Teresa

Encuentro con los desplazados
internos en la “Freedom Hall”

Oración ecuménica en el Mausoleo
John Garang

Domingo, 5 de febrero de 2023

Santa Misa en el Mausoleo John
Garang



Martes, 31 de enero de 2023

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el jardín del Palacio
de la Nación de Kinshasa

Señor Presidente de la República,

ilustres Miembros del Gobierno y del
Cuerpo diplomático,

distinguidas Autoridades religiosas y
civiles,

insignes Representantes de la
sociedad civil y del mundo de la
cultura,

señoras y señores:

Los saludo cordialmente,
agradeciendo al Sr. Presidente las
palabras que me ha dirigido. Me
siento feliz de estar aquí, en esta
tierra tan bella, grandiosa,



exuberante, que abarca al norte la
selva ecuatorial, al centro y hacia el
sur altas mesetas y sabanas boscosas,
al este colinas, montañas, volcanes y
lagos, y al oeste grandes caudales,
con el río Congo que confluye en el
océano. En su país, que es como un
continente dentro del gran
continente africano, parece como si
toda la tierra respirara. Pero aunque
la geografía de este pulmón verde es
muy rica y variada, la historia no ha
sido igualmente generosa. La
República Democrática del Congo,
atormentada por la guerra, sigue
sufriendo, dentro de sus fronteras,
conflictos y migraciones forzosas, y
continúa padeciendo terribles
formas de explotación, indignas del
hombre y de la creación. Este
inmenso país lleno de vida, este 
diafragma de África, golpeado por la
violencia como un puñetazo en el
estómago, pareciera desde hace
tiempo que está sin aliento. Señor
Presidente, usted ha mencionado



este genocidio olvidado que está
sufriendo la Republica del Congo.

Y mientras ustedes, congoleños,
luchan por salvaguardar su dignidad
y la integridad territorial frente a los
deplorables intentos de fragmentar
el país, vengo a encontrarme con
ustedes, en nombre de Jesús, como
peregrino de reconciliación y de paz.
Mucho he deseado estar aquí y por
fin he venido para traerles la
cercanía, el afecto y el consuelo de
toda la Iglesia, y a aprender de
vuestro ejemplo de paciencia, de
valentía y de lucha.

Quisiera hablarles a través de una
imagen que simboliza bien la belleza
luminosa de esta tierra: la imagen
del diamante. Queridos congoleños y
congoleñas, su país realmente es un
diamante de la creación; pero
ustedes, todos ustedes, son
infinitamente más valiosos que
cualquier bien que pueda brotar de



este suelo fértil. Estoy aquí para
abrazarlos y recordarles que tienen
un valor inestimable, que la Iglesia y
el Papa confían en ustedes; que creen
en vuestro futuro, en un futuro que
está en vuestras manos y en el que
merecen invertir los dones de
inteligencia, sagacidad y laboriosidad
que poseen. ¡Ánimo, hermano y
hermana congoleños! Levántate,
vuelve a tomar en tus manos, como
un diamante puro, lo que eres, tu
dignidad, tu vocación de proteger en
armonía y paz la casa que habitas.
Revive el espíritu de tu himno
nacional, soñando y poniendo en
práctica sus palabras: “A través del
duro trabajo, construiremos un país
más bello que antes; en paz”.

Queridos amigos, los diamantes, que
por lo general son raros, aquí
abundan. Si esto es cierto respecto a
las riquezas materiales ocultas bajo
la tierra, lo es mucho más en
referencia a las riquezas espirituales



contenidas en los corazones. Y es
precisamente a partir de los
corazones que la paz y el desarrollo
siguen siendo posibles porque, con la
ayuda de Dios, los seres humanos son
capaces de justicia y perdón, de
concordia y reconciliación, de
compromiso y perseverancia en el
aprovechamiento de los talentos que
han recibido. Por eso, desde el
principio de mi viaje, quisiera hacer
un llamamiento: que cada congoleño
se sienta llamado a desempeñar su
propia tarea. Que la violencia y el
odio no tengan ya cabida en el
corazón ni en los labios de nadie,
porque son sentimientos
antihumanos y anticristianos que
paralizan el desarrollo y hacen
retroceder, hacia un pasado oscuro.

Hablando del desarrollo paralizado y
del regreso al pasado, es trágico que
estos lugares, y más en general el
continente africano, sigan sufriendo
diversas formas de explotación. Hay



una consigna que brota del
inconsciente de tantas culturas y de
mucha gente: “África va explotada”, y
esto es terrible. Tras el colonialismo
político, se ha desatado un
“colonialismo económico”
igualmente esclavizador. Así, este
país, abundantemente depredado, no
es capaz de beneficiarse
suficientemente de sus inmensos
recursos: se ha llegado a la paradoja
de que los frutos de su propia tierra
lo conviertan en “extranjero” para
sus habitantes. El veneno de la
avaricia ha ensangrentado sus
diamantes. Es un drama ante el cual
el mundo económicamente más
avanzado suele cerrar los ojos, los
oídos y la boca. Sin embargo, este
país y este continente merecen ser
respetados y escuchados, merecen
espacio y atención. No toquen la
República Democrática del Congo, no
toquen el África. Dejen de asfixiarla,
porque África no es una mina que
explotar ni una tierra que saquear.



Que África sea protagonista de su
propio destino. Que el mundo
recuerde los desastres cometidos a lo
largo de los siglos en detrimento de
las poblaciones locales y no se olvide
de este país y de este continente. Que
África, la sonrisa y la esperanza del
mundo, adquiera más importancia;
que se hable más de ella, que tenga
más peso y representación entre las
naciones.

Que se abra paso a una diplomacia
del hombre para el hombre, de los
pueblos para los pueblos, que no
tenga como centro el control de las
zonas y de los recursos, ni los
objetivos de expansión y el aumento
de los beneficios, sino las
oportunidades de crecimiento de las
personas. Mirando a este pueblo, se
tiene la impresión de que la
comunidad internacional casi se
haya resignado a la violencia que lo
devora. No podemos acostumbrarnos
a la sangre que corre en este país



desde hace décadas, causando
millones de muertos sin que muchos
lo sepan. Que se conozca lo que está
pasando aquí. Que los procesos de
paz que están en marcha, los cuales
aliento con todas mis fuerzas, se
apoyen en hechos y que se
mantengan los compromisos. Gracias
a Dios no faltan quienes contribuyen
al bien de la población local y a un
desarrollo real a través de proyectos
eficaces; y no de intervenciones de
mero asistencialismo, sino de planes
orientados al crecimiento integral.
Expreso mi gratitud a los países y
organizaciones que proporcionan
una ayuda sustancial en este sentido,
contribuyendo a combatir la pobreza
y las enfermedades, defendiendo el
estado de derecho y promoviendo el
respeto de los derechos humanos.
Manifiesto mi esperanza de que
sigan desempeñando plenamente y
con valentía este noble papel.



Volvamos a la imagen del diamante.
Una vez tallado, su belleza también
deriva de su forma, de sus
numerosas caras dispuestas
armoniosamente. También este país,
adornado por su típico pluralismo,
tiene un carácter polifacético. Es una
riqueza que hay que cuidar, evitando
caer en el tribalismo y la
contraposición. Tomar partido
obstinadamente por la propia etnia o
por intereses particulares,
alimentando espirales de odio y
violencia, va en detrimento de todos,
ya que bloquea la necesaria “química
del conjunto”. Hablando de química,
es interesante ver que los diamantes
están compuestos por simples
átomos de carbono que, sin embargo,
cuando se unen entre sí de modo
diferente, conforman el grafito. En la
práctica, la diferencia entre el brillo
de un diamante y la opacidad del
grafito viene dada por la forma en
que cada átomo está dispuesto
dentro del retículo cristalino.



Dejando de lado la metáfora, el
problema no está en la naturaleza de
las personas o de los grupos étnicos y
sociales, sino en la forma en que
deciden estar juntos. La voluntad o
no de ayudarse mutuamente, de
reconciliarse y empezar de nuevo
marca la diferencia entre la
oscuridad del conflicto y un futuro
brillante de paz y prosperidad.

Queridos amigos, nuestro Padre del
cielo quiere que sepamos acogernos
como hermanos y hermanas de una
misma familia y que trabajemos por
un futuro que sea junto con los
demás, no contra los demás. «Bintu
bantu»: así, con mucha eficacia, uno
de vuestros proverbios nos recuerda
que la verdadera riqueza son las
personas y las buenas relaciones con
ellas. De manera especial, las
religiones, con su patrimonio de
sabiduría, están llamadas a
contribuir a ello, en su esfuerzo
cotidiano por renunciar a toda



agresión, proselitismo y coacción,
que son medios indignos de la
libertad humana. Cuando se
degenera al imponerse, persiguiendo
adeptos indiscriminadamente,
mediante el engaño o la fuerza, se
saquea la conciencia de los demás y
se da la espalda al Dios verdadero,
porque ―no lo olvidemos― «donde
está el Espíritu del Señor, allí está la
libertad» (2 Co 3,17) y donde no hay
libertad, el Espíritu del Señor no está.
En el compromiso por construir un
futuro de paz y fraternidad, los
miembros de la sociedad civil,
algunos de los cuales están presentes,
también desempeñan un papel
esencial. A menudo han demostrado
que saben oponerse a la injusticia y
la degradación aún a costa de
grandes sacrificios, para defender los
derechos humanos, la necesidad de
una educación sólida para todos y
una vida más digna para cada uno.
Agradezco sinceramente a las
mujeres y a los hombres de este país,



en particular a los jóvenes, que han
sufrido en mayor o menor medida
por este motivo, y les rindo
homenaje.

El diamante, en su transparencia,
refracta maravillosamente la luz que
recibe. Muchos de ustedes brillan por
el papel que desempeñan. Por ello,
quienes ostentan responsabilidades
cívicas y de gobierno están llamados
a actuar con transparencia,
ejerciendo el cargo recibido como un
medio para servir a la sociedad. De
hecho, el poder sólo tiene sentido
cuando se convierte en servicio. Qué
importante es actuar con este
espíritu, huyendo del autoritarismo,
del afán de ganancias fáciles y de la
avidez del dinero, que el apóstol
Pablo llama «la raíz de todos los
males» (1 Tm 6,10). Y, al mismo
tiempo, favorecer la celebración de
elecciones libres, transparentes,
creíbles; ampliar aún más la
participación en los procesos de paz



a las mujeres, los jóvenes y los
diversos grupos, los grupos
marginados; buscar el bien común y
la seguridad de la gente por encima
de los intereses personales o de
grupo; reforzar la presencia del
Estado en todo el territorio; hacerse
cargo de las numerosas personas
desplazadas y refugiadas. No
debemos dejarnos manipular ni
comprar por quienes quieren
mantener al país en la violencia,
para explotarlo y hacer negocios
vergonzosos; esto sólo trae descrédito
y vergüenza, junto con muerte y
miseria. En cambio, es bueno
acercarse a la gente para darse
cuenta de cómo vive. Las personas
tienen confianza cuando sienten que
quien las gobierna está realmente
cercano, no por cálculo ni
ostentación, sino por servicio.

En la sociedad, a menudo, son las
tinieblas de la injusticia y la
corrupción las que oscurecen la luz



del bien. Hace siglos, san Agustín,
que nació en este continente, ya se
preguntaba: «Si de los gobiernos
quitamos la justicia, ¿en qué se
convierten sino en bandas de
ladrones a gran escala?» (De civitate
Dei, IV, 4). Dios está de parte de los
que tienen hambre y sed de justicia
(cf. Mt 5,6). Es importante no
cansarse de promover la ley y la
equidad en todos los ámbitos,
oponiéndose a la impunidad y a la
manipulación de las leyes y de la
información.

Un diamante que se extrae de la
tierra es genuino, pero está en bruto,
necesita ser trabajado. Así también
los diamantes más valiosos de la
tierra congoleña, que son los hijos de
esta nación, deben poder contar con
oportunidades educativas sólidas,
que les permitan aprovechar al
máximo los brillantes talentos que
poseen. La educación es
fundamental, es la vía hacia el



futuro, el camino que hay que tomar
para alcanzar la plena libertad de
este país y del continente africano. Es
urgente invertir en ella para
preparar sociedades que sólo se
consolidarán si están bien instruidas,
que serán autónomas sólo si son
plenamente conscientes de sus
potencialidades y capaces de
desarrollarlas con responsabilidad y
perseverancia. Sin embargo, muchos
niños no van a la escuela; ¡cuántos,
en lugar de recibir una educación
digna, son explotados! Demasiados
niños mueren, sometidos a un
trabajo esclavizador en las minas.
Que no se escatimen esfuerzos en
denunciar la lacra del trabajo infantil
y acabar con ella. ¡Cuántas
muchachas son marginadas y
vulneradas en su dignidad! Los
niños, las niñas, los jóvenes son la
esperanza del presente, son la
esperanza, ¡no dejemos que sea
suprimida, sino cultivémosla con
pasión!



El diamante, regalo de la tierra, nos
llama al cuidado de la creación, a la
protección del medio ambiente.
Situada en el corazón de África, la
República Democrática del Congo
alberga uno de los pulmones verdes
más grandes del mundo, que debe
preservarse. Como en el caso de la
paz y el desarrollo, en este campo
también es importante una
colaboración amplia y fructífera que
permita una intervención eficaz, sin
imponer modelos externos que sean
más útiles para los que ayudan que
para los que son ayudados. Muchos
han pedido el compromiso de África
y han ofrecido ayuda para combatir
el cambio climático y el coronavirus.
Sin duda, son oportunidades que hay
que aprovechar, pero lo que se
necesita sobre todo son modelos
sanitarios y sociales que respondan
no sólo a las urgencias del momento,
sino que contribuyan a un efectivo
crecimiento social: hay necesidad de
estructuras sólidas y personal



honesto y competente, para superar
los graves problemas, como el
hambre y la enfermedad, que cortan
de raíz el desarrollo.

Para finalizar, sabemos que el
diamante es el mineral de origen
natural con mayor dureza; su
resistencia a los agentes químicos es
muy alta. La repetición continua de
ataques violentos y las muchas
situaciones difíciles podrían debilitar
la resistencia de los congoleños,
socavar su fortaleza, llevarlos al
desánimo y a replegarse en la
resignación. Pero en nombre de
Cristo, que es el Dios de la esperanza,
el Dios de todas las posibilidades que
siempre da la fuerza para volver a
empezar, en nombre de la dignidad y
del valor de los diamantes más
preciosos de esta tierra, que son sus
ciudadanos, quisiera invitarlos a
todos a un reinicio social valiente e
inclusivo. Lo exige la historia
luminosa, aunque herida, del país; lo



suplican, sobre todo, los jóvenes y los
niños. Estoy con ustedes y acompaño
con mi oración y cercanía todos los
esfuerzos por un futuro pacífico,
armonioso y próspero de este gran
país. Que Dios bendiga a toda la
nación congoleña.

Miércoles, 1 de febrero de 2023

Santa Misa en el Aeropuerto de
Ndolo, Kinshasa

Bandeko, bobóto [Hermanos y
hermanas, paz] R/Bondeko
[Fraternidad]

Bondéko [Fraternidad] R/ Esengo
[Alegría]

Esengo, alegría: la alegría de verlos y
encontrarlos es grande; he anhelado
mucho este momento —¡nos ha



hecho esperar un año!—, ¡gracias por
estar aquí!

El Evangelio acaba de decirnos que
también la alegría de los discípulos
era grande la noche de Pascua, y que
esta alegría surgió «cuando vieron al
Señor» (Jn 20,20). En ese clima de
alegría y asombro, el Resucitado
habla a los suyos. ¿Y qué les dice?
Ante todo, estas palabras: «¡La paz
esté con ustedes!» (v. 19). Es un
saludo, pero es más que un saludo: es
un envío. Porque la paz, esa paz
anunciada por los ángeles en la
noche de Belén (cf. Lc 2,14), esa paz
que Jesús prometió dejar a los suyos
(cf. Jn 14,27), ahora, por primera vez,
es entregada solemnemente a los
discípulos. La paz de Jesús, que
también se nos entrega en cada Misa,
es pascual; llega con la resurrección,
porque antes el Señor tenía que
vencer a nuestros enemigos, el
pecado y la muerte, y reconciliar al
mundo con el Padre; tenía que



experimentar nuestra soledad y
nuestro abandono, nuestros
infiernos, abrazar y salvar las
distancias que nos separaban de la
vida y de la esperanza. Ahora,
terminadas las distancias entre el
cielo y la tierra, entre Dios y el
hombre, la paz de Jesús se da a los
discípulos.

Pongámonos, pues, en su lugar.
Aquel día estaban completamente
aturdidos por el escándalo de la cruz,
heridos interiormente por haber
abandonado a Jesús, escapando;
decepcionados por el desenlace de su
historia, temerosos de acabar como
él. En ellos había sentimientos de
culpa, frustración, tristeza, miedo.
Sin embargo, Jesús anuncia la paz
mientras el corazón de los discípulos
está lleno de escombros; anuncia la
vida mientras ellos sienten dentro la
muerte. En otras palabras, la paz de
Jesús llega en el momento en que
todo parecía haber terminado para



ellos, en el momento más imprevisto
e inesperado, cuando no había
atisbos de paz. Así actúa el Señor:
nos asombra, nos tiende la mano
cuando estamos a punto de
hundirnos, nos levanta cuando
tocamos fondo. Hermanos,
hermanas, con Jesús el mal nunca
prevalece, nunca tiene la última
palabra. «Porque Cristo es nuestra
paz» (Ef 2,14) y su paz triunfa
siempre. Por eso, los que
pertenecemos a Jesús no podemos
dejar que prevalezca en nosotros la
tristeza, no podemos permitir que
crezca la resignación y el fatalismo.
Si a nuestro alrededor se respira este
clima, que no sea así para nosotros.
En un mundo abatido por la
violencia y la guerra, los cristianos
hacen como Jesús. Él, casi
insistiendo, repitió a los discípulos: 
¡La paz, la paz esté con ustedes! (cf. Jn
20,19.21); y nosotros estamos
llamados a hacer nuestro y
proclamar al mundo este anuncio



profético e inesperado del Señor,
anuncio de la paz.

Pero, podemos preguntarnos, ¿cómo
conservar y cultivar la paz de Jesús?
Él mismo nos señala tres fuentes de
paz, tres manantiales para seguir
alimentándola. Son el perdón, la
comunidad y la misión.

Veamos la primera fuente: el perdón.
Jesús dice a los suyos: «Los pecados
serán perdonados a los que ustedes
se los perdonen» (v. 23). Pero antes
de dar a los apóstoles el poder de
perdonar, los perdona; no con
palabras, sino con un gesto, el
primero que el Resucitado realiza
ante ellos. Dice el Evangelio que Él,
«les mostró sus manos y su
costado» (v. 20). Es decir, les muestra
las llagas, se las ofrece, porque el
perdón nace de las heridas. Nace
cuando las heridas sufridas no dejan
cicatrices de odio, sino que se
convierten en un lugar para hacer



sitio a los demás y acoger sus
debilidades. Entonces las fragilidades
se convierten en oportunidades y el
perdón en el camino hacia la paz. No
se trata de dejarlo todo atrás como si
nada hubiera sucedido, sino de abrir
a los demás con amor el corazón.
Esto es lo que hace Jesús. Ante la
miseria de quien lo negó y abandonó,
muestra las heridas y abre la fuente
de la misericordia. No usa muchas
palabras, sino que abre de par en par
su corazón herido, para decirnos que
Él está siempre herido de amor por
nosotros.

Hermanos, hermanas, cuando la
culpa y la tristeza nos oprimen,
cuando las cosas no van bien,
sabemos dónde mirar: a las llagas de
Jesús, dispuesto a perdonarnos con
su amor herido e infinito. Él conoce
tus heridas, conoce las heridas de tu
país, de tu gente, de tu tierra. Son
heridas que queman, continuamente
infectadas por el odio y la violencia,



mientras que la medicina de la
justicia y el bálsamo de la esperanza
parecen no llegar nunca. Hermano,
hermana, Jesús sufre contigo, ve las
heridas que llevas dentro y desea
consolarte y sanarte, ofreciéndote su
Corazón herido. Dios repite a tu
corazón las palabras que pronunció
hoy por medio del profeta Isaías: «Lo
sanaré, lo guiaré y lo colmaré de
consuelos» (Is 57,18).

Juntos, hoy creemos que con Jesús
siempre tenemos la posibilidad de
ser perdonados y volver a empezar, y
también la fuerza para perdonarnos
a nosotros mismos, a los demás y a la
historia. Esto es lo que Cristo desea:
ungirnos con su perdón para darnos
la paz y el valor de poder también
nosotros perdonar; el valor de
realizar una gran amnistía del
corazón. ¡Cuánto bien nos hace
limpiar nuestros corazones de la ira,
de los remordimientos, de todo
resentimiento y envidia! Queridos



amigos y amigas, ¡que hoy sea el
momento de gracia para acoger y
experimentar el perdón de Jesús!
Que sea el momento adecuado para
ti, que llevas una pesada carga en el
corazón y necesitas que te la quiten
para poder volver a respirar. Que sea
el momento oportuno para ti, que en
este país te dices cristiano, pero
cometes actos de violencia; a ti el
Señor te dice: “Deja las armas, abraza
la misericordia”. Y a todos los
lastimados y oprimidos de este
pueblo les dice: “No teman poner sus
heridas en las mías, sus llagas en mis
llagas”. Hagámoslo, hermanos y
hermanas. No tengan miedo de
quitarse el Crucifijo del cuello y de
los bolsillos, de tomarlo entre las
manos y llevarlo junto al corazón
para compartir sus llagas con las de
Jesús. Cuando regresen a casa, tomen
el Crucifijo que tienen y abrácenlo.
Démosle a Cristo la oportunidad de
sanar nuestros corazones; pongamos
en Él el pasado, todos los miedos y



ansiedades. ¡Qué hermoso es abrir
las puertas del corazón y del hogar a
su paz! ¿Y si escribieran en sus
habitaciones, en sus ropas, fuera de
sus casas, esas palabras: La paz esté
con ustedes? Muéstrenlas, serán una
profecía para el país, serán la
bendición del Señor sobre aquellos
que encuentren. La paz esté con
ustedes, dejémonos perdonar por
Dios y perdonémonos unos a otros.

Veamos ahora la segunda fuente de
paz: la comunidad. Jesús resucitado
no se dirige a los discípulos
individualmente, sino que se reúne
con ellos; les habla en plural, y a la
primera comunidad le entrega su
paz. No hay cristianismo sin
comunidad, como no hay paz sin
fraternidad. Pero, como comunidad,
¿hacia dónde hemos de caminar,
hacia dónde hemos de ir para
encontrar la paz? Volvamos a mirar a
los discípulos. Antes de la Pascua,
seguían a Jesús, pero pensaban de



forma demasiado humana:
esperaban un Mesías conquistador
que expulsara a sus enemigos, que
hiciera prodigios y milagros, que
aumentara su prestigio y su éxito.
Pero estos deseos mundanos los
dejaron con las manos vacías; es más,
le quitaron paz a la comunidad,
suscitando discusiones y oposición
(cf. Lc 9,46; 22,24). Para nosotros
también existe este riesgo; estar
juntos, pero caminar por cuenta
propia, buscando en la sociedad, y
también en la Iglesia, el poder, la
carrera, las ambiciones. Sin
embargo, de ese modo, en vez de
seguir al Dios verdadero, seguimos al
propio yo, y terminamos como
aquellos discípulos: encerrados en
casa, vacíos de esperanza y llenos de
miedo y decepción. Pero he aquí que
en la Pascua encuentran el camino
de la paz gracias a Jesús, que sopla
sobre ellos y les dice: «Reciban el
Espíritu Santo» (Jn 20,22). Gracias al
Espíritu Santo, ya no mirarán lo que



les separa, sino lo que los une; ya no
irán por el mundo para sí mismos,
sino para los demás; no para ganar
visibilidad, sino para dar esperanza;
no para obtener aprobación, sino
para gastar su vida con alegría por el
Señor y por los demás.

Hermanos, hermanas, el peligro que
tenemos es seguir el espíritu del
mundo en lugar del espíritu de
Cristo. ¿Y cuál es el camino para no
caer en las trampas del poder y del
dinero, para no ceder a las
divisiones, a las seducciones del
carrerismo que corroen a la
comunidad; a las falsas ilusiones del
placer y de la brujería que llevan a
encerrarse en sí mismos? El Señor
nos lo sugiere de nuevo a través del
profeta Isaías, diciendo «estoy con el
contrito y humillado, para reavivar
los espíritus humillados, para
reavivar los corazones contritos» (Is
57,15). El camino es compartir con
los pobres. Este es el mejor antídoto



contra la tentación de dividirnos y
mundanizarnos. Tener el valor de
mirar a los pobres y escucharlos,
porque son miembros de nuestra
comunidad y no extraños a los que
hay que eliminar de la vista y de la
conciencia. Abrir el corazón a los
demás, en lugar de concentrarlo en
los propios problemas o vanidades
personales. Recomencemos desde los
pobres y descubriremos que todos
compartimos la pobreza interior; que
todos necesitamos el Espíritu de Dios
para liberarnos del espíritu del
mundo; que la humildad es la
grandeza del cristiano y la
fraternidad su verdadera riqueza.
Creamos en la comunidad y, con la
ayuda de Dios, construyamos una
Iglesia vacía de espíritu mundano y
llena del Espíritu Santo, libre de
riquezas para sí misma y llena de
amor fraterno.

Llegamos, en fin, a la tercera fuente
de paz: la misión. Jesús dice a los



discípulos: «Como el Padre me envió
a mí, yo también los envío a
ustedes» (Jn 20,21). Nos envía como
el Padre lo ha enviado a Él. ¿Y cómo
lo envió el Padre al mundo? Lo envió
a servir y a dar su vida por la
humanidad (cf. Mc 10,45), a
manifestar su misericordia por cada
uno (cf. Lc 15), a buscar a los que
están lejos (cf. Mt 9,13). En una
palabra, lo envió para todos; no sólo
para los justos, sino para todos. En
este sentido, resuenan todavía las
palabras de Isaías: «¡Paz al que está
lejos, paz al que está cerca! […], dice
el Señor» (Is 57,19). A los que están
lejos, en primer lugar, y a los que
están cerca; no sólo a los “nuestros”,
sino a todos.

Hermanos, hermanas, estamos
llamados a ser misioneros de paz, y
esto nos dará paz. Es una decisión; es
hacer sitio en nuestros corazones
para todos, es creer que las
diferencias étnicas, regionales,



sociales, religiosas y culturales
vienen después y no son obstáculos;
que los demás son hermanos y
hermanas, miembros de la misma
comunidad humana; que cada uno es
destinatario de la paz que Jesús ha
traído al mundo. Es creer que los
cristianos estamos llamados a
colaborar con todos, a romper el
ciclo de la violencia, a desmantelar
las tramas del odio. Sí, los cristianos,
enviados por Cristo, están llamados,
por definición, a ser conciencia de
paz en el mundo; no sólo conciencias
críticas, sino sobre todo testigos del
amor; no pretendientes de sus
propios derechos, sino de los del
Evangelio, que son la fraternidad, el
amor y el perdón; no buscadores de
sus propios intereses, sino
misioneros del amor apasionado que
Dios tiene por cada ser humano.

La paz esté con ustedes, dice Jesús
hoy a cada familia, comunidad,
grupo étnico, barrio y ciudad de este



gran país. La paz esté con ustedes.
Dejemos que estas palabras de
nuestro Señor resuenen, en silencio,
en nuestros corazones.
Escuchémoslas dirigidas a nosotros y
decidamos ser testigos de perdón,
protagonistas en la comunidad,
personas en misión de paz en el
mundo.

Moto azalí na matói ma koyoka [El
que tenga oídos para oír] R/Ayoka
[Que oiga]

Moto azalí na motema mwa kondima
[El que tenga corazón para aceptar] 
R/Andima [Que acepte]

Encuentro con las víctimas del este
del país en la Nunciatura
Apostólica

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias. Gracias por la valentía de
estos testimonios. Ante la violencia
inhumana que han visto con sus ojos



y experimentado en su propia carne,
nos quedamos impresionados. Sólo
cabe llorar, permaneciendo en
silencio. Bunia, Beni-Butembo, Goma,
Masisi, Rutshuru, Bukavu, Uvira,
lugares que los medios de
comunicación internacionales no
mencionan casi nunca; aquí y en
otros sitios, muchos de nuestros
hermanos y hermanas, hijos de la
misma humanidad, son tomados
como rehenes por la arbitrariedad
del más fuerte, por el que posee las
armas más potentes, armas que
siguen circulando. Mi corazón está
hoy en el oriente de este inmenso
país, que no tendrá paz hasta que la
paz no haya llegado allí, a la zona
oriental.

Queridos habitantes del este, quiero
decirles que estoy cerca de ustedes.
Sus lágrimas son mis lágrimas, su
dolor es mi dolor. A cada familia en
luto o desplazada a causa de
poblaciones incendiadas y otros



crímenes de guerra, a los
sobrevivientes de agresiones
sexuales, a cada niño y adulto herido,
les digo: estoy con ustedes, quisiera
traerles la caricia de Dios. Su mirada
tierna y compasiva se posa sobre
ustedes. Mientras los violentos los
tratan como objetos, el Padre que
está en los cielos mira su dignidad y
le dice a cada uno: «Tú eres de gran
precio a mis ojos, porque eres
valioso, y yo te amo» (Is 43,4).
Hermanos y hermanas, la Iglesia está
y estará siempre de vuestra parte.
Dios los ama, no se ha olvidado de
ustedes, ¡pero que también los
hombres se acuerden de ustedes!

En su nombre, junto a las víctimas y
a quienes se comprometen por la
paz, la justicia y la fraternidad,
condeno la violencia armada, las
masacres, los abusos, la destrucción
y la ocupación de las aldeas, el
saqueo de campos y ganado, que se
siguen perpetrando en la República



Democrática del Congo. Y también la
explotación sangrienta e ilegal de la
riqueza de este país, así como los
intentos por fragmentarlo para
poderlo controlar. Causa vergüenza e
indigna saber que la inseguridad, la
violencia y la guerra que golpean
trágicamente a tanta gente, son
alimentadas no sólo por fuerzas
externas, sino también internas, por
intereses y para obtener ventajas. Me
dirijo al Padre que está en los cielos,
que quiere que todos en la tierra
seamos hermanos y hermanas.
Inclino la cabeza humildemente y,
con dolor en el corazón, le pido
perdón por la violencia del hombre
contra el hombre. Padre, ten piedad
de nosotros. Consuela a las víctimas
y a los que sufren. Convierte los
corazones de los que cometen crueles
atrocidades, que deshonran a toda la
humanidad. Y abre los ojos de
aquellos que los cierran o miran para
otro lado ante estas abominaciones.



Se trata de conflictos que obligan a
millones de personas a dejar sus
casas, que provocan gravísimas
violaciones de los derechos
humanos, que desintegran el tejido
socio-económico, que causan heridas
difíciles de sanar. Son luchas en las
que se entrecruzan dinámicas
étnicas, territoriales y de grupos;
conflictos que tienen que ver con la
propiedad de la tierra; con la
ausencia o la debilidad de las
instituciones; con odios en los que se
introduce la blasfemia de la violencia
en nombre de un dios falso. Pero,
sobre todo, es la guerra desatada por
una insaciable avidez de materias
primas y de dinero, que alimenta
una economía armada, la cual exige
inestabilidad y corrupción. Qué
escándalo y qué hipocresía: la gente
es agredida y asesinada, mientras los
negocios que causan violencia y
muerte siguen prosperando.



Dirijo un vehemente llamado a todas
las personas, a todas las entidades,
internas y externas, que manejan los
hilos de la guerra en la República
Democrática del Congo,
depredándola, flagelándola y
desestabilizándola. Ustedes se están
enriqueciendo por medio de la
explotación ilegal de los bienes de
este país y el sacrificio cruento de
víctimas inocentes. Escuchen el grito
de su sangre (cf. Gn 4,10), presten
atención a la voz de Dios, que los
llama a la conversión y escuchen la
voz de su conciencia: hagan callar las
armas, pongan fin a la guerra. ¡Basta!
¡Basta de enriquecerse a costa de los
más débiles, basta de enriquecerse
con recursos y dinero manchado de
sangre!

Queridos hermanos y hermanas, y
nosotros, ¿qué podemos hacer? ¿Por
dónde comenzar? ¿Cómo actuar para
promover la paz? Quisiera
humildemente proponerles



comenzar de nuevo con dos “no” y 
dos “sí”.

En primer lugar, no a la violencia,
siempre y en cualquier caso, sin
condiciones y sin “peros”. ¡No a la
violencia! Amar a la propia gente no
significa alimentar el odio hacia los
demás. Al contrario, querer al propio
país supone negarse a ceder ante los
que incitan al uso de la fuerza. Es un
engaño trágico: el odio y la violencia
nunca son aceptables, nunca son
justificables, nunca son tolerables,
con mayor razón para los cristianos.
El odio sólo genera más odio y la
violencia, más violencia. Un “no”
claro y fuerte también debe decirse a
quienes propagan en nombre de Dios
esta violencia, este odio. Queridos
congoleses, no se dejen seducir por
personas o grupos que incitan a la
violencia en su nombre. Dios es Dios
de la paz y no de la guerra. Predicar
el odio es una blasfemia, y el odio
siempre corroe el corazón del



hombre. El que vive de la violencia,
en efecto, nunca vive bien; piensa
que salva su vida y, en cambio, es
devorado por un torbellino de mal
que, llevándolo a combatir a los
hermanos y a las hermanas con los
que ha crecido y vivido durante años,
lo mata por dentro.

Pero para decir verdaderamente
“no” a la violencia no es suficiente
evitar actos violentos; es necesario
extirpar las raíces de la violencia.
Pienso en la codicia, en la envidia y,
sobre todo, en el rencor. Mientras me
inclino con respeto ante el
sufrimiento que tantos han padecido,
quisiera pedirles a todos que se
comporten como nos han sugerido
ustedes, testigos valerosos, que
tienen la fuerza de desarmar el
corazón. Lo pido a todos en nombre
de Jesús, que perdonó a quienes le
traspasaron las manos y los pies con
los clavos, sujetándolo a una cruz; les
ruego que desarmen el corazón. Eso



no quiere decir dejar de indignarse
frente al mal y no denunciarlo, ¡esto
es un deber! Tampoco significa
impunidad y condonación de las
atrocidades, siguiendo adelante
como si nada pasara. Lo que se nos
pide, en nombre de la paz, en
nombre del Dios de la paz, es 
desmilitarizar el corazón, quitarle el
veneno, rechazar el odio, aplacar la
avaricia, eliminar el resentimiento.
Decir “no” a todo eso pareciera que
nos hace débiles, pero en realidad
nos hace libres, porque nos da paz.
Sí, la paz nace de los corazones, de
corazones libres de rencor.

También hay que decir un segundo
“no”: no a la resignación. La paz
requiere combatir el desaliento, el
malestar y la desconfianza, que
llevan a creer que es mejor recelar
de todos, vivir separados y distantes,
en vez de darse la mano y caminar
juntos. Nuevamente, en nombre de
Dios, reitero la invitación para que



cuantos viven en la República
Democrática del Congo no bajen los
brazos, sino que se esfuercen por
construir un mundo mejor. Un
futuro de paz no caerá del cielo, pero
será posible si se destierra de los
corazones el fatalismo resignado y el
miedo de involucrarse con los
demás. Un futuro diferente llegará, si
es para todos y no para algunos, si es
en favor de todos y no contra
algunos. Un futuro nuevo llegará, si
el otro, sea tutsi o hutu, ya no es más
un adversario o un enemigo, sino un
hermano y una hermana en cuyo
corazón es necesario creer que
existe, aun escondido, el mismo
deseo de paz. ¡También en el este la
paz es posible! ¡Creámoslo!
Trabajemos por ello, sin delegar el
cambio.

El futuro no se puede construir
quedándose encerrados en los
propios intereses particulares,
replegados en los propios grupos,



etnias y clanes. Un dicho suajili
enseña: «jirani ni ndugu» [el vecino
es un hermano]; por tanto, hermano,
hermana, todos tus vecinos son tus
hermanos, sean burundeses,
ugandeses o ruandeses. Somos todos
hermanos, porque somos hijos del
mismo Padre; así nos enseña la fe
cristiana, que profesa gran parte de
la población. Entonces, elevemos la
mirada al cielo y no permanezcamos
prisioneros del temor. El mal que
cada uno ha sufrido necesita ser
transformado en bien para todos;
que el desánimo que paraliza ceda el
paso a un ardor renovado, a una
lucha indómita por la paz, a valientes
propósitos de fraternidad, a la
belleza de gritar juntos nunca más:
nunca más violencia, nunca más
rencor, nunca más resignación.

Y he aquí finalmente los dos “sí” para
la paz. Ante todo, sí a la
reconciliación. Amigos, es
maravilloso lo que están por hacer.



Quieren comprometerse y
perdonarse mutuamente, y repudiar
las guerras y los conflictos para
resolver las distancias y las
diferencias. Y quieren hacerlo
orando juntos, dentro de unos
momentos, unidos alrededor del
árbol de la cruz, bajo el cual, con
gran valentía, desean deponer los
signos de la violencia que han visto y
sufrido: uniformes, machetes,
martillos, hachas, cuchillos. También
la cruz era un instrumento de dolor y
de muerte, el más terrible en los
tiempos de Jesús, pero, atravesado
por su amor, se convirtió en
instrumento universal de
reconciliación, en árbol de vida.

Quisiera decirles: sean también
ustedes árboles de vida. Hagan como
los árboles, que absorben
contaminación y devuelven oxígeno.
O, como dice un proverbio: “En la
vida haz como la palmera: recibe
piedras, entrega dátiles”. Esta es la



profecía cristiana: responder al mal
con el bien, al odio con el amor, a la
división con la reconciliación. La fe
lleva consigo una nueva idea de
justicia, que no se conforma con
castigar y renunciar a la venganza,
sino que quiere reconciliar,
desactivar nuevos conflictos,
extinguir el odio, perdonar. Y todo
esto es más poderoso que el mal.
¿Saben por qué? Porque transforma
la realidad desde dentro en vez de
destruirla desde fuera. Sólo así se
derrota el mal, precisamente como
hizo Jesús en el árbol de la cruz,
tomándolo sobre sí y
transformándolo con su amor. De ese
modo, el dolor se convirtió en
esperanza. Amigos, sólo el perdón
abre las puertas al mañana, porque
abre las puertas a una justicia nueva
que, sin olvidar, rompe el círculo
vicioso de la venganza. Reconciliarse
significa generar el mañana, creer en
el futuro en vez de quedarse
anclados en el pasado, apostar por la



paz en lugar de resignarse a la
guerra, huir de la prisión de las
propias razones para abrirse a los
demás y disfrutar juntos la libertad.

Finalmente, el último “sí”, decisivo: sí
a la esperanza. Si se representase la
reconciliación como un árbol, como
una palmera que da frutos, la
esperanza sería el agua que la hace
fecunda. Esta esperanza tiene una
fuente y esta fuente tiene un nombre,
que quiero proclamar aquí con
ustedes: ¡Jesús! Jesús: con Él, el mal
ya no tiene la última palabra sobre la
vida; con Él, que ha hecho de un
sepulcro —final del trayecto humano
—, el inicio de una historia nueva,
siempre se abren nuevas
posibilidades. Con Él, cada tumba
puede transformarse en una cuna,
cada calvario en un jardín pascual.
Con Jesús nace y renace la esperanza;
para quien ha sufrido el mal e,
incluso, para quien lo ha cometido.
Hermanos y hermanas del oriente



del país, esta esperanza es para
ustedes, tienen derecho a ella. Pero
también es un derecho que debe ser
conquistado. ¿Cómo? Sembrándola
cada día, con paciencia. Vuelvo a la
imagen de la palmera. Un refrán
dice: «Cuando comes el coco, ves la
palmera, pero el que la plantó volvió
a la tierra hace mucho tiempo». En
otras palabras, para conquistar los
frutos esperados es necesario
trabajar con el mismo espíritu de los
que plantan palmeras, pensando en
las generaciones futuras y no en los
resultados inmediatos. Sembrar el
bien hace bien, libera de la lógica
estrecha del beneficio personal y
regala a cada día su razón; aporta a
la vida el aliento de la gratuidad y
nos asemeja a Dios, sembrador
paciente que esparce esperanza sin
cansarse nunca.

Hoy agradezco y bendigo a todos los
sembradores de paz que trabajan en
el país; a las personas y a las



instituciones que se prodigan en la
ayuda y la lucha por las víctimas de
la violencia, la explotación y los
desastres naturales; a las mujeres y
los hombres que están aquí
animados por el deseo de promover
la dignidad de la gente. Algunos
perdieron la vida mientras servían a
la paz, como el embajador Luca
Attanasio, el guardia Vittorio
Iacovacci y el conductor Mustapha
Milambo, asesinados hace dos años
en el este del país. Eran sembradores
de esperanza y su sacrificio no se
perderá.

Hermanos, hermanas, hijos e hijas de
Ituri, de Kivu del Norte y del Sur,
estoy con ustedes, los abrazo y los
bendigo a todos. Bendigo a cada
niño, adulto, anciano, a cada persona
herida por la violencia en la
República Democrática del Congo, en
particular a cada mujer y a cada
madre. Y rezo para que la mujer,
toda mujer, sea respetada, protegida,



valorada. Agredir a una mujer y a
una madre es hacérselo a Dios
mismo, que tomó de una mujer la
condición humana, de una madre.
Que Jesús, nuestro hermano, Dios de
la reconciliación que plantó el árbol
de la vida de la cruz en el corazón de
las tinieblas del pecado y del
sufrimiento, Jesús, Dios de la
esperanza que cree en ustedes, en su
país y en su futuro, bendiga a todos
ustedes y los consuele; que derrame
la paz en sus corazones, en sus
familias y en toda la República
Democrática del Congo. Gracias.

Encuentro con los representantes
de algunas obras caritativas en la
Nunciatura Apostólica

Queridos hermanos y hermanas:

Los saludo con afecto y les agradezco
los cantos, los testimonios y las cosas
que me han contado; pero, sobre
todo, gracias por todo lo que hacen.
En este país, donde hay tanta



violencia, que retumba como el
estruendo ensordecedor de un árbol
que es derribado, ustedes son el
bosque que crece todos los días en
silencio y hace que la calidad del aire
mejore, que se pueda respirar. Es
verdad, hace más ruido el árbol que
cae, pero Dios ama y cultiva la
generosidad que germina en el
silencio, dando fruto; y posa su
mirada, con alegría, en quien se pone
al servicio de los necesitados. Así
crece el bien, en la sencillez de
manos y corazones abiertos a los
demás; en la valentía de los pasos
pequeños que se dan para acercarse
a los más débiles en el nombre de
Jesús. Es muy cierto aquel proverbio
que citó Cecilia: “Mil pasos
comienzan siempre por el primero”.

Me sorprendió una cosa, y es que no
me refirieron simplemente los
problemas sociales ni enumeraron
muchos datos sobre la pobreza, sino
que sobre todo hablaron de los



pobres con cariño. Hablaron de
ustedes y de personas que no
conocían antes, y que ahora son para
ustedes familiares, con nombres y
rostros. Gracias por esta mirada que
sabe reconocer a Jesús en sus
hermanos más pequeños. Hay que
buscar y amar al Señor en los pobres
y, como cristianos, tenemos que estar
atentos si nos alejamos de ellos,
porque hay algo que no está bien
cuando un creyente mantiene a
distancia a los predilectos de Cristo.

Hoy, mientras tantos los descartan,
ustedes los abrazan; mientras que el
mundo los explota, ustedes los
promueven. La promoción contra la
explotación, este es el bosque que
crece mientras que la deforestación
del descarte hace estragos
violentamente. Yo quisiera darle voz
a lo que ustedes hacen, favorecer el
crecimiento y la esperanza en la
República Democrática del Congo y
en este continente. He venido aquí



animado por el deseo de dar voz a
quien no la tiene. Cuánto quisiera
que los medios de comunicación
social dieran más espacio a este país
y a toda África; que se conozcan los
pueblos, las culturas, los
sufrimientos y las esperanzas de este
joven continente del futuro. Se
descubrirán inmensos talentos e
historias de verdadera grandeza
humana y cristiana; historias nacidas
en un clima auténtico, que conoce
bien el respeto por los más pequeños,
por los ancianos y por la creación.

Es bueno darles voz aquí en la
Nunciatura, porque las
Representaciones Pontificias, las
“casas del Papa” diseminadas por el
mundo, son y deben ser
amplificadores de promoción
humana, centros de caridad, en
primera línea en la diplomacia de la
misericordia, favoreciendo ayudas
concretas y promoviendo redes de
cooperación. Esto ya se hace,



discretamente, en tantas partes del
mundo, y aquí desde hace mucho
tiempo. Esta casa es una presencia
cercana desde hace décadas.
Inaugurada hace noventa años como
Delegación Apostólica, está por
celebrar, dentro de pocos días, el
sexagésimo aniversario de haber
sido elevada a Nunciatura.

Hermanos y hermanas que aman
este país y se dedican a su gente, todo
lo que hacen es maravilloso, aunque
no es para nada sencillo. Dan ganas
de llorar al escuchar historias como
las que me han contado, sobre
personas que sufren por la
indiferencia generalizada que las
entregó a una vida errante, que las
llevó a vivir en las calles,
exponiéndose al riesgo de violencia
física y de abusos sexuales, y
también a ser acusadas de brujería,
cuando sólo necesitan amor y
cuidados. Me conmovió lo que me
dijiste tú, Tekadio, que a causa de la



lepra te sientes aún hoy, en el 2023,
“discriminado, observado con
desprecio y humillado”, mientras que
la gente, con una mezcla de
vergüenza, de incomprensión y de
miedo, se apura a limpiar incluso ahí
por donde pasó simplemente tu
sombra. La pobreza y el rechazo
ofenden al hombre, desfiguran su
dignidad; son como ceniza que apaga
el fuego que se lleva por dentro. Sí,
cada persona, en cuanto creada a
imagen de Dios, resplandece con un
fuego luminoso, pero sólo el amor
quita la ceniza que lo cubre. Sólo
devolviendo la dignidad se restituye
la humanidad. Me ha entristecido
escuchar que también aquí, como en
muchas partes del mundo, niños y
ancianos son descartados. Además de
escandaloso, esto es nocivo para la
sociedad entera, que se construye
precisamente a partir del cuidado de
los ancianos y de los niños, de las
raíces y del futuro. Recordemos que
un desarrollo verdaderamente



humano no puede estar privado de
memoria y de futuro. La memoria,
llevada por los ancianos; el futuro,
llevado por los jóvenes.

Hermanos, hermanas, hoy quisiera
compartir con ustedes y, por medio
de ustedes, con los numerosos
operadores de bien en este gran país,
dos preguntas. En primer lugar, ¿vale
la pena? ¿Vale la pena
comprometerse frente a un océano
de necesidades en constante y
dramático aumento? ¿No sería
trabajar en vano, además de ser
muchas veces desalentador? Nos
ayuda lo que dijo sor María Celeste:
“A pesar de nuestra pequeñez, el
Señor crucificado desea tenernos a
su lado para sostener el drama del
mundo”. Es verdad, la caridad
sintoniza con Dios y Él nos sorprende
con prodigios inesperados que se
realizan por medio de quien ama.
Sus historias son ricas de
acontecimientos impresionantes,



conocidos por el corazón de Dios e
imposibles para las solas fuerzas
humanas. Pienso en lo que nos
contaste tú, Pierre, al decir que en el
desierto de la impotencia y de la
indiferencia, en el mar del dolor,
junto con tus amigos, descubriste que
Dios no los había olvidado, porque
les envió personas que no se dieron
la vuelta cruzando la calle donde
estaban. Así, en sus rostros ustedes
descubrieron el de Jesús y ahora
quieren hacer lo mismo por los
demás. El bien es así, es difusivo, no
se deja paralizar por la resignación
ni por las estadísticas, sino que invita
a donar a los demás cuanto se ha
recibido gratuitamente. Recibo y doy.
Se necesita que principalmente los
jóvenes vean esto: rostros que
superan la indiferencia mirando a las
personas a los ojos; manos que no
empuñan armas ni manipulan
dinero, sino que se extienden hacia
quien está en el suelo y lo levantan a
su dignidad, a la dignidad de hija e



hijo de Dios. Sólo en un caso es lícito
mirar a una persona desde arriba
hacia abajo: para ayudarla a
levantarse. De otra manera, no se
puede mirar nunca a una persona
desde arriba hacia abajo.

Por tanto, vale la pena, y es un buen
signo que las autoridades, por medio
de los recientes acuerdos con la
Conferencia Episcopal, hayan
reconocido y valorado la obra de
quienes se comprometen en el
campo social y caritativo.
Ciertamente, eso no significa que se
pueda delegar sistemáticamente al
voluntariado el cuidado de los más
frágiles, ni el esfuerzo en la
asistencia sanitaria y en la
educación. Son tareas prioritarias de
quien gobierna, con la atención
puesta en garantizar los servicios
básicos también a la población que
vive lejos de los grandes núcleos
urbanos. Al mismo tiempo, los
creyentes en Cristo nunca deben



mancillar el testimonio de la caridad,
que es testimonio de Dios, buscando
privilegios, prestigio, visibilidad o
poder. Esto es una cosa fea, que no se
debe hacer nunca. No, los medios, los
recursos y los buenos resultados son
para los pobres, y quien se ocupa de
ellos siempre está llamado a recordar
que el poder es servicio y que la
caridad no lleva a dormirse en los
laureles, sino que requiere urgencia
y concreción. En este sentido, entre
las muchas cosas por hacer, quisiera
subrayar un reto que compete a
todos y en gran medida a este país.
Lo que causa la pobreza no es tanto
la ausencia de bienes o de
oportunidades, sino su distribución
no equitativa. El que pertenece a una
clase acomodada, en particular si es
cristiano, está llamado a compartir lo
que posee con quien está privado de
lo necesario, más aún si pertenece al
mismo pueblo. No se trata de una
cuestión de bondad, sino de justicia.
No es filantropía, es fe. Porque, como



dice la Escritura, «la fe sin obras está
muerta» (St 2,26).

Un segundo interrogante, justamente
sobre el deber y sobre la urgencia del
bien, es ¿cómo realizarlo? ¿Cómo
hacer caridad, qué criterios seguir? A
este respecto, quisiera ofrecerles tres
ideas sencillas. Son aspectos que las
instituciones caritativas aquí
operantes ya conocen, pero hace
bien recordarlos, para que el servicio
a Jesús en los pobres sea un
testimonio cada vez más fecundo.

Antes que nada, la caridad requiere 
ejemplaridad. De hecho, no es sólo
una cosa que se hace, sino que es
expresión de aquello que se es. Se
trata de un estilo de vida, de vivir el
Evangelio. Por tanto, se necesita
credibilidad y transparencia. Pienso
en la gestión financiera y
administrativa de los proyectos, pero
también en el compromiso por
ofrecer servicios adecuados y



cualificados. Justamente este es el
espíritu que caracteriza tantas obras
eclesiales de las que este país se ve
beneficiado y que han marcado su
historia. ¡Que siempre haya
ejemplaridad!

En segundo lugar, la amplitud de
miras, es decir, el saber mirar hacia
adelante. Es fundamental que las
iniciativas y las obras de bien,
además de que respondan a las
exigencias inmediatas, sean
sostenibles y duraderas; no
simplemente asistencialistas, sino
realizadas sobre la base de lo que
realmente se puede hacer y con una
perspectiva a largo plazo, para que
perduren en el tiempo y no terminen
con quien las comenzó. En este país,
por ejemplo, hay un suelo
increíblemente fecundo, una tierra
extremadamente fértil. La
generosidad de quien ayuda no
puede dejar de abrazar esta
característica, para favorecer el



desarrollo interno de quienes
habitan esta tierra, para enseñarles a
cultivarla, dando vida a proyectos de
desarrollo que pongan el futuro en
sus manos. Más que distribuir
bienes, lo cual será siempre
necesario, es mejor transmitir
conocimientos y herramientas que
hagan el desarrollo autónomo y
sostenible. A este respecto, pienso
también en el gran aporte que ha
ofrecido la asistencia sanitaria
católica, que, en este país, como en
muchos otros del mundo, da alivio y
esperanza a la población, saliendo al
encuentro de los que sufren, con
gratuidad y con seriedad, buscando
siempre —tal como debe ser—
socorrer con instrumentos modernos
y adecuados.

Ejemplaridad, amplitud de miras y,
finalmente, el tercer elemento: 
conexión. Hermanos y hermanas, es
necesario crear una red, no sólo
virtualmente, sino concretamente, tal



como sucede en este país en la 
sinfonía de vida del gran bosque y de
su variada vegetación. Crear una red,
es decir, trabajar cada vez más
juntos, estar en constante sinergia
entre ustedes, en comunión con las
Iglesias locales y con el territorio.
Trabajar en red, cada uno, con su
propio carisma, pero juntos,
relacionados, compartiendo los
asuntos urgentes, las prioridades, las
necesidades, sin cerrazones ni
autorreferencialidad, prontos para
apoyar a otras comunidades
cristianas y a otras religiones, así
como a muchos organismos
humanitarios presentes. Todo por el
bien de los pobres. Crear una red con
todos.

Queridos hermanos y hermanas, les
dejo estos puntos y les agradezco lo
que han depositado el día de hoy en
mi corazón. Sí, muchas gracias
porque me han conmovido el
corazón. Ustedes valen mucho. Los



bendigo y les pido, por favor, que
sigan rezando por mí, porque lo
necesito. Gracias.

Jueves, 2 de febrero de 2023

Encuentro con los jóvenes y los
catequistas en el Estadio de los
Mártires

Gracias por el cariño, por la danza y
por sus palabras. Estoy feliz de
haberlos mirado a los ojos, de
haberlos saludado y bendecido
mientras festejaban levantando sus
manos al cielo.

Ahora quisiera pedirles, por unos
instantes, no me miren a mí, sino
miren sus manos. Abran las palmas
de las manos, mírenlas atentamente.
Amigos, Dios ha puesto en sus manos
el don de la vida, el futuro de la
sociedad y de este gran país.



Hermano, hermana, ¿tus manos te
parecen pequeñas y débiles, vacías e
inadecuadas para tareas tan
grandes? Quisiera llamar tu atención
sobre un detalle: todas las manos son
similares, pero ninguna es igual a la
otra; nadie tiene unas manos iguales
a las tuyas, por eso eres un tesoro
único, irrepetible e incomparable.
Nadie en la historia puede
sustituirte. Pregúntate entonces,
¿para qué sirven mis manos?, ¿para
construir o para destruir, para dar o
para acaparar, para amar o para
odiar? Ves, puedes apretar la mano y
cerrarla, y se vuelve un puño; o
puedes abrirla y ponerla a
disposición de Dios y de los demás.
Esta es la decisión fundamental,
desde tiempos antiguos, desde Abel,
que ofreció con generosidad los
frutos de su trabajo, mientras Caín
«se abalanzó sobre su hermano y lo
mató» (Gn 4,8). Joven que sueñas con
un futuro distinto, de tus manos nace
el mañana, de tus manos puede



llegar la paz que falta en este país.
Pero, concretamente, ¿qué es lo que
hay que hacer? Quisiera sugerirles
algunos “ingredientes para el
futuro”, cinco, que pueden asociar a
los dedos de la mano.

Al pulgar, el dedo más cercano al
corazón, corresponde la oración, que
hace latir la vida. Puede parecer una
realidad abstracta, lejana de los
problemas tangibles. Sin embargo, la
oración es el primer ingrediente, el
más esencial, porque nosotros solos
no somos capaces. No somos
omnipotentes y, cuando alguien cree
que es así, fracasa miserablemente.
Es como un árbol arrancado que,
aunque sea grande y robusto, no se
mantiene en pie por sí mismo. Por
eso, es necesario enraizarse en la
oración, en la escucha de la Palabra
de Dios, que nos permite crecer cada
día en profundidad, dar fruto y
transformar la contaminación que
respiramos en oxígeno vital. Para



conseguirlo, cada árbol necesita un
elemento simple y esencial, el agua. Y
es así, la oración es “el agua del
alma”, es humilde, no se ve, pero da
vida. Quien reza, madura
interiormente y sabe levantar la
mirada hacia lo alto, acordándose
que fue hecho para el cielo.

Hermano, hermana, es necesaria la
oración, una oración viva. No te
dirijas a Jesús como a un ser lejano y
distante al que hay que tenerle
miedo, sino como al mejor de los
amigos, que dio la vida por ti. Él te
conoce, cree en ti y te ama, siempre.
Mirándolo clavado en la cruz para
salvarte, comprendes cuánto vales
para Él. Y puedes confiarle tus
propias cruces, tus temores, tus
afanes, arrojándolas sobre su cruz.
Los abrazará. Lo hizo ya hace dos mil
años y aquella cruz, que hoy
soportas, era ya parte de la suya. No
tengas miedo de tomar entre las
manos el crucifijo y apretarlo contra



tu pecho, derramando tus lágrimas
sobre Jesús. Y no te olvides mirar su
rostro, el rostro de un Dios joven,
vivo, resucitado. Sí, Jesús ha vencido
el mal, hizo de la cruz un puente
hacia la resurrección. Entonces,
levanta cada día las manos hacia Él
para alabarlo y bendecirlo; grítale las
esperanzas de tu corazón, confíale
los secretos más íntimos de la vida: la
persona que amas, las heridas que
llevas dentro, los sueños que tienes
en el corazón. Cuéntale acerca de tu
barrio, de tus vecinos, de tus
maestros y compañeros, de tus
amigos y coetáneos; cuéntale de tu
país. Dios ama esta oración viva,
concreta, hecha con el corazón. Le
permite intervenir, entrar en los
pliegues de la vida de un modo
especial, llegar con su “fuerza de
paz”, que tiene un nombre. ¿Saben
cuál es? El Espíritu Santo, aquel que
consuela y da la vida. Él es el motor
de la paz, es la verdadera fuerza de
la paz. Por eso la oración es el arma



más potente que existe. Te trasmite
el consuelo y la esperanza de Dios. Te
abre siempre nuevas posibilidades y
te ayuda a vencer los miedos. Sí,
quien reza supera el miedo y se hace
cargo de su propio futuro. ¿Creen
esto? ¿Quieren elegir la oración como
su secreto; como el agua del alma;
como la única arma que llevarán con
ustedes; como compañera de viaje
cada día?

Miremos ahora el segundo dedo, el
índice. Con este indicamos algo a los
demás. Los otros, la comunidad, este
es el segundo ingrediente. Amigos,
no dejen que su juventud se estropee
por la soledad y el aislamiento.
Piénsense siempre juntos y serán
felices, porque la comunidad es el
camino para estar bien consigo
mismo, para ser fieles a la propia
llamada. Las decisiones
individualistas, en cambio, al
principio parecen atrayentes, pero
después sólo dejan un gran vacío



interior. Piensen en la droga; te
esconde de los demás, de la
verdadera vida, para hacerte sentir
omnipotente, pero al final te
encuentras despojado de todo.
Piensen también en la dependencia
del ocultismo y de la brujería, que te
atrapan en las garras del miedo, de la
venganza y de la rabia. No se dejen
encantar por esos falsos paraísos
egoístas, construidos en base a la
apariencia, los beneficios fáciles o
unas religiosidades desviadas.

Y cuídense de la tentación de señalar
a alguien con el dedo, de excluir a
otro porque tenga un origen distinto
al de ustedes, del regionalismo, del
tribalismo, que parecen fortalecerlos
en su grupo y, en cambio,
representan la negación de la
comunidad. ¿Saben cómo sucede
esto? Primero se cree en los
prejuicios sobre los demás, después
se justifica el odio y, por tanto, la
violencia, y al final nos encontramos



en medio de la guerra. Pero —me
pregunto— ¿has hablado alguna vez
con las personas de los otros grupos
o has estado siempre encerrado en el
tuyo? ¿Has escuchado alguna vez las
historias de los otros?, ¿te has
acercado a sus sufrimientos? Cierto,
es más fácil condenar a alguien que
entenderlo; pero el camino que Dios
nos indica para construir un mundo
mejor pasa por el otro, por el
conjunto, por la comunidad. Es hacer
Iglesia, ampliar horizontes, ver en
cada uno el propio prójimo, hacerse
cargo del otro. ¿Ves alguien solo,
sufriendo, olvidado? Acércate. No
para hacerle ver lo bueno que eres,
sino para darle tu sonrisa y ofrecerle
tu amistad.

David, dijiste que los jóvenes quieren
justamente estar conectados con los
demás, pero que las redes sociales a
veces los confunden. Es verdad, la
virtualidad no basta. No podemos
conformarnos con el mero



interactuar con personas lejanas e
incluso falsas. La vida no se escoge
tocando la pantalla con el dedo. Es
triste ver jóvenes que están horas
frente a un teléfono. Después de que
contemplaran tanto tiempo la
pantalla, los miras a la cara y ves que
no sonríen, la mirada está cansada y
aburrida. Nada ni nadie puede
sustituir la fuerza del grupo, la luz de
los ojos, la alegría de compartir.
Hablar, escucharse es esencial;
mientras que en la pantalla cada uno
busca sólo lo que le interesa, ustedes
descubran cada día la belleza de
dejarse sorprender por los demás,
por sus historias y sus experiencias.

Intentemos ahora hacer una prueba
de lo que significa formar
comunidad. Por unos instantes, por
favor, tomen la mano del que está a
su lado. Siéntanse una única Iglesia,
un único Pueblo. Siente que tu bien
depende del bien del otro, que es
multiplicado por la comunidad.



Siéntete custodiado por el hermano y
por la hermana, por alguien que te
acepta tal como eres y que quiere
cuidar de ti. Y siéntete responsable
de los demás, parte viva de una gran
red de fraternidad donde nos
sostenemos mutuamente y en la que
tú eres indispensable. Sí, eres
indispensable y responsable para tu
Iglesia y tu país; perteneces a una
historia más grande, que te llama a
ser protagonista, creador de
comunión, defensor de fraternidad,
indómito soñador de un mundo más
unido.

En esta aventura no están solos, toda
la Iglesia, esparcida por el mundo,
los apoya. ¿Es un desafío difícil? Sí,
pero es posible. Tienen también
amigos que desde las tribunas del
cielo los alientan hacia estas metas.
¿Saben quiénes son? Los santos.
Pienso por ejemplo en el beato
Isidoro Bakanja, en la beata María
Clementina Anuarite, en san Kisito y



sus compañeros, testigos de la fe,
mártires que no cedieron a la lógica
de la violencia, sino que confesaron
con la vida la fuerza del amor y del
perdón. Sus nombres, escritos en el
cielo, permanecerán en la historia,
mientras que la cerrazón y la
violencia se vuelven siempre en
contra de quienes las comenten. Sé
que muchas veces han demostrado
que saben levantarse para defender,
incluso a costa de grandes sacrificios,
los derechos humanos y la esperanza
en una vida mejor para todos en el
país. Les agradezco por esto y honro
la memoria de cuantos —tantos—
han perdido la vida o la salud en
favor de estas nobles causas. Y los
animo a que sigan adelante juntos,
sin miedo, como comunidad.

Oración, comunidad, llegamos al
dedo central, que se eleva por
encima de los otros casi para
recordarnos algo imprescindible. Es
el ingrediente fundamental para un



futuro que esté a la altura de sus
expectativas. Es la honestidad. Ser
cristianos es testimoniar a Cristo. Por
tanto, el primer modo para hacerlo
es vivir rectamente, como Él quiere.
Eso significa no dejarnos enredar en
los lazos de la corrupción. El
cristiano no puede más que ser
honesto, de lo contrario traiciona su
identidad. Sin honestidad no somos
discípulos ni testigos de Jesús; somos
paganos, idólatras que adoran su
propio yo en vez de adorar a Dios,
que usan a los demás en lugar de
servirlos.

Pero —me pregunto— ¿cómo vencer
el cáncer de la corrupción, que
parece difundirse sin parar? Nos
ayuda san Pablo, con una frase
sencilla y genial, que pueden repetir
hasta aprenderla de memoria. Es
esta: «No te dejes vencer por el mal.
Por el contrario, vence al mal,
haciendo el bien» (Rm 12,21). No te
dejes vencer por el mal, no se dejen



manipular por los individuos o los
grupos que buscan usarlos para
mantener vuestro país en la espiral
de la violencia y la inestabilidad,
para poder así seguir controlándolo
sin tener consideración por nadie. 
Por el contrario, vence al mal,
haciendo el bien, sean ustedes los que
transformen la sociedad, los que
conviertan el mal en bien, el odio en
amor, la guerra en paz. ¿Quieren
serlo? Si lo quieren, es posible.
¿Saben por qué? Porque cada uno de
ustedes tiene un tesoro que nadie
puede robarles. Es vuestra capacidad
de decidir. Sí, tú eres las decisiones
que tomas y siempre puedes elegir
hacer lo correcto. Somos libres para
elegir. No permitan que sus vidas
sean arrastradas por la corriente
contaminada; no se dejen llevar
como un tronco seco en un río de
lodo. Siéntanse indignados, sin caer
nunca en los halagos de la
corrupción, que son persuasivos pero
envenenados.



Recuerdo el testimonio de un joven
como ustedes, Floribert Bwana Chui:
hace 15 años, con tan solo veintiséis
años de edad, fue asesinado en Goma
por haber obstruido el paso de
productos alimenticios en mal
estado, que habrían dañado la salud
de la gente. Podía haberlo ignorado,
no lo habrían descubierto e incluso
se habría beneficiado. Pero, como
cristiano, rezó, pensó en los demás y
eligió ser honesto, diciendo “no” a la
suciedad de la corrupción. Esto
significa mantener las manos
limpias, mientras que las manos que
trafican con dinero se manchan de
sangre. Si alguno te intentara
sobornar, te prometiera favores y
riquezas, no caigas en la trampa, no
dejes que te engañen, no permitas
que te engulla la ciénaga del mal. No
te dejes vencer por el mal, no creas en
las tramas oscuras del dinero, que te
hundirán en las tinieblas. Ser
honestos es resplandecer en el día, es
difundir la luz de Dios, es vivir la



bienaventuranza de la justicia: vence
al mal, haciendo el bien.

Hemos llegado al cuarto dedo, el
anular. En él se ponen los anillos
nupciales. Pero, si lo piensan, el
anular es también el dedo más débil,
el que cuesta más trabajo levantar.
Nos recuerda que las grandes metas
de la vida, el amor en primer lugar,
pasan a través de la fragilidad, el
esfuerzo y las dificultades. Estos
deben vivirse, afrontarse con
paciencia y confianza, sin abrumarse
por problemas inútiles, como por
ejemplo transformar el valor
simbólico de la dote en un precio casi
de mercado. Pero, en nuestra
fragilidad, en las crisis, ¿cuál es la
fuerza que nos permite seguir
adelante? El perdón. Porque
perdonar quiere decir saber empezar
de nuevo. Perdonar no significa
olvidar el pasado, sino no resignarse
a que se repita. Es cambiar el curso
de la historia. Es levantar al que ha



caído. Es aceptar la idea de que nadie
es perfecto y que no sólo yo, sino que
todos tienen el derecho de empezar
de nuevo.

Amigos, para crear un futuro nuevo
necesitamos dar y recibir perdón.
Esto es lo que hace el cristiano: no
ama sólo a aquellos que lo aman,
sino que sabe detener con el perdón
la espiral de las venganzas
personales y tribales. Pienso en el
beato Isidoro Bakanja, vuestro
hermano, que fue torturado durante
mucho tiempo porque no había
renunciado a dar testimonio de su
piedad y había propuesto el
cristianismo a otros jóvenes. No
cedió nunca a sentimientos de odio y
al dar la vida, perdonó a su verdugo.
El que perdona lleva a Jesús también
allí donde no lo acogen, introduce el
amor donde el amor es rechazado. El
que perdona construye el futuro.
Pero, ¿cómo conseguir esta
capacidad de perdonar? Dejándonos



perdonar por Dios. Cada vez que nos
confesamos somos nosotros los
primeros en recibir esa fuerza que
cambia la historia. Dios nos perdona
siempre, siempre y de forma
gratuita. Y también a nosotros se nos
dice, como está escrito en el
Evangelio: «Ve, y procede tú de la
misma manera» (Lc 10,37). Sigue
adelante dejando el rencor, sin
veneno ni odio. Sigue adelante
haciendo tuyo el estilo de Dios, el
único que renueva la historia. Sigue
adelante y cree que con Dios siempre
se puede empezar de nuevo, siempre
se puede perdonar.

Oración, comunidad, honestidad,
perdón. Hemos llegado al último
dedo, el más pequeño. Tú podrías
decir, soy poca cosa y el bien que
puedo hacer es una gota en el mar.
Pero es precisamente la pequeñez, el
hacerse pequeño, lo que atrae a Dios.
La palabra clave en este sentido es 
servicio. El que sirve se hace



pequeño. Como una semilla
minúscula, parece que desaparece en
la tierra y, sin embargo, da fruto.
Según nos dice Jesús, el servicio es el
poder que transforma el mundo. Por
eso, la pequeña pregunta que puedes
atarte al dedo cada día es: ¿qué puedo
hacer yo por los demás? Es decir,
¿cómo puedo servir a la Iglesia, a mi
comunidad, a mi país? Olivier nos
dijo que en algunas regiones aisladas
son los catequistas los que sirven
cotidianamente a las comunidades
de fe y que esto en la Iglesia deber
ser “una tarea de todos”. Es verdad, y
es hermoso servir a los demás,
hacerse cargo, hacer algo
gratuitamente, como lo hace Dios con
nosotros. Yo quisiera agradecerles,
queridos catequistas, porque para
muchas comunidades ustedes son
vitales como el agua; háganlas crecer
siempre con la limpidez de su
oración y de su servicio. Servir no es
permanecer con los brazos cruzados;
es ponerse en movimiento. Muchos



se movilizan porque son atraídos por
su propio interés; ustedes no tengan
miedo de movilizarse por el bien, de
invertir en el bien, en el anuncio del
Evangelio, preparándose de manera
apasionada y adecuada, dando vida a
proyectos organizados, de largo
alcance. Y no tengan miedo de hacer
oír sus voces, porque no sólo el
futuro, sino también el presente está
en sus manos. Sitúense en el centro
del presente.

Amigos, les he dejado cinco consejos
para distinguir las prioridades entre
todas esas voces persuasivas que
circulan. En la vida, como en el
tránsito urbano, frecuentemente el
desorden crea atascos y bloqueos
inútiles, que hacen perder tiempo y
energías, y alimentan la rabia. Nos
hace bien, en cambio, aun en la
confusión, tener en el corazón y en la
vida puntos fijos, direcciones
estables, para dar comienzo a un
futuro distinto, sin perseguir los



vientos del oportunismo. Queridos
amigos, jóvenes y catequistas, les
agradezco lo que hacen y lo que son,
su entusiasmo, su luz y su esperanza.
Quisiera decirles una última cosa: no
se desanimen nunca. Jesús cree en
ustedes y no los dejará solos. La
alegría que tienen hoy cuídenla y no
dejen que se apague. Como decía
Floribert a sus amigos cuando tenían
baja la moral: “Toma el Evangelio y
léelo. Te consolará, te dará alegría”.
Salgan juntos del pesimismo que
paraliza. La República Democrática
del Congo espera de sus manos un
futuro distinto, porque el futuro está
en sus manos. Que su país vuelva a
ser, gracias a ustedes, un jardín
fraterno, el corazón de paz y de
libertad de África. Gracias.

Encuentro de oración con los
obispos, sacerdotes, religiosos y
religiosas, seminaristas en la
Catedral de Nuestra Señora del
Congo



Queridos hermanos sacerdotes,
diáconos y seminaristas,

queridas consagradas, queridos
consagrados: buenas tardes y feliz
fiesta.

Me alegra encontrarme con ustedes
precisamente hoy, en la fiesta de la
Presentación del Señor, día en el cual
rezamos de modo especial por la
vida consagrada. Todos, como
Simeón, esperamos la luz del Señor
para que ilumine las oscuridades de
nuestra vida y, más aún, todos
desearíamos vivir la misma
experiencia que él hizo en el Templo
de Jerusalén: tomar en brazos a
Jesús. Tomarlo en brazos, para poder
tenerlo ante los ojos y cerca del
corazón. De ese modo, poniendo a
Jesús en el centro nos cambia la
perspectiva sobre la vida y, aun en
medio de trabajos y fatigas, nos
sentimos envueltos por su luz,
consolados por su Espíritu, animados



por su Palabra, sostenidos por su
amor.

Digo esto pensando en las palabras
de bienvenida pronunciadas por el
cardenal Ambongo, las cuales
agradezco. Ha hablado de los
«enormes desafíos» que se deben
afrontar para vivir el compromiso
sacerdotal y religioso en esta tierra
marcada por «condiciones difíciles y
frecuentemente peligrosas», tierra de
tanto sufrimiento. Y, sin embargo,
como señalaba, también hay mucha
alegría en el servicio del Evangelio y
son numerosas las vocaciones al
sacerdocio y a la vida consagrada.
Ahí está la abundancia de la gracia
de Dios, que actúa precisamente en
la debilidad (cf. 2 Co 12,9) y que los
hace capaces, junto a los fieles laicos,
de generar esperanza en las
circunstancias muchas veces
dolorosas, de vuestro pueblo.



Es la fidelidad de Dios la que nos da
certeza de que nos acompaña incluso
en las dificultades. Él, por medio del
profeta Isaías, dice: «Pondré un
camino en el desierto y ríos en la
estepa» (43,19). He pensado
proponerles algunas reflexiones que
nacen, precisamente, de estas
palabras de Isaías. Dios abre sus
caminos en nuestros desiertos y
nosotros, ministros ordenados y
personas consagradas, estamos
llamados a ser signo de esta promesa
y a realizarla en la historia del
Pueblo santo de Dios. Pero,
concretamente, ¿a qué se nos llama?
A servir al pueblo como testigos del
amor de Dios. Isaías nos ayuda a
comprender de qué manera.

Por boca del profeta, el Señor llega a
su pueblo en un momento dramático,
mientras los israelitas habían sido
deportados a Babilonia y reducidos a
la esclavitud. Movido por la
compasión, Dios quiere consolarlos.



Esta parte del libro de Isaías,
efectivamente, es conocida como el
“Libro de la consolación”, porque el
Señor dirige a su pueblo palabras de
esperanza y promesas de salvación.
Y lo primero que hace es recordar el
vínculo de amor que lo une a su
pueblo: «No temas, porque yo te he
redimido, te he llamado por tu
nombre, tú me perteneces. Si cruzas
por las aguas, yo estaré contigo, y los
ríos no te anegarán; si caminas por el
fuego, no te quemarás, y las llamas
no te abrasarán» (43,1-2). De ese
modo, el Señor se revela como Dios
de la compasión y nos asegura que
nunca nos dejará solos, siempre
estará a nuestro lado, siendo refugio
y fortaleza en las dificultades. Dios es
compasivo. Los tres nombres de Dios,
los tres rasgos de Dios son
misericordia, compasión y ternura.
Porque todos estos nos acercan a
Dios: un Dios cercano, compasivo y
tierno.



Queridos sacerdotes y diáconos,
consagradas y consagrados,
seminaristas: a través de ustedes el
Señor también hoy quiere ungir a su
pueblo con el aceite de la consolación
y de la esperanza. Y ustedes están
llamados a ser eco de esta promesa
de Dios; a recordar que Él nos ha
formado y a Él le pertenecemos, a
animar la senda de la comunidad; y a
acompañarla en la fe al encuentro de
Aquel que ya camina junto a
nosotros. Dios no permite que las
aguas nos sumerjan, ni que el fuego
nos abrase. Sintámonos portadores
de este anuncio en medio de los
sufrimientos de la gente. Esto es lo
que significa ser servidores del
pueblo: sacerdotes, religiosas,
misioneros que han experimentado
la alegría del encuentro liberador
con Jesús y la ofrecen a los demás.
Recordemos que, si vivimos para
“servirnos” del pueblo en vez de
“servir” al pueblo, el sacerdocio y la
vida consagrada se vuelven estériles.



No se trata de un trabajo para ganar
dinero o tener una posición social, ni
tampoco para resolver la situación
de la familia de origen, sino que se
trata de ser signos de la presencia de
Cristo, de su amor incondicional; del
perdón con el que quiere
reconciliarnos; de la compasión con
la que quiere hacerse cargo de los
pobres. Nosotros fuimos llamados
para ofrecer la vida por los
hermanos y las hermanas,
llevándoles a Jesús, el único que cura
las heridas del corazón.

Para vivir de ese modo nuestra
vocación siempre tendremos
desafíos que afrontar, tentaciones
que vencer. Quisiera brevemente
detenerme sobre estos tres: la 
mediocridad espiritual, la comodidad
mundana, la superficialidad.

Ante todo, vencer la mediocridad
espiritual. ¿Cómo? La Presentación
del Señor, que en el Oriente cristiano



se llama la “fiesta del encuentro”, nos
recuerda cuál es la prioridad de
nuestra vida: el encuentro con el
Señor, especialmente en la oración
personal, porque la relación con Él es
el fundamento de nuestra acción. No
olvidemos que el secreto de todo está
en la oración, porque el ministerio y
el apostolado no son, en primer
término, obra nuestra y no dependen
sólo de los medios humanos. Y
ustedes me dirán: sí, es verdad, pero
los compromisos, las urgencias
pastorales, los esfuerzos apostólicos,
el cansancio amenazan con no
dejarnos ni tiempo ni energías
suficientes para la oración. Por eso
quisiera compartir algunos consejos:
en primer lugar, seamos fieles a
ciertos ritmos litúrgicos de oración
que acompasan la jornada, desde la
Misa al breviario. La celebración
eucarística cotidiana es el corazón
palpitante de la vida sacerdotal y
religiosa. La Liturgia de las Horas
nos permite rezar con la Iglesia y de



forma regular; no la descuidemos
nunca. Y tampoco olvidemos la
Confesión; siempre necesitamos ser
perdonados para poder ofrecer
misericordia. Otro consejo: como
sabemos, no podemos limitarnos a la
mera recitación protocolaria de las
oraciones, sino que es necesario
reservar cada día un tiempo intenso
de oración, para estar con el Señor,
corazón con corazón. Un momento
prolongado de adoración, de
meditación de la Palabra, el santo
Rosario; un encuentro íntimo con
Aquel que amamos sobre todas las
cosas. Además, cuando estamos en
plena actividad, recurramos también
a la oración del corazón, a breves
“jaculatorias” —son un tesoro, las
jaculatorias—, palabras de alabanza,
de agradecimiento y de invocación
que podemos repetir al Señor en
cualquier lugar donde nos
encontremos. La oración nos hace
salir del yo, nos abre a Dios, nos
vuelve a poner en pie porque nos



pone en sus manos; crea en nosotros
el espacio para experimentar la
cercanía de Dios, para que su Palabra
nos sea familiar y, a través de
nosotros, lo sea a todos los que
encontramos. Sin la oración no se va
lejos. Finalmente, para superar la
mediocridad espiritual, no nos
cansemos nunca de invocar a la
Virgen María, —es nuestra Madre— y
de aprender de ella a contemplar y
seguir a Jesús.

El segundo desafío es vencer la
tentación de la comodidad mundana,
de una vida cómoda, en la que se
tienen las cosas más o menos
resueltas y se sigue adelante por
inercia, buscando nuestro confort y
dejándonos llevar sin entusiasmo.
Pero de este modo se pierde el
corazón de la misión, que es salir de
los territorios del yo para ir hacia los
hermanos y las hermanas
ejercitando, en nombre de Dios, el
arte de la cercanía. Hay un gran



riesgo ligado a la mundanidad,
especialmente en un contexto de
pobreza y sufrimiento: el de
aprovecharse del papel que tenemos
para satisfacer nuestras necesidades
y nuestras comodidades. Es triste,
muy triste cuando nos replegamos en
nosotros mismos, convirtiéndonos en
fríos burócratas del espíritu.
Entonces, en vez de servir al
Evangelio, nos preocupamos de
gestionar las finanzas y de llevar
adelante algún negocio que nos
resulte ventajoso. Hermanos y
hermanas, es escandaloso cuando
esto sucede en la vida de un
sacerdote o de un religioso, que, por
el contrario, deberían ser modelos de
sobriedad y de libertad interior. En
cambio, qué hermoso es mantenerse
rectos en las intenciones y libres de
componendas con el dinero,
abrazando con alegría la pobreza
evangélica y trabajando junto a los
pobres. Y qué hermoso es ser signos
luminosos de disponibilidad total al



Reino de Dios, viviendo el celibato.
No permitamos que esos vicios, los
cuales quisiéramos arrancar de los
demás y de la sociedad, se
encuentren bien arraigados en
nosotros. Por favor, estemos alerta a
la comodidad mundana.

Por último, el tercer desafío es vencer
la tentación de la superficialidad.
Dado que el Pueblo de Dios espera
ser alcanzado y consolado por la
Palabra del Señor, se necesitan
sacerdotes y religiosos preparados,
formados, apasionados por el
Evangelio. Se ha puesto un don en
nuestras manos y, de nuestra parte,
sería presuntuoso pensar que
podemos vivir la misión a la que Dios
nos ha llamado sin trabajar cada día
en nosotros mismos y sin formarnos
de forma adecuada, tanto en la vida
espiritual como en la preparación
teológica. La gente no necesita
funcionarios de lo sagrado o
profesionales distantes del pueblo.



Estamos obligados a entrar en el
corazón del misterio cristiano, a
profundizar la doctrina, a estudiar y
meditar la Palabra de Dios; y al
mismo tiempo a permanecer abiertos
a las inquietudes de nuestro tiempo,
a las preguntas cada vez más
complejas de nuestra época, para
poder comprender la vida y las
exigencias de las personas; para
entender de qué manera tomarlas de
la mano y acompañarlas. Por eso, la
formación del clero no es opcional.
Lo digo a los seminaristas, pero vale
para todos: la formación es un
camino que debe continuar siempre
y para toda la vida. Se llama
formación permanente: formación
siempre, para toda la vida.

Si queremos servir al pueblo como
testigos del amor de Dios, hay que
afrontar estos desafíos de los que les
he hablado, porque el servicio es
eficaz sólo si pasa a través del 
testimonio. No olviden esta palabra: 



el testimonio. De hecho, después de
haber pronunciado las palabras de
consolación, el Señor dice por medio
de Isaías: «¿Quién de entre ellos
había anunciado estas cosas? ¿Quién
nos predijo lo que sucedió en el
pasado? Ustedes son mis
testigos» (43,9.10). Testigos, porque
para ser buenos sacerdotes,
diáconos, consagradas y consagrados
no son suficientes las palabras y las
intenciones; lo que realmente cuenta
es la vida misma, la propia vida.
Queridos hermanos y hermanas,
mirándolos a ustedes doy gracias a
Dios, porque son signos de la
presencia de Jesús que pasa por los
caminos de este país y toca la vida de
la gente, las heridas de su carne. Pero
todavía se necesitan jóvenes que le
digan “sí” al Señor, más sacerdotes y
religiosos que dejen trasparentar su
belleza con la propia vida.

En sus testimonios me recordaron
cuán difícil es vivir la misión en una



tierra tan rica de bellezas naturales y
recursos, pero herida por la
explotación, la corrupción, la
violencia y la injusticia. Hablaron
también de la parábola del buen
samaritano; es Jesús que pasa por
nuestros caminos y, especialmente a
través de su Iglesia, se detiene y se
hace cargo de las heridas de los
oprimidos. Queridos hermanos y
hermanas, el ministerio al que están
llamados es precisamente este:
ofrecer cercanía y consolación, como
una luz siempre encendida en medio
de la oscuridad. Aprendamos del
Señor, que siempre está cerca. Y para
ser hermanos y hermanas de todos,
séanlo en primer lugar entre ustedes.
Testigos de fraternidad, jamás en
guerra; testigos de paz, aprendiendo
a superar también las
particularidades de cada cultura y
origen étnico, para que, como afirmó 
Benedicto XVI al dirigirse a los
sacerdotes africanos: «vuestro
testimonio de vida pacífica, por

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html


encima de los confines tribales y
raciales, puede tocar los
corazones» (Exhort. ap. Africae
munus, 108).

Un proverbio dice: «El viento no
quiebra lo que sabe plegarse». La
historia de muchos pueblos de este
continente ha sido, por desgracia,
plegada y plagada de heridas y de
violencia, y por eso, si hay un deseo
que nace del corazón, es el de no
tener que hacerlo más; el de no tener
que someterse más a la prepotencia
de los más fuertes; el de no tener que
abajar más la cabeza bajo el yugo de
la injusticia. Pero podemos acoger las
palabras del proverbio
principalmente en sentido positivo:
existe un plegarse que no es
sinónimo de debilidad, de ser
cobarde, sino de fortaleza; que
significa ser flexibles, superando los
rigorismos; significa cultivar una
humanidad dócil, que no se cierre en
el odio y en el rencor; significa estar

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html


disponibles a dejarnos cambiar, sin
obstinarnos en nuestras propias
ideas y posiciones. Si nos inclinamos
ante Dios, con humildad, Él nos hará
como Él, obreros de la misericordia.
Cuando permanecemos dóciles en las
manos de Dios, Él nos modela y hace
de nosotros personas reconciliadas,
que saben abrirse y dialogar, acoger
y perdonar, poner ríos de paz en las
áridas estepas de la violencia. Y, así,
cuando soplan, impetuosos, los
vientos de los conflictos y de las
divisiones, estas personas no pueden
ser quebrantadas, porque están
llenas del amor de Dios. Sean ustedes
también así, dóciles al Dios de la
misericordia, sin jamás dejarse
quebrantar por los vientos de las
divisiones.

Hermanas y hermanos, gracias de
corazón, por lo que son y lo que
hacen; gracias por el testimonio que
dan a la Iglesia y al mundo. No se
desanimen, los necesitamos. Ustedes



son valiosos, importantes, se lo digo
en nombre de toda la Iglesia. Deseo
que sean siempre canales del
consuelo del Señor y testigos gozosos
del Evangelio; profecía de paz en las
espirales de la violencia; discípulos
del Amor dispuestos a curar las
heridas de los pobres y de los que
sufren. Muchas gracias, hermanas y
hermanos, gracias una vez más por
su servicio y por su celo pastoral. Los
bendigo y los llevo en el corazón. Y
ustedes, por favor, no se olviden de
rezar por mí. Gracias.

Encuentro de oración con los
obispos, sacerdotes, religiosos y
religiosas, seminaristas en la
Catedral de Nuestra Señora del
Congo

Queridos hermanos sacerdotes,
diáconos y seminaristas,

queridas consagradas, queridos
consagrados: buenas tardes y feliz
fiesta.



Me alegra encontrarme con ustedes
precisamente hoy, en la fiesta de la
Presentación del Señor, día en el cual
rezamos de modo especial por la
vida consagrada. Todos, como
Simeón, esperamos la luz del Señor
para que ilumine las oscuridades de
nuestra vida y, más aún, todos
desearíamos vivir la misma
experiencia que él hizo en el Templo
de Jerusalén: tomar en brazos a
Jesús. Tomarlo en brazos, para poder
tenerlo ante los ojos y cerca del
corazón. De ese modo, poniendo a
Jesús en el centro nos cambia la
perspectiva sobre la vida y, aun en
medio de trabajos y fatigas, nos
sentimos envueltos por su luz,
consolados por su Espíritu, animados
por su Palabra, sostenidos por su
amor.

Digo esto pensando en las palabras
de bienvenida pronunciadas por el
cardenal Ambongo, las cuales
agradezco. Ha hablado de los



«enormes desafíos» que se deben
afrontar para vivir el compromiso
sacerdotal y religioso en esta tierra
marcada por «condiciones difíciles y
frecuentemente peligrosas», tierra de
tanto sufrimiento. Y, sin embargo,
como señalaba, también hay mucha
alegría en el servicio del Evangelio y
son numerosas las vocaciones al
sacerdocio y a la vida consagrada.
Ahí está la abundancia de la gracia
de Dios, que actúa precisamente en
la debilidad (cf. 2 Co 12,9) y que los
hace capaces, junto a los fieles laicos,
de generar esperanza en las
circunstancias muchas veces
dolorosas, de vuestro pueblo.

Es la fidelidad de Dios la que nos da
certeza de que nos acompaña incluso
en las dificultades. Él, por medio del
profeta Isaías, dice: «Pondré un
camino en el desierto y ríos en la
estepa» (43,19). He pensado
proponerles algunas reflexiones que
nacen, precisamente, de estas



palabras de Isaías. Dios abre sus
caminos en nuestros desiertos y
nosotros, ministros ordenados y
personas consagradas, estamos
llamados a ser signo de esta promesa
y a realizarla en la historia del
Pueblo santo de Dios. Pero,
concretamente, ¿a qué se nos llama?
A servir al pueblo como testigos del
amor de Dios. Isaías nos ayuda a
comprender de qué manera.

Por boca del profeta, el Señor llega a
su pueblo en un momento dramático,
mientras los israelitas habían sido
deportados a Babilonia y reducidos a
la esclavitud. Movido por la
compasión, Dios quiere consolarlos.
Esta parte del libro de Isaías,
efectivamente, es conocida como el
“Libro de la consolación”, porque el
Señor dirige a su pueblo palabras de
esperanza y promesas de salvación.
Y lo primero que hace es recordar el
vínculo de amor que lo une a su
pueblo: «No temas, porque yo te he



redimido, te he llamado por tu
nombre, tú me perteneces. Si cruzas
por las aguas, yo estaré contigo, y los
ríos no te anegarán; si caminas por el
fuego, no te quemarás, y las llamas
no te abrasarán» (43,1-2). De ese
modo, el Señor se revela como Dios
de la compasión y nos asegura que
nunca nos dejará solos, siempre
estará a nuestro lado, siendo refugio
y fortaleza en las dificultades. Dios es
compasivo. Los tres nombres de Dios,
los tres rasgos de Dios son
misericordia, compasión y ternura.
Porque todos estos nos acercan a
Dios: un Dios cercano, compasivo y
tierno.

Queridos sacerdotes y diáconos,
consagradas y consagrados,
seminaristas: a través de ustedes el
Señor también hoy quiere ungir a su
pueblo con el aceite de la consolación
y de la esperanza. Y ustedes están
llamados a ser eco de esta promesa
de Dios; a recordar que Él nos ha



formado y a Él le pertenecemos, a
animar la senda de la comunidad; y a
acompañarla en la fe al encuentro de
Aquel que ya camina junto a
nosotros. Dios no permite que las
aguas nos sumerjan, ni que el fuego
nos abrase. Sintámonos portadores
de este anuncio en medio de los
sufrimientos de la gente. Esto es lo
que significa ser servidores del
pueblo: sacerdotes, religiosas,
misioneros que han experimentado
la alegría del encuentro liberador
con Jesús y la ofrecen a los demás.
Recordemos que, si vivimos para
“servirnos” del pueblo en vez de
“servir” al pueblo, el sacerdocio y la
vida consagrada se vuelven estériles.
No se trata de un trabajo para ganar
dinero o tener una posición social, ni
tampoco para resolver la situación
de la familia de origen, sino que se
trata de ser signos de la presencia de
Cristo, de su amor incondicional; del
perdón con el que quiere
reconciliarnos; de la compasión con



la que quiere hacerse cargo de los
pobres. Nosotros fuimos llamados
para ofrecer la vida por los
hermanos y las hermanas,
llevándoles a Jesús, el único que cura
las heridas del corazón.

Para vivir de ese modo nuestra
vocación siempre tendremos
desafíos que afrontar, tentaciones
que vencer. Quisiera brevemente
detenerme sobre estos tres: la 
mediocridad espiritual, la comodidad
mundana, la superficialidad.

Ante todo, vencer la mediocridad
espiritual. ¿Cómo? La Presentación
del Señor, que en el Oriente cristiano
se llama la “fiesta del encuentro”, nos
recuerda cuál es la prioridad de
nuestra vida: el encuentro con el
Señor, especialmente en la oración
personal, porque la relación con Él es
el fundamento de nuestra acción. No
olvidemos que el secreto de todo está
en la oración, porque el ministerio y



el apostolado no son, en primer
término, obra nuestra y no dependen
sólo de los medios humanos. Y
ustedes me dirán: sí, es verdad, pero
los compromisos, las urgencias
pastorales, los esfuerzos apostólicos,
el cansancio amenazan con no
dejarnos ni tiempo ni energías
suficientes para la oración. Por eso
quisiera compartir algunos consejos:
en primer lugar, seamos fieles a
ciertos ritmos litúrgicos de oración
que acompasan la jornada, desde la
Misa al breviario. La celebración
eucarística cotidiana es el corazón
palpitante de la vida sacerdotal y
religiosa. La Liturgia de las Horas
nos permite rezar con la Iglesia y de
forma regular; no la descuidemos
nunca. Y tampoco olvidemos la
Confesión; siempre necesitamos ser
perdonados para poder ofrecer
misericordia. Otro consejo: como
sabemos, no podemos limitarnos a la
mera recitación protocolaria de las
oraciones, sino que es necesario



reservar cada día un tiempo intenso
de oración, para estar con el Señor,
corazón con corazón. Un momento
prolongado de adoración, de
meditación de la Palabra, el santo
Rosario; un encuentro íntimo con
Aquel que amamos sobre todas las
cosas. Además, cuando estamos en
plena actividad, recurramos también
a la oración del corazón, a breves
“jaculatorias” —son un tesoro, las
jaculatorias—, palabras de alabanza,
de agradecimiento y de invocación
que podemos repetir al Señor en
cualquier lugar donde nos
encontremos. La oración nos hace
salir del yo, nos abre a Dios, nos
vuelve a poner en pie porque nos
pone en sus manos; crea en nosotros
el espacio para experimentar la
cercanía de Dios, para que su Palabra
nos sea familiar y, a través de
nosotros, lo sea a todos los que
encontramos. Sin la oración no se va
lejos. Finalmente, para superar la
mediocridad espiritual, no nos



cansemos nunca de invocar a la
Virgen María, —es nuestra Madre— y
de aprender de ella a contemplar y
seguir a Jesús.

El segundo desafío es vencer la
tentación de la comodidad mundana,
de una vida cómoda, en la que se
tienen las cosas más o menos
resueltas y se sigue adelante por
inercia, buscando nuestro confort y
dejándonos llevar sin entusiasmo.
Pero de este modo se pierde el
corazón de la misión, que es salir de
los territorios del yo para ir hacia los
hermanos y las hermanas
ejercitando, en nombre de Dios, el
arte de la cercanía. Hay un gran
riesgo ligado a la mundanidad,
especialmente en un contexto de
pobreza y sufrimiento: el de
aprovecharse del papel que tenemos
para satisfacer nuestras necesidades
y nuestras comodidades. Es triste,
muy triste cuando nos replegamos en
nosotros mismos, convirtiéndonos en



fríos burócratas del espíritu.
Entonces, en vez de servir al
Evangelio, nos preocupamos de
gestionar las finanzas y de llevar
adelante algún negocio que nos
resulte ventajoso. Hermanos y
hermanas, es escandaloso cuando
esto sucede en la vida de un
sacerdote o de un religioso, que, por
el contrario, deberían ser modelos de
sobriedad y de libertad interior. En
cambio, qué hermoso es mantenerse
rectos en las intenciones y libres de
componendas con el dinero,
abrazando con alegría la pobreza
evangélica y trabajando junto a los
pobres. Y qué hermoso es ser signos
luminosos de disponibilidad total al
Reino de Dios, viviendo el celibato.
No permitamos que esos vicios, los
cuales quisiéramos arrancar de los
demás y de la sociedad, se
encuentren bien arraigados en
nosotros. Por favor, estemos alerta a
la comodidad mundana.



Por último, el tercer desafío es vencer
la tentación de la superficialidad.
Dado que el Pueblo de Dios espera
ser alcanzado y consolado por la
Palabra del Señor, se necesitan
sacerdotes y religiosos preparados,
formados, apasionados por el
Evangelio. Se ha puesto un don en
nuestras manos y, de nuestra parte,
sería presuntuoso pensar que
podemos vivir la misión a la que Dios
nos ha llamado sin trabajar cada día
en nosotros mismos y sin formarnos
de forma adecuada, tanto en la vida
espiritual como en la preparación
teológica. La gente no necesita
funcionarios de lo sagrado o
profesionales distantes del pueblo.
Estamos obligados a entrar en el
corazón del misterio cristiano, a
profundizar la doctrina, a estudiar y
meditar la Palabra de Dios; y al
mismo tiempo a permanecer abiertos
a las inquietudes de nuestro tiempo,
a las preguntas cada vez más
complejas de nuestra época, para



poder comprender la vida y las
exigencias de las personas; para
entender de qué manera tomarlas de
la mano y acompañarlas. Por eso, la
formación del clero no es opcional.
Lo digo a los seminaristas, pero vale
para todos: la formación es un
camino que debe continuar siempre
y para toda la vida. Se llama
formación permanente: formación
siempre, para toda la vida.

Si queremos servir al pueblo como
testigos del amor de Dios, hay que
afrontar estos desafíos de los que les
he hablado, porque el servicio es
eficaz sólo si pasa a través del 
testimonio. No olviden esta palabra: 
el testimonio. De hecho, después de
haber pronunciado las palabras de
consolación, el Señor dice por medio
de Isaías: «¿Quién de entre ellos
había anunciado estas cosas? ¿Quién
nos predijo lo que sucedió en el
pasado? Ustedes son mis
testigos» (43,9.10). Testigos, porque



para ser buenos sacerdotes,
diáconos, consagradas y consagrados
no son suficientes las palabras y las
intenciones; lo que realmente cuenta
es la vida misma, la propia vida.
Queridos hermanos y hermanas,
mirándolos a ustedes doy gracias a
Dios, porque son signos de la
presencia de Jesús que pasa por los
caminos de este país y toca la vida de
la gente, las heridas de su carne. Pero
todavía se necesitan jóvenes que le
digan “sí” al Señor, más sacerdotes y
religiosos que dejen trasparentar su
belleza con la propia vida.

En sus testimonios me recordaron
cuán difícil es vivir la misión en una
tierra tan rica de bellezas naturales y
recursos, pero herida por la
explotación, la corrupción, la
violencia y la injusticia. Hablaron
también de la parábola del buen
samaritano; es Jesús que pasa por
nuestros caminos y, especialmente a
través de su Iglesia, se detiene y se



hace cargo de las heridas de los
oprimidos. Queridos hermanos y
hermanas, el ministerio al que están
llamados es precisamente este:
ofrecer cercanía y consolación, como
una luz siempre encendida en medio
de la oscuridad. Aprendamos del
Señor, que siempre está cerca. Y para
ser hermanos y hermanas de todos,
séanlo en primer lugar entre ustedes.
Testigos de fraternidad, jamás en
guerra; testigos de paz, aprendiendo
a superar también las
particularidades de cada cultura y
origen étnico, para que, como afirmó 
Benedicto XVI al dirigirse a los
sacerdotes africanos: «vuestro
testimonio de vida pacífica, por
encima de los confines tribales y
raciales, puede tocar los
corazones» (Exhort. ap. Africae
munus, 108).

Un proverbio dice: «El viento no
quiebra lo que sabe plegarse». La
historia de muchos pueblos de este

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html


continente ha sido, por desgracia,
plegada y plagada de heridas y de
violencia, y por eso, si hay un deseo
que nace del corazón, es el de no
tener que hacerlo más; el de no tener
que someterse más a la prepotencia
de los más fuertes; el de no tener que
abajar más la cabeza bajo el yugo de
la injusticia. Pero podemos acoger las
palabras del proverbio
principalmente en sentido positivo:
existe un plegarse que no es
sinónimo de debilidad, de ser
cobarde, sino de fortaleza; que
significa ser flexibles, superando los
rigorismos; significa cultivar una
humanidad dócil, que no se cierre en
el odio y en el rencor; significa estar
disponibles a dejarnos cambiar, sin
obstinarnos en nuestras propias
ideas y posiciones. Si nos inclinamos
ante Dios, con humildad, Él nos hará
como Él, obreros de la misericordia.
Cuando permanecemos dóciles en las
manos de Dios, Él nos modela y hace
de nosotros personas reconciliadas,



que saben abrirse y dialogar, acoger
y perdonar, poner ríos de paz en las
áridas estepas de la violencia. Y, así,
cuando soplan, impetuosos, los
vientos de los conflictos y de las
divisiones, estas personas no pueden
ser quebrantadas, porque están
llenas del amor de Dios. Sean ustedes
también así, dóciles al Dios de la
misericordia, sin jamás dejarse
quebrantar por los vientos de las
divisiones.

Hermanas y hermanos, gracias de
corazón, por lo que son y lo que
hacen; gracias por el testimonio que
dan a la Iglesia y al mundo. No se
desanimen, los necesitamos. Ustedes
son valiosos, importantes, se lo digo
en nombre de toda la Iglesia. Deseo
que sean siempre canales del
consuelo del Señor y testigos gozosos
del Evangelio; profecía de paz en las
espirales de la violencia; discípulos
del Amor dispuestos a curar las
heridas de los pobres y de los que



sufren. Muchas gracias, hermanas y
hermanos, gracias una vez más por
su servicio y por su celo pastoral. Los
bendigo y los llevo en el corazón. Y
ustedes, por favor, no se olviden de
rezar por mí. Gracias.

Viernes, 3 de febrero de 2023

Encuentro con los obispos en la
sede de la CENCO

Queridos hermanos obispos, ¡buenos
días!

Me alegra encontrarme con ustedes y
les agradezco de corazón la calurosa
acogida. Gracias a Mons. Utembi
Tapa por el saludo que me ha
dirigido y por haberles dado voz con
sus palabras: les agradezco cómo
anuncian con valentía el consuelo
del Señor, caminando en medio del



pueblo, compartiendo sus fatigas y
sus esperanzas.

Ha sido hermoso para mí pasar estos
días en vuestra tierra, que con su
gran selva representa el “corazón
verde” de África, un pulmón para el
mundo entero. La importancia de
este patrimonio ecológico nos
recuerda que estamos llamados a
conservar la belleza de la creación y
a defenderla de las heridas causadas
por el egoísmo rapaz. Pero esta
inmensa extensión verde que es
vuestra selva, es también una
imagen que habla a nuestra vida
cristiana. Como Iglesia necesitamos
respirar el aire puro del Evangelio,
expulsar el aire contaminado de la
mundanidad y custodiar el corazón
joven de la fe. Así imagino a la Iglesia
africana y así veo a esta Iglesia
congoleña, una Iglesia joven,
dinámica, alegre, animada por el
anhelo misionero, por el anuncio de
que Dios nos ama y de que Jesús es el



Señor. Vuestra Iglesia está presente
en la historia concreta de este
pueblo, enraizada de modo capilar
en la realidad, protagonista de la
caridad; una comunidad capaz de
atraer y contagiar con su entusiasmo
y, por tanto, al igual que vuestras
selvas, con mucho “oxígeno”.
¡Gracias por ser un pulmón que da
aliento a la Iglesia universal!

Es desagradable comenzar un
párrafo con la palabra
“lamentablemente”, pero debo
hacerlo. Lamentablemente, sé bien
que la comunidad cristiana de esta
tierra tiene también otra fisonomía.
En efecto, vuestro rostro joven,
luminoso y hermoso está surcado por
el dolor y la fatiga, marcado a veces
por el miedo y el desaliento. Es el
rostro de una Iglesia que sufre por su
pueblo, es un corazón en el que
palpita intensamente la vida de la
gente con sus alegrías y
tribulaciones. Es una Iglesia signo



visible de Cristo que, aún hoy, es
rechazado, condenado y despreciado
en tantos crucificados del mundo, y
llora nuestras mismas lágrimas. Es
una Iglesia que, como Jesús, quiere
también secar las lágrimas del
pueblo, comprometiéndose a asumir
las heridas materiales y espirituales
de la gente, y derramando sobre ella
el agua viva y sanadora del costado
de Cristo.

Con ustedes, hermanos, veo a Jesús
que sufre en la historia de este
pueblo, pueblo crucificado, pueblo
oprimido, devastado por una
violencia que no perdona, marcado
por el dolor inocente, obligado a
convivir con las aguas turbias de la
corrupción y la injusticia que
contaminan la sociedad; y que sufre
la pobreza en tantos de sus hijos.
Pero veo al mismo tiempo a un
pueblo que no ha perdido la
esperanza, que abraza con
entusiasmo la fe y mira a sus



Pastores, que sabe volver al Señor y
confiar en sus manos, porque la paz
que anhela, sofocada por la
explotación, por egoísmos de grupos,
por el veneno de los conflictos y las
verdades manipuladas, pueda
finalmente llegar como un don de lo
alto.

Cabe preguntarse, ¿cómo ejercer el
ministerio en esta situación?
Pensando en ustedes, pastores del
Pueblo santo de Dios, me vino a la
mente la historia de Jeremías, un
profeta llamado a vivir su misión en
un momento dramático de la historia
de Israel, en medio de injusticias,
abominaciones y sufrimientos. Él
gastó su vida para anunciar que Dios
nunca abandona a su pueblo y lleva
adelante proyectos de paz incluso en
las situaciones que parecen perdidas
e irrecuperables. Pero este anuncio
consolador de fe, Jeremías lo vivió
ante todo en su persona, él fue el
primero en experimentar la cercanía



de Dios. Sólo así pudo llevar a los
demás una valiente profecía de
esperanza. También vuestro
ministerio episcopal vive entre estas
dos dimensiones, de las que quisiera
hablarles: la cercanía de Dios y la 
profecía para el pueblo.

Ante todo, quisiera invitarlos a que
se dejen abrazar y consolar por la 
cercanía de Dios. Él está cerca
nuestro. La primera palabra que el
Señor dirige a Jeremías es esta:
«Antes de formarte en el vientre
materno, yo te conocía» (Jr 1,5). Es
una declaración de amor que Dios
esculpe en el corazón de cada uno de
nosotros, que nadie puede borrar y
que, en medio de las tormentas de la
vida, es una fuente de consuelo. Para
nosotros, que hemos recibido la
llamada a ser pastores del Pueblo de
Dios, es importante estar cimentados
en esta cercanía del Señor,
“estructurarnos en la oración”, 
estando horas delante de Él. Sólo así



se acerca al Buen Pastor el pueblo
que nos ha encomendado y sólo así
nos convertiremos verdaderamente
en pastores, pues nosotros, sin Él, no
podemos hacer nada (cf. Jn 15,5).
Seríamos empresarios, “maestros”,
pero no seguiríamos la vocación del
Señor. Sin Él no podemos hacer
nada. Que no vaya a suceder que nos
creamos autosuficientes, mucho
menos que se vea en el episcopado la
posibilidad de escalar posiciones
sociales y de ejercitar el poder. Ese
feo espíritu del “carrerismo”. Y, sobre
todo, que no entre el espíritu de la
mundanidad, que nos hace
interpretar el ministerio según
criterios de beneficio personal, que
nos vuelven fríos y alejados de la
administración de cuanto nos ha sido
confiado, que nos lleva a servirnos
del rol antes que a servir a los demás,
y a no cuidar más esa relación
indispensable, la de la oración
humilde y cotidiana. No olvidemos
que la mundanidad es lo peor que le



puede suceder a la Iglesia, es lo peor.
Siempre me ha impactado ese final
del libro del cardenal De Lubac sobre
la Iglesia, las últimas tres, cuatro
páginas, donde dice que la
mundanidad espiritual es lo peor que
puede suceder, peor aún que la
época de los Papas mundanos y
concubinarios. Es peor. Y la
mundanidad está siempre al acecho.
¡Estemos atentos!

Queridos hermanos obispos,
cuidemos la cercanía con el Señor
para ser sus testigos creíbles y
portavoces de su amor ante el
pueblo. Él quiere ungirlo a través de
nosotros con el aceite de la
consolación y de la esperanza. Son
ustedes la voz con la que Dios quiere
decir a los congoleses: «Tú eres un
pueblo consagrado al Señor, tu
Dios» (Dt 7,6). El anuncio del
Evangelio, la animación de la vida
pastoral y la guía del pueblo no
pueden resolverse con principios



distantes de la realidad de la vida
cotidiana, sino que deben tocar las
heridas y comunicar la cercanía
divina, para que las personas
descubran su dignidad de hijos de
Dios y aprendan a caminar con la
frente en alto, sin agachar la cabeza
ante las humillaciones y las
opresiones. Por medio de ustedes
este pueblo tiene la gracia de sentir
dirigidas a él palabras similares a las
que el Señor dijo a Jeremías: «Eres
un pueblo bendito, antes de formarte
yo ya te había pensado, conocido,
amado». Si cultivamos la cercanía
con Dios, nos sentimos impulsados
hacia el pueblo y sentiremos siempre
compasión por aquellos que nos son
confiados. Esa actitud de la
compasión, que no es un
sentimiento; es un sufrir con.
Animados y fortalecidos por el Señor,
nos hacemos, a su vez, instrumentos
de consuelo y de reconciliación para
los demás, para sanar las llagas de
los que sufren, mitigar el dolor de los



que lloran, alzar a los pobres, liberar
a las personas de tantas formas de
esclavitud y de opresión. De manera
que la cercanía con Dios da profetas
para el pueblo, capaces de sembrar la
Palabra que salva en la historia
herida de la propia tierra.

Y para adentrarnos en este segundo
punto, la profecía para el pueblo,
miremos de nuevo la experiencia de
Jeremías. Después de haber recibido
la Palabra amorosa y consoladora de
Dios, está llamado a ser «profeta para
las naciones» (Jr 1,5), enviado para
llevar luz en la oscuridad, para dar
testimonio en un contexto de
violencia y corrupción. Y Jeremías,
que devora la Palabra del Señor,
pues es para él gozo y alegría del
corazón (cf. Jr 15,16), confiesa que
esa misma Palabra siembra en él una
inquietud imposible de suprimir, y lo
conduce a encontrarse con otros
para que sean abrazados por la
presencia de Dios. «Pero había en mi



corazón —escribe— como un fuego
abrasador, encerrado en mis huesos:
me esforzaba por contenerlo, pero
no podía» (Jr 20,9). No podemos
retener sólo para nosotros la Palabra
de Dios, no podemos contener su
fuerza; es un fuego que quema
nuestra apatía y enciende en
nosotros el deseo de iluminar a quien
está en la oscuridad. La Palabra de
Dios es un fuego que quema por
dentro y que nos empuja a salir. Esta
es nuestra identidad episcopal:
encendidos por el fuego de la Palabra
de Dios, en salida hacia el Pueblo de
Dios, con celo apostólico.

Pero —podríamos preguntarnos—,
¿en qué consiste este anuncio
profético de la Palabra, este ardor? Al
profeta Jeremías el Señor le dice: «Yo
pongo mis palabras en tu boca. Yo te
establezco en este día sobre las
naciones y sobre los reinos, para
arrancar y derribar, para perder y
demoler, para edificar y plantar» (Jr



1,9-10). Son verbos fuertes: primero 
arrancar y derribar, para luego poder
edificar y plantar. Se trata de
colaborar en favor de una historia
nueva que Dios desea construir en
un mundo de perversión e injusticia.
Así que también ustedes están
llamados a seguir alzando su voz
profética, para que las conciencias se
sientan interpeladas y cada uno
pueda ser protagonista y responsable
de un futuro diferente. Por tanto, es
necesario arrancar las plantas
venenosas del odio y el egoísmo, del
rencor y la violencia; derribar los
altares consagrados al dinero y a la
corrupción; edificar una convivencia
fundada en la justicia, la verdad y la
paz; y finalmente, plantar semillas de
renovación, para que el Congo del
mañana sea verdaderamente el que
el Señor sueña, una tierra bendecida
y feliz, ya no más maltratada,
oprimida ni ensangrentada.



Pero tengamos cuidado, pues no se
trata de una acción política. La
profecía cristiana se encarna en
muchas acciones políticas y sociales,
pero la tarea de los obispos y de los
pastores en general no es esta. Es
más bien la del anuncio de la Palabra
para despertar las conciencias, para
denunciar el mal, para alentar a los
que están abatidos y sin esperanza.
“Consuela, consuela a mi pueblo”,
esa frase que resuena es una
invitación del Señor: consolar al
pueblo. “Consuela, consuela a mi
pueblo”. Es un anuncio hecho no sólo
con palabras, sino con cercanía y
testimonio: cercanía, ante todo, con
los sacerdotes —los sacerdotes son
los más próximos a un obispo—,
escucha de los agentes pastorales,
apoyo al espíritu sinodal para
trabajar juntos. Y testimonio, porque
los pastores, primero y en todo,
deben ser creíbles, y en particular al
cultivar la comunión, en la vida
moral y en la administración de los



bienes. En este sentido, es esencial
saber construir armonía, sin subirse
a pedestales, sin asperezas, sino
dando buen ejemplo con el sostén y
perdón mutuos, trabajando juntos,
como modelos de fraternidad, de paz
y de sencillez evangélica. Que nunca
suceda que, mientras el pueblo sufre
de hambre, se diga de ustedes: “a
aquellos no les importa y se va uno a
su campo, otro a su negocio” (cf. Mt
22,5). No, por favor, los negocios
dejémoslos fuera de la viña del
Señor. Un pastor no puede ser un
hombre de negocios, ¡no puede!
Seamos pastores y servidores del
pueblo de Dios, no administradores
de cosas, no hombres de negocios,
¡pastores! La administración del
obispo debe ser la del pastor: delante
del rebaño, en medio del rebaño,
detrás del rebaño. Delante del
rebaño para indicar el camino; en
medio del rebaño para sentir su olor
y no perderlo; detrás del rebaño para
ayudar a los que van más despacio, y



también para dejar al rebaño un
poco solo y ver dónde encuentra
pastos. El pastor tiene que moverse
en estas tres direcciones.

Queridos hermanos obispos, he
compartido con ustedes lo que sentía
en mi corazón, es decir, cultivar la
cercanía con el Señor para ser signos
proféticos de su compasión por el
pueblo. Les ruego que no descuiden
el diálogo con Dios y no dejen que el
fuego de la profecía se extinga por
cálculos o ambigüedades con el
poder, ni tampoco por la vida
tranquila o por la rutina. Ante el
pueblo que sufre y ante la injusticia,
el Evangelio nos pide alzar la voz.
Cuando alzamos la voz, según Dios,
nos arriesgamos. Un hermano de
ustedes lo hizo, el siervo de Dios
Mons. Christophe Munzihirwa,
pastor valiente y voz profética, que
protegió a su pueblo ofreciendo su
vida. El día antes de morir envió un
mensaje a todos, diciendo: “En estos



días, ¿qué más podemos hacer?
Permanezcamos firmes en la fe.
Confiemos en que Dios no nos
abandonará y que de alguna parte
surgirá para nosotros un pequeño
destello de esperanza. Dios no nos
abandonará si nos comprometemos a
respetar la vida de nuestros vecinos,
sea cual sea la etnia a la que
pertenecen”. El día después fue
asesinado en una plaza de la ciudad,
pero su semilla, plantada en esta
tierra, junto a la de muchos otros,
dará fruto. Es bueno recordar, con
gratitud, a los grandes pastores que
marcaron la historia de vuestro país
y de vuestra Iglesia; que los
evangelizaron y precedieron en la fe.
Hermanos, ellos son vuestras raíces,
que los robustecen en el ardor
evangélico. Pienso en el bien que me
ha hecho conocer al cardenal
Laurent Monsengwo Pasinya.

Estimados hermanos, no tengan
miedo de ser profetas de esperanza



para el pueblo, voces armónicas de la
consolación del Señor, testigos y
anunciadores gozosos del Evangelio,
apóstoles de la justicia, samaritanos
de la solidaridad; testigos de
misericordia y reconciliación en
medio de la violencia desencadenada
no sólo por la explotación de los
recursos y por los conflictos étnicos y
tribales, sino también y sobre todo,
por la fuerza oscura del maligno,
enemigo de Dios y del hombre. Pero
no se desanimen nunca, el
Crucificado ha resucitado, Jesús
vence, es más, ya ha vencido al
mundo (cf. Jn 16,33) y desea
resplandecer en ustedes, en vuestra
valiosa labor, en vuestra semilla
fecunda de paz. Hermanos, quiero
agradecerles vuestro servicio,
vuestro celo pastoral y vuestro
testimonio.

Llegando ya al final de este viaje,
quisiera expresarles mi
agradecimiento a todos ustedes y a



cuantos lo han preparado. Tuvieron
la paciencia de esperar un año, ¡qué
buenos son! Gracias por esto.
Tuvieron que trabajar el doble,
porque la primera vez la visita fue
cancelada, pero yo sé que son
misericordiosos con el Papa. De
verdad, gracias. El próximo mes de
junio van a celebrar en Lubumbashi
el Congreso Eucarístico Nacional.
Jesús está verdaderamente presente
y operante en la Eucaristía; ahí da
paz y restaura, consuela y une,
ilumina y transforma; ahí inspira,
sostiene y hace eficaz su ministerio.
Que la presencia de Jesús, pastor
manso y humilde de corazón,
vencedor del mal y de la muerte,
transforme este gran país y sea
siempre vuestra alegría y vuestra
esperanza. Los bendigo de corazón.

Quisiera agregar una sola cosa: dije
“sean misericordiosos”. La
misericordia. Perdonar siempre.
Cuando un fiel viene a confesarse,



viene a pedir perdón, viene a pedir la
caricia del Padre. Y nosotros, con el
dedo acusador: “¿Cuántas veces? ¿Y
cómo lo has hecho?”. No, esto no.
Perdonar. Siempre. “Pero no sé… es
que el código me dice…”. El código lo
tenemos que observar, porque es
importante, pero el corazón del
pastor va más allá. Arriesguen. Por el
perdón, arriesguen. Siempre.
Perdonen siempre, en el Sacramento
de la Reconciliación. Y así sembrarán
perdón en toda la sociedad.

Los bendigo de corazón. Y, por favor,
sigan rezando por mí, porque esta
tarea es un poco difícil. Pero confío
en ustedes. Gracias.

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el jardín del
Palacio Presidencial (Yuba)

Señor Presidente de la República,

señores Vicepresidentes,



ilustres Miembros del Gobierno y del
Cuerpo diplomático,

distinguidas Autoridades religiosas,

insignes Representantes de la
sociedad civil y del mundo de la
cultura,

señoras y señores:

Gracias, señor Presidente, por sus
palabras. Me alegra estar en esta
tierra que llevo en el corazón. Le
agradezco, señor Presidente, la
bienvenida que me ha dirigido.
Saludo cordialmente a cada uno de
ustedes y, a través de ustedes, a todas
las mujeres y a los hombres que
habitan en este joven y querido país.
Vengo como peregrino de
reconciliación, con el sueño de
acompañarles en su camino de paz,
un camino tortuoso, pero que ya no
puede ser postergado. No he llego
solo, porque en la paz, como en la
vida, se camina juntos. Me encuentro



ante ustedes con dos hermanos, el
Arzobispo de Canterbury y el
Moderador de la Asamblea general
de la Iglesia de Escocia, a los que
agradezco lo que nos dirán. Juntos,
tendiéndoles la mano, nos
presentamos a ustedes y a este
pueblo en el nombre de Jesucristo,
Príncipe de la paz.

Nos hemos embarcado en esta 
peregrinación ecuménica de paz
después de haber escuchado el grito
de todo un pueblo que, con gran
dignidad, llora por la violencia que
sufre, por la constante inseguridad,
por la pobreza que lo golpea y por los
desastres naturales que lo
atormentan. Son años de guerras y
conflictos que parecen no tener fin,
incluso también recientemente,
incluso ayer, se han verificado
violentos enfrentamientos, mientras
que los procesos de reconciliación y
las promesas de paz permanecen
incumplidas. Que este sufrimiento



extenuante no sea en vano; que la
paciencia y los sacrificios del pueblo
sursudanés, de esta gente joven,
humilde y valiente, interpelen a
todos y, que como semillas que en la
tierra dan vida a la planta, vean
nacer brotes de paz que den fruto.
Hermanos y hermanas, es la hora de
la paz.

Aquí abundan los frutos y la
vegetación gracias al gran río que
atraviesa el país. Lo que el antiguo
historiador Heródoto decía de Egipto,
es decir, que era un “don del Nilo”,
vale también para Sudán del Sur.
Verdaderamente, como se dice aquí,
esta es una “tierra de gran
abundancia”. Quisiera por tanto
dejarme transportar por la imagen
del gran río que atraviesa este país
reciente, pero con una historia
antigua. Durante siglos los
exploradores se han adentrado en el
territorio en que nos encontramos
para remontar el Nilo Blanco en



búsqueda de las fuentes del río más
largo del mundo. Quisiera comenzar
mi itinerario con ustedes partiendo
precisamente de la búsqueda de las
fuentes de nuestra convivencia.
Porque esta tierra, que abunda de
muchos bienes en el subsuelo, pero,
sobre todo, en los corazones y en las
mentes de sus habitantes, hoy
necesita volver a apagar su sed en
fuentes frescas y vitales.

Distinguidas autoridades, ustedes
son esas fuentes, las fuentes que
riegan la convivencia común, los
padres y las madres de este país
niño. Ustedes están llamados a
regenerar la vida social, como
fuentes límpidas de prosperidad y de
paz, porque esto es lo que necesitan
los hijos de Sudán del Sur: necesitan
padres, no patrones; pasos decididos
hacia el desarrollo, no continuas
caídas. Ya es hora de que los años
sucesivos al nacimiento del país,
marcados por una infancia herida,



dejen paso a un crecimiento pacífico.
Ilustres autoridades, vuestros “hijos”
y la historia misma les recordarán si
hacen el bien a esta población, que
les has sido confiada para servirla.
Las generaciones futuras honrarán o
borrarán la memoria de sus nombres
en base a cuanto ustedes hagan
ahora, porque, así como el río deja
las fuentes para comenzar su curso,
también el curso de la historia dejará
atrás a los enemigos de la paz y dará
renombre a quienes trabajaron por
la paz. En efecto, lo enseña la
Escritura, «el que busca la paz tendrá
una descendencia» (Sal 37,37).

La violencia, sin embargo, hace
retroceder el curso de la historia. El
mismo Heródoto mostraba el
trastorno generacional, señalando
cómo en la guerra no son los hijos
quienes entierran a los padres, sino
los padres los que entierran a los
hijos (cf. Historias I,87). Para que esta
tierra no quede reducida a un



cementerio, sino que vuelva a ser un
jardín floreciente, les ruego, de todo
corazón, que acojan una palabra
sencilla, que no es mía, sino de
Cristo. Él la pronunció precisamente
en un jardín, en el Getsemaní,
cuando, ante el discípulo que había
desenvainado la espada, dijo:
«Basta» (Lc 22,51). Señor Presidente,
señores Vicepresidentes, en nombre
de Dios, del Dios al que juntos
rezamos en Roma; del Dios manso y
humilde de corazón (cf. Mt 11,29), en
el que mucha gente de vuestro país
cree, ha llegado la hora de decir 
basta, sin condiciones y sin “peros”.
Basta ya de sangre derramada, basta
de conflictos, basta de agresiones y
acusaciones recíprocas sobre quien
haya sido culpable, basta de dejar al
pueblo sediento de paz. Basta de
destrucción, es la hora de la
construcción. Hay que dejar atrás el
tiempo de la guerra y propiciar un
tiempo de paz. Y sobre esto, señor
Presidente, me viene al corazón ese



coloquio nocturno que hace tantos
años tuvimos en Uganda. Su
voluntad de paz estaba allí. Sigamos
adelante con esto.

Volvamos a las fuentes del río, al
agua que simboliza la vida. En las
fuentes de este país encontramos
otra palabra, que designa el curso
emprendido por el pueblo
sursudanés el 9 de julio de 2011: 
República. Pero, ¿qué quiere decir ser
una res publica? Significa
reconocerse como realidad pública,
es decir, afirmar que el Estado es de
todos; y, por tanto, que quien, en su
seno, asume responsabilidades
mayores, presidiéndolo o
gobernándolo, está obligado a
ponerse al servicio del bien común.
Este es el propósito de la autoridad:
servir a la comunidad. La tentación
que está siempre al acecho es
servirse de ella para alcanzar los
propios intereses. No basta por tanto
llamarse República; es necesario



serlo, a partir de los bienes
primarios. Que los abundantes
recursos, con los que Dios ha
bendecido esta tierra, no se reserven
a unos pocos, sino que sean
prerrogativa de todos, y que los
planes de reactivación económica se
correspondan con proyectos
dirigidos a una ecua distribución de
las riquezas.

Para la vida de la República es
fundamental el desarrollo
democrático. Este tutela la benéfica
distribución de los poderes públicos,
de modo que, por ejemplo, quien
administra la justicia pueda
ejercitarla sin condicionamientos por
parte de quien legisla o gobierna. La
democracia presupone, además, el
respeto de los derechos humanos,
custodiados por la ley y por su
aplicación, y específicamente
presupone la libertad de expresar las
propias ideas. En efecto, es necesario
recordar que no hay paz sin justicia



(cf. S. Juan Pablo II, Mensaje para la
celebración de la XXXV Jornada
Mundial de la Paz, 1 enero 2002),
pero también que no hay justicia sin
libertad. Por tanto, se debe conceder
a cada ciudadano y ciudadana la
posibilidad de disponer del don
único e irrepetible de la existencia
con los medios adecuados para
realizarlo. Como escribía el Papa
Juan, el hombre tiene «derecho a la
existencia, a la integridad corporal, a
los medios necesarios para un
decoroso nivel de vida» (S. Juan XIII,
Carta enc. Pacem in terris, 11).

El río Nilo, dejando las fuentes,
después de haber atravesado algunas
zonas escarpadas que crean cascadas
y rápidos, una vez que entra en la
llanura sursudanesa, precisamente
en los alrededores de Yuba, se hace
navegable, para después adentrarse
en zonas más pantanosas.
Análogamente, espero que el
itinerario de paz de la República no

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


proceda entre altos y bajos, sino que,
desde esta capital, se vuelva
transitable, sin quedarse
empantanado en la inercia. Amigos,
es tiempo de pasar de las palabras a
los hechos. Es tiempo de pasar
página; es tiempo de compromiso en
favor de una transformación que es
urgente y necesaria. El proceso de
paz y de reconciliación requiere un
nuevo impulso. Que se entienda y se
lleve adelante el acuerdo de paz, así
como la hoja de ruta. En un mundo
marcado por las divisiones y los
conflictos, este país acoge una
peregrinación ecuménica de paz, que
constituye una rareza; ojalá
represente un cambio de marcha, la
ocasión para que Sudán del Sur
vuelva a navegar por aguas
tranquilas, reanudando el diálogo sin
falsedades y oportunismos. Que sea
para todos una ocasión para relanzar
la esperanza, no sólo para el
gobierno, sino para todos; que cada
ciudadano pueda comprender que ya



no es tiempo de dejarse llevar por las
aguas malsanas del odio, del
tribalismo, del regionalismo y de las
diferencias étnicas. Hermanos y
hermanas, es tiempo de navegar 
juntos hacia el futuro, juntos. Esta
palabra no se debe olvidar: juntos.

El cauce del gran río nos sigue
ayudando, sugiriéndonos la
modalidad. En su recorrido, junto al
lago No se une a otro río, dando vida
al denominado Nilo Blanco. La
límpida claridad de las aguas brota,
por tanto, del encuentro. Este es el
camino, hermanos y hermanas:
respetarse, conocerse y dialogar.
Porque, si detrás de cada agresión
hay rabia y rencor, y detrás de cada
rabia y rencor está el recuerdo de
heridas, humillaciones y errores que
no se han sanado, la única ruta para
salir de ahí es el encuentro, la cultura
del encuentro: acoger a los demás
como hermanos y darles su espacio,
incluso sabiendo dar un paso atrás.



Esta actitud, esencial para los
procesos de paz, es indispensable
también para el desarrollo
cohesionado de la sociedad. Y para
pasar de la barbarie del
enfrentamiento al civismo del
encuentro es decisivo el papel que
pueden y quieren realizar los
jóvenes. Que se les aseguren por ello
espacios de libertad y de encuentro
donde reunirse y debatir; y donde
puedan hacerse cargo, sin miedo, del
futuro que les pertenece. Que se
involucre más, incluso en los
procesos políticos y decisionales,
también a las mujeres, las madres,
que saben cómo se genera y se
conserva la vida. Que haya respeto
hacia ellas, porque quien comete
violencia contra una mujer, la
comete contra Dios, que de una
mujer tomó la carne.

Cristo, el Verbo encarnado, nos ha
enseñado que cuanto más pequeños
nos hacemos, dando espacio a los



demás y acogiendo a cada prójimo
como a un hermano, más grandes
somos a los ojos del Señor. La joven
historia de este país, desgarrado por
los enfrentamientos étnicos, necesita
reencontrar la mística del encuentro,
la gracia de la comunidad. Es
necesario mirar más allá de los
grupos y de las diferencias para
caminar como un único pueblo, en el
que, como sucede en el Nilo, los
distintos afluentes traigan riquezas.
Fue precisamente a través del río que
los primeros misioneros, hace más de
un siglo, llegaron a estas costas; a
ellos se unieron con el tiempo
muchos cooperantes. A todos ellos
quisiera agradecerles la hermosa
obra que realizan. Pero también
pienso en los misioneros, que
lamentablemente encuentran la
muerte mientras siembran la vida.
No los olvidemos y no dejemos de
garantizarles a ellos y a los
cooperantes la necesaria seguridad;
ni de respaldar sus obras de bien con



los apoyos necesarios, de modo que
el río del bien siga fluyendo.

Con todo, un gran río puede a veces
desbordarse y provocar desastres. En
esta tierra, lamentablemente, lo han
experimentado muchas víctimas de
inundaciones, a las que expreso mi
cercanía, invitando a que no se les
prive de las ayudas oportunas. Las
calamidades naturales recuerdan
una creación herida y destrozada,
que de ser fuente de vida puede
convertirse en amenaza de muerte.
Es necesario hacerse cargo, con una
mirada amplia, que tenga en el punto
de mira a las generaciones futuras.
Pienso, en particular, en la necesidad
de combatir la deforestación causada
por el afán de conseguir más
ganancias.

Para prevenir los desbordamientos
de un río es necesario mantener
limpio su lecho. Dejando de lado la
metáfora, la limpieza que el curso de



la vida social necesita es la lucha
contra la corrupción. Tráficos inicuos
de dinero, tramas ocultas para
enriquecerse, negocios clientelares,
falta de transparencia: este es el
fondo contaminado de la sociedad
humana, que impide que los recursos
necesarios lleguen donde es más
necesario; en primer lugar, para
combatir la pobreza, que constituye
el terreno fértil en el que se enraízan
odios, divisiones y violencia. La
urgencia de un país civilizado es
hacerse cargo de sus ciudadanos, en
particular de los más frágiles y
desfavorecidos. Pienso sobre todo en
los millones de desplazados que
viven aquí. Cuántos de ellos han
tenido que dejar su casa y se
encuentran relegados en los
márgenes de la vida luego de
enfrentamientos y migraciones
forzadas.

Con el fin de que las aguas de vida no
se transformen en peligros de



muerte es fundamental dotar a un
río de diques adecuados. Esto vale
también para la convivencia
humana. En primer lugar, debe
detenerse el tráfico de armas que, a
pesar de las prohibiciones, continúan
llegando a muchos países de la zona
y también a Sudán del Sur. Aquí se
necesitan muchas cosas, pero
ciertamente no hay ninguna
necesidad de más instrumentos de
muerte. Otros diques son
imprescindibles para garantizar el
curso de la vida social; me refiero al
desarrollo de adecuadas políticas
sanitarias; a la necesidad de
infraestructuras vitales; y, de modo
especial, al papel primordial de la
alfabetización y de la instrucción,
único camino para que los hijos de
esta tierra tomen las riendas de su
futuro. Ellos, como todos los niños de
este continente y del mundo, tienen
derecho a crecer teniendo en sus
manos cuadernos y juguetes, y no
herramientas de trabajo y armas.



El Nilo Blanco, finalmente, deja
Sudán de Sur, atraviesa otros
estados, se encuentra con el Nilo Azul
y llega al mar. El río no conoce
fronteras, sino que une territorios.
De modo similar, para alcanzar un
desarrollo adecuado es esencial, hoy
más que nunca, cultivar las
relaciones positivas con otros países,
comenzando por los circundantes.
Pienso también en la preciosa
contribución de la comunidad
internacional en lo que respecta a
este país. Expreso mi reconocimiento
por el esfuerzo dirigido a favorecer
la reconciliación y el desarrollo del
mismo. Estoy convencido de que,
para aportar subsidios provechosos,
es indispensable una comprensión
real de las dinámicas y de los
problemas sociales. No basta
observarlos y denunciarlos desde el
exterior; es necesario implicarse, con
paciencia y determinación y, más en
general, resistir la tentación de
imponer modelos prestablecidos que,



por el contrario, son extraños a la
realidad local. Como dijo san Juan
Pablo II hace treinta años en Sudán:
«Hay que hallar soluciones africanas
para los problemas
africanos» (Discurso durante la
Ceremonia de bienvenida, 10 febrero
1993).

Señor Presidente, distinguidas
Autoridades, siguiendo el itinerario
del Nilo he querido adentrarme en el
camino de este país que es tan joven
como querido. Sé que algunas de mis
expresiones pueden haber sido
francas y directas, pero les ruego que
crean que esto nace del afecto y de la
preocupación con la que sigo
vuestras vicisitudes, junto a los
hermanos con los que he venido hoy
aquí, peregrino de paz. Deseamos
ofrecerles de corazón nuestra
plegaria y nuestro respaldo para que
Sudán del Sur se reconcilie y cambie
de ruta; para que su curso vital no se
detenga ante el aluvión de la

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html


violencia, obstaculizado por los
cenagales de la corrupción ni
frustrado por el desbordamiento de
la pobreza. El Señor del cielo, que
ama esta tierra, le conceda un nuevo
tiempo de paz y de prosperidad. Que
Dios bendiga la República de Sudán
del Sur. Gracias.

Sábado, 4 de febrero de 2023

Encuentro con los obispos,
sacerdotes, religiosos y religiosas,
seminaristas en la Catedral de
Santa Teresa

Queridos hermanos obispos,
presbíteros y diáconos,

queridos consagrados y consagradas,

queridos seminaristas, novicias,
novicios y aspirantes: ¡buenos días a
todos!



Desde hace tiempo tenía el deseo de
encontrarme con ustedes; por eso
hoy quisiera agradecer al Señor.
Agradezco a Mons. Tombe Trille su
saludo y a todos ustedes su presencia
y su saludo. Algunos hicieron días de
camino para estar hoy aquí. Llevo
siempre grabados en el corazón
algunos momentos que hemos vivido
antes de esta visita, como la
celebración en San Pedro en el 2017,
durante la cual elevamos una súplica
a Dios pidiendo el don de la paz; y el
retiro espiritual del 2019 con los
líderes políticos, que fueron
invitados para que, por medio de la
oración, acogieran en sus corazones
la firme resolución de trabajar por la
reconciliación y la fraternidad en el
país. Nuestra necesidad primordial
es acoger a Jesús, nuestra paz y
nuestra esperanza.

En mi discurso de ayer me inspiré en
el curso de las aguas del Nilo, que
atraviesa vuestro país como si fuera

https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2023/february/documents/20230203-autorita-sudsudan.html


su espina dorsal. En la Biblia, a
menudo se asocia el agua a la acción
de Dios creador; a la compasión que
sacia nuestra sed cuando
atravesamos el desierto; a la
misericordia que nos purifica cuando
caemos en el pantano del pecado. Él,
en el Bautismo, nos ha santificado
«por el baño del nuevo nacimiento y
la renovación del Espíritu Santo» (Tt
3,5). Precisamente desde una
perspectiva bíblica, quisiera mirar
nuevamente las aguas del Nilo. Por
una parte, en el lecho de este curso
de agua se derraman las lágrimas de
un pueblo inmerso en el sufrimiento
y en el dolor, martirizado por la
violencia; un pueblo que puede rezar
como el salmista: «Junto a los ríos de
Babilonia, nos sentábamos a
llorar» (Sal 137,1). Las aguas del gran
río, en efecto, recogen el llanto
desgarrado de vuestra comunidad,
recogen el grito de dolor por tantas
vidas destrozadas, recogen el drama
de un pueblo que huye, la aflicción



del corazón de las mujeres y el miedo
impreso en los ojos de los niños. Se
ve el miedo en los ojos de los niños.
Pero, al mismo tiempo, las aguas del
gran río nos evocan la historia de
Moisés y, por eso, son signo de
liberación y de salvación. Moisés, de
hecho, fue salvado de las aguas y, al
haber conducido a los suyos por el
Mar Rojo, se convirtió en
instrumento de liberación, icono del
auxilio de Dios que ve la opresión de
sus hijos, escucha sus gritos y baja a
liberarlos (cf. Ex 3,7). Contemplando
la historia de Moisés, que guio al
Pueblo de Dios por el desierto,
preguntémonos qué significa ser
ministros de Dios en una historia
marcada por la guerra, el odio, la
violencia y la pobreza. ¿Cómo
ejercitar el ministerio en esta tierra,
a lo largo de la orilla de un río
bañado por tanta sangre inocente,
mientras que los rostros de las
personas que se nos confían están
surcados por lágrimas de dolor? Esta



es la pregunta. Y cuando hablo de
ministerio, lo hago en sentido
amplio: ministerio presbiteral,
diaconal y ministerio catequístico, de
enseñanza, que hacen tantos
consagrados, consagradas y laicos.

Para intentar responder, quisiera
concentrarme en dos actitudes de
Moisés: la docilidad y la intercesión.
Creo que estas dos cosas tocan
nuestra vida, aquí.

Lo primero que nos impacta de la
historia de Moisés es su docilidad a la
iniciativa de Dios. Pero no debemos
pensar que siempre haya sido así; en
un primer momento pretendió llevar
adelante por su cuenta el esfuerzo
por combatir la injusticia y la
opresión. Habiendo sido salvado por
la hija del faraón en las aguas del
Nilo, cuando ya había descubierto su
identidad se conmovió por el
sufrimiento y la humillación de sus
hermanos, tanto que un día decidió



hacer justicia por sí mismo, hiriendo
de muerte a un egipcio que
maltrataba a un hebreo. Sin
embargo, después de este episodio
tuvo que escapar y permanecer
muchos años en el desierto. Allí
experimentó una especie de desierto
interior: había pensado afrontar la
injusticia sólo con sus fuerzas y
ahora, como consecuencia, se había
convertido en un fugitivo; tenía que
esconderse, vivir en soledad y
experimentar el amargo significado
del fracaso. Me pregunto: ¿cuál había
sido el error de Moisés? Pensar que
él era el centro, contando solamente
con sus propias fuerzas. Pero, de ese
modo, se había quedado prisionero
de los peores métodos humanos,
como el de responder a la violencia
con más violencia.

Algo parecido nos puede pasar
también en nuestra vida como
sacerdotes, diáconos, religiosos y
seminaristas, consagradas,



consagrados, todos; en el fondo,
pensamos que nosotros somos el
centro, que podemos confiar —si no
en teoría, al menos en la práctica—
casi exclusivamente en nuestras
propias habilidades; o, como Iglesia,
pensamos dar respuestas a los
sufrimientos y a las necesidades del
pueblo con instrumentos humanos,
como el dinero, la astucia, el poder.
En cambio, nuestra obra viene de
Dios. Él es el Señor y nosotros
estamos llamados a ser dóciles
instrumentos en sus manos. Moisés
aprendió esto cuando, un día, Dios
fue a su encuentro, apareciendo «en
una llama de fuego, que salía de en
medio de la zarza» (Ex 3,2). Moisés se
dejó atraer, dio espacio al asombro,
adoptó una actitud dócil para dejarse
iluminar por la fascinación de ese
fuego, ante el cual pensó: «Voy a
observar este grandioso espectáculo.
¿Por qué será que la zarza no se
consume?» (v. 3). Esta es la docilidad
que se necesita en nuestro



ministerio: acercarnos a Dios con
asombro y humildad. Hermanas y
hermanos, no pierdan el asombro del
encuentro con Dios. No pierdan el
asombro del contacto con la Palabra
de Dios. Moisés se dejó atraer y
orientar por Dios. Confiemos en su
Palabra antes de usar nuestras
palabras, acojamos con
mansedumbre su iniciativa antes de
centrarnos en nuestros proyectos
personales y eclesiales; pues la
primacía no es nuestra, la primacía
es de Dios.

Este dejarnos modelar dócilmente es
lo que nos hace vivir el ministerio de
manera renovada. Ante el Buen
Pastor, comprendemos que no somos
los jefes de una tribu, sino pastores
compasivos y misericordiosos; que
no somos los dueños del pueblo, sino
siervos que se inclinan a lavar los
pies de los hermanos y las hermanas;
que no somos una organización
mundana que administra bienes



terrenos, sino la comunidad de los
hijos de Dios. Hermanas y hermanos,
entonces, hagamos como Moisés en
la presencia de Dios: quitémonos las
sandalias con humilde respeto (cf. v.
5), despojémonos de nuestra
presunción humana, dejémonos
atraer por el Señor y cultivemos el
encuentro con Él en la oración;
acerquémonos cada día al misterio
de Dios, para que nos sorprenda,
para que queme la maleza de
nuestro orgullo y de nuestras
ambiciones desmedidas y nos haga 
humildes compañeros de viaje de las
personas que se nos encomiendan.

Purificado e iluminado por el fuego
divino, Moisés se convierte en
instrumento de salvación para sus
hermanos que sufren; la docilidad a
Dios lo hace capaz de interceder por
ellos. Esta es la segunda actitud de la
que quisiera hablarles hoy: la
intercesión. Moisés hizo experiencia
de un Dios compasivo, que no



permanece indiferente frente al
clamor de su pueblo y desciende a
liberarlo. Es hermoso este descender.
Dios desciende a liberarlo. Dios, por
su condescendencia hacia nosotros,
vino entre nosotros hasta asumir en
Jesús nuestra carne, experimentar
nuestra muerte y nuestros infiernos. 
No deja de descender para
levantarnos. Quien es un
experimentado de Él, está llamado a
imitarlo. Eso hace Moisés, que
“desciende” entre los suyos. Lo hará
más veces durante el paso por el
desierto. Él, en efecto, en los
momentos más importantes y
difíciles, sube y baja del monte de la
presencia de Dios para interceder por
el pueblo, es decir, para entrar en su
historia y acercarlo a Dios.
Hermanos y hermanas, interceder
«no quiere decir simplemente “rezar
por alguien”, como casi siempre
pensamos. Etimológicamente
significa “dar un paso al medio”, o
sea, dar un paso para ponernos en



medio de una situación» (C.M.
Martini, Diccionario Espiritual,
Madrid, 1997). A veces no se obtiene
mucho, pero es necesario hacerlo; un
grito de intercesión. Interceder es,
por tanto, descender para ponerse en
medio del pueblo, “hacerse puentes”
que lo unen con Dios.

A los pastores se les pide que
desarrollen precisamente este arte
de “caminar en medio”. La
especialidad de los pastores debe ser
caminar en medio: en medio de los
sufrimientos, en medio de las
lágrimas, en medio del hambre de
Dios y de la sed de amor de los
hermanos y hermanas. Nuestro
primer deber no es el de ser una
Iglesia perfectamente organizada —
esto lo puede hacer cualquier
empresa—, sino una Iglesia que, en
nombre de Cristo, está en medio de la
vida dolorosa del pueblo y se ensucia
las manos por la gente. Nunca
debemos ejercitar el ministerio



persiguiendo el prestigio religioso y
social —ese feo “hacer carrera”—,
sino caminando en medio y juntos,
aprendiendo a escuchar y a dialogar,
colaborando entre nosotros
ministros y con los laicos. Quisiera
repetir esta palabra importante: 
juntos. No lo olvidemos: juntos.
Obispos y sacerdotes, sacerdotes y
diáconos, pastores y seminaristas,
ministros ordenados y religiosos,
siempre en el respeto de la
maravillosa especificidad de la vida
religiosa. Tratemos de vencer entre
nosotros la tentación del
individualismo, de los intereses de
parte. Es muy triste cuando los
pastores no son capaces de
comunión, ni logran colaborar entre
ellos, ¡incluso se ignoran! Cultivemos
el respeto recíproco, la cercanía, la
colaboración concreta. Si eso no
sucede entre nosotros, ¿cómo
podemos predicarlo a los demás?



Volvamos a Moisés y, para
profundizar en el arte de la
intercesión, miremos sus manos. A
este respecto, la Escritura nos ofrece
tres imágenes: Moisés con el bastón
en sus manos, Moisés con las manos
extendidas y Moisés con las manos
alzadas al cielo.

La primera imagen, la de Moisés con
el bastón en sus manos, nos dice que
él intercede con la profecía. Con ese
bastón realizará prodigios, signos de
la presencia y del poder de Dios, en
cuyo nombre está hablando,
denunciando a voz en grito el mal
que sufre el pueblo y pidiendo al
faraón que lo deje partir. Hermanos
y hermanas, para interceder en favor
de nuestro pueblo, también nosotros
estamos llamados a alzar la voz
contra la injusticia y la
prevaricación, que aplastan a la
gente y utilizan la violencia para
sacar adelante sus negocios a la
sombra de los conflictos. Si queremos



ser pastores que interceden, no
podemos permanecer neutrales
frente al dolor provocado por las
injusticias y las agresiones porque,
allí donde una mujer o un hombre
son heridos en sus derechos
fundamentales, se ofende al mismo
Cristo. Me alegró escuchar en el
testimonio del Padre Luka que la
Iglesia no deja de llevar adelante un
ministerio que es al mismo tiempo
profético y pastoral. ¡Gracias! Gracias
porque, si hay una tentación de la
que tenemos que cuidarnos, es la de
dejar las cosas como están y no
interesarnos por las situaciones a
causa del miedo a perder privilegios
y conveniencias.

Segunda imagen: Moisés con las
manos extendidas. Él, dice la
Escritura, «extendió su mano sobre el
mar» (Ex 14,21). Sus manos
extendidas son el signo de que Dios
está a punto de obrar. Más tarde,
Moisés sostendrá entre sus manos las



tablas de la Ley (cf. Ex 34,29) para
mostrarlas al pueblo; sus manos
extendidas indican la cercanía de
Dios que está obrando y que
acompaña a su pueblo. Para liberar
del mal no es suficiente la profecía;
es necesario extender los brazos
hacia los hermanos y hermanas,
apoyar su camino. Acariciar el
rebaño de Dios. Podemos imaginar a
Moisés que indica el recorrido y
estrecha las manos de los suyos para
animarlos a seguir adelante. Durante
cuarenta años, como anciano,
permanece junto a los suyos; esta es
la cercanía. Y no fue una tarea fácil;
a menudo tuvo que alentar a un
pueblo abatido y cansado,
hambriento y sediento, a veces
también caprichoso, que se dejaba
arrastrar por la murmuración y la
pereza. Y para ejercitar esa tarea
también tuvo que luchar consigo
mismo, porque, en algunas
ocasiones, vivió momentos de
oscuridad y desolación, como aquella



vez que le dijo al Señor: «¿Por qué
tratas tan duramente a tu servidor?
¿Por qué no has tenido compasión de
mí, y me has cargado con el peso de
todo este pueblo? [...] Yo solo no
puedo soportar el peso de todo este
pueblo: mis fuerzas no dan para
tanto» (Nm 11,11.14). Mira la oración
de Moisés: está cansado. Sin
embargo, Moisés no se retiró;
siempre cerca de Dios, nunca se alejó
de los suyos. También nosotros
tenemos esta tarea: extender las
manos, levantar a los hermanos,
recordarles que Dios es fiel a sus
promesas, exhortarlos a seguir
adelante. Nuestras manos han sido
“ungidas por el Espíritu” no sólo para
los ritos sagrados, sino para alentar,
ayudar, acompañar a las personas a
salir de aquello que las paraliza, las
encierra y las vuelve temerosas.

Por último —tercera imagen— las
manos alzadas al cielo. Cuando el
pueblo cayó en el pecado y se



construyó un becerro de oro, Moisés
subió de nuevo al monte —
¡pensemos cuánta paciencia!— y
pronunció una oración que es una
auténtica lucha con Dios para que no
abandone a Israel. Llegó a decir:
«Este pueblo ha cometido un gran
pecado, ya que se han fabricado un
dios de oro. ¡Si tú quisieras
perdonarlo, a pesar de esto…! Y si no,
bórrame por favor del Libro que tú
has escrito» (Ex 32,31-32). Se pone del
lado del pueblo hasta el final, alza la
mano en su favor. No piensa en
salvarse solo, no vende al pueblo por
sus propios intereses. Intercede.
Moisés intercede, Moisés lucha con
Dios; mantiene los brazos alzados en
oración, mientras que sus hermanos
combaten en el valle (cf. Ex 17,8-16).
Sostener con la oración ante Dios las
luchas del pueblo, atraer el perdón,
administrar la reconciliación como
canales de la misericordia de Dios
que perdona los pecados; esa es
nuestra tarea como intercesores.



Queridos hermanos y hermanas,
estas manos proféticas, extendidas y
alzadas cuestan trabajo, no es fácil.
Ser profetas, acompañantes,
intercesores, mostrar con la vida el
misterio de la cercanía de Dios a su
Pueblo puede requerir dar la propia
vida. Muchos sacerdotes, religiosas y
religiosos —como nos ha dicho sor
Regina de sus hermanas— fueron
víctimas de agresiones y atentados
donde perdieron la vida. En realidad,
su existencia la ofrecieron por la
causa del Evangelio y su cercanía a
los hermanos y hermanas nos dejan
un testimonio maravilloso que nos
invita a proseguir su camino.
Podemos recordar a san Daniel
Comboni, que con sus hermanos
misioneros realizó en esta tierra una
gran labor evangelizadora. Él decía
que el misionero debía estar
dispuesto a todo por Cristo y por el
Evangelio, y que se necesitaban
almas audaces y generosas que
supieran sufrir y morir por África.



Pues bien, yo quisiera agradecerles
por lo que hacen en medio de tantas
pruebas y fatigas. Gracias, en
nombre de toda la Iglesia, por su
entrega, su valentía, sus sacrificios y
su paciencia. ¡Gracias! Les deseo,
queridos hermanos y hermanas, que
sean siempre pastores y testigos
generosos, cuyas armas son sólo la
oración y la caridad; pastores
testigos, que se dejan sorprender
dócilmente por la gracia de Dios y
son instrumentos de salvación para
los demás; pastores y profetas de
cercanía que acompañan al pueblo,
intercesores con los brazos alzados.
Que la Virgen Santa los cuide. En este
momento, pensemos en silencio en
estos hermanos y hermanas nuestros
que han dado la vida aquí, en el
ministerio pastoral, y demos gracias
al Señor porque ha estado cerca.
Demos gracias al Señor por su
cercanía martirial. Recemos en
silencio.



Gracias por sus testimonios. Y si
tienen un poquito de tiempo, recen
por mí. Gracias.

Encuentro con los desplazados
internos en la “Freedom Hall”

Queridos hermanos y hermanas:
¡buenas tardes!

Les agradezco sus oraciones, sus
testimonios y sus cantos. He pensado
mucho en ustedes, llevando en el
corazón el deseo de encontrarlos, de
mirarlos a los ojos, de darles la mano
y abrazarlos. Finalmente estoy aquí,
junto a los hermanos con los que
comparto esta peregrinación de paz,
para expresarles toda mi cercanía,
todo mi afecto. Estoy con ustedes,
sufro por ustedes y con ustedes.

Joseph, has hecho una pregunta
decisiva: «¿Por qué estamos
sufriendo en un campo para
desplazados?». ¿Por qué? ¿Por qué
tantos niños y jóvenes como tú están



allí, en vez de ir a la escuela a
estudiar o a un hermoso lugar al aire
libre a jugar? Tú mismo nos has dado
la respuesta, diciendo que es «por los
conflictos que atraviesa actualmente
el país». Es precisamente a causa de
las devastaciones que produce la
violencia humana, además de las que
producen las inundaciones, que
millones de hermanas y hermanos
nuestros, como ustedes, entre los
cuales muchísimas madres con sus
hijos, tuvieron que dejar sus tierras y
abandonar sus aldeas, sus casas.
Lamentablemente en este país
martirizado ser desplazado o
refugiado se ha convertido en una
experiencia normal y colectiva.

Renuevo, por tanto, con todas las
fuerzas, el más apremiante
llamamiento a que cese todo
conflicto, a retomar seriamente el
proceso de paz para que finalicen las
agresiones y la gente pueda volver a
vivir de manera digna. Sólo con la



paz, la estabilidad y la justicia podrá
haber desarrollo y reintegración
social. Pero no podemos esperar más.
Un gran número de niños nacidos en
estos años sólo ha conocido la
realidad de los campos para
desplazados, olvidando el ambiente
del hogar, perdiendo el vínculo con
la propia tierra de origen, con las
raíces, con las tradiciones.

No puede haber futuro en los campos
para desplazados. Se necesita,
precisamente como pedías tú,
Johnson, que todos los jóvenes como
tú tengan la posibilidad de ir a la
escuela y también el espacio para
jugar al fútbol. Es necesario crecer
como sociedad abierta, mezclándose,
formando un único pueblo
atravesando los desafíos de la
integración, también aprendiendo
las lenguas habladas en todo el país y
no sólo en la propia etnia. Es
necesario abrazar el maravilloso
riesgo de conocer y acoger a quienes



son diferentes, para volver a
encontrar la belleza de una
fraternidad reconciliada y
experimentar la aventura impagable
de construir libremente el propio
futuro junto al de toda la comunidad.
Es absolutamente necesario evitar la
marginalización de grupos y la
segregación de seres humanos. Pero
para satisfacer todas estas
necesidades se necesita paz. Y se
necesita la ayuda de muchos, la
ayuda de todos.

Por eso quisiera agradecer a la
vicerrepresentante especial Sara
Beysolow Nyanti el habernos dicho
que hoy es la ocasión para que todos
vean lo que está sucediendo en este
país desde hace años. Aquí, en efecto,
perdura la mayor crisis de refugiados
del continente, con al menos cuatro
millones de hijos de esta tierra que
han sido desplazados; con
inseguridad alimentaria y
malnutrición que afectan a dos



tercios de la población; y con las
previsiones que hablan de una
tragedia humanitaria que puede
empeorar aún más en el transcurso
del año. Pero, sobre todo, quisiera
agradecerle porque, tanto usted
como muchas otras personas, no se
detuvieron a estudiar la situación,
sino que se pusieron manos a la
obra. Usted, señora, recorrió el país,
miró a los ojos a las madres siendo
testigo del dolor que experimentan
por la situación de sus hijos. Me
impresionó cuando afirmó que, a
pesar de todo lo que sufren, la
sonrisa y la esperanza nunca se
apagaron en sus rostros.

Y comparto cuanto ha dicho sobre
ellas: las madres, las mujeres son la
clave para transformar el país. Si
reciben las oportunidades
adecuadas, por medio de su
laboriosidad y su actitud de proteger
la vida, tendrán la capacidad de
cambiar el rostro de Sudán del Sur y



de proporcionarle un desarrollo
sereno y cohesionado. Pero, les
ruego, ruego a todos los habitantes
de estas tierras: que la mujer sea
protegida, respetada, valorada y
honrada. Por favor, protejan,
respeten, valoren y honren a cada
mujer, niña, adolescente, joven,
adulta, madre, abuela. Si no, no
habrá futuro.

Y ahora, hermanos y hermanas, los
sigo mirando, veo sus ojos cansados
pero luminosos, que no han perdido
la esperanza; sus labios que no han
perdido la fuerza de rezar y de
cantar; los veo a ustedes que tienen
las manos vacías pero el corazón
lleno de fe; a ustedes que llevan
dentro un pasado marcado por el
dolor, pero no dejan de soñar con un
futuro mejor. Nosotros hoy,
encontrándonos con ustedes,
quisiéramos dar alas a vuestra
esperanza. Lo creemos, creemos que
ahora, también en los campos para



desplazados, donde,
lamentablemente, la situación del
país los obliga a estar, puede nacer,
como de la tierra desnuda, una
semilla nueva que dará fruto.

Quisiera decirles que ustedes son la
semilla de un nuevo Sudán del Sur, la
semilla para un crecimiento fértil y
lozano del país; ustedes, de las
distintas etnias, ustedes que han
sufrido y están sufriendo, pero que
no quieren responder al mal con otro
mal. Ustedes, que eligen desde ahora
la fraternidad y el perdón, están
cultivando un mañana mejor. Un
mañana que nace hoy, allí donde
están, de la capacidad de colaborar,
de tejer tramas de comunión e
itinerarios de reconciliación con
quienes, aun siendo de diferentes
etnias y procedencias, viven junto a
ustedes. Hermanos y hermanas, sean
ustedes semillas de esperanza, en las
que ya se percibe el árbol que un día,
esperemos cercano, dará fruto. Sí,



ustedes serán los árboles que
absorberán la contaminación de
años de violencia y restituirán el
oxígeno de la fraternidad. Es verdad,
ahora están “plantados” donde no
quieren, pero precisamente en esta
situación de sufrimiento y
precariedad pueden tender la mano
al que está a su lado y experimentar
que están enraizados en la misma
humanidad; de ahí es necesario
recomenzar para redescubrirse
hermanos y hermanas, hijos en la
tierra del Dios del cielo, Padre de
todos.

Queridos hermanos y hermanas, lo
que nos recuerda que una planta
nace de una semilla son las raíces. Es
hermoso que aquí la gente les dé
tanta importancia a sus raíces. He
leído que en estas tierras “las raíces
nunca se olvidan”, porque “los
antepasados nos recuerdan quiénes
somos y cuál debe ser nuestro
camino. Sin ellos estamos perdidos,



temerosos y sin brújula. Sin pasado
no hay futuro” (cf. C. Carlassare, La
capanna di Padre Carlo. Comboniano
tra i Nuer, 2020, 65). En Sudán del
Sur los jóvenes crecen atesorando los
relatos de los ancianos y, si bien la
narrativa de estos años estuvo
caracterizada por la violencia, es
posible, más aún, es necesario
inaugurar una nueva a partir de
ustedes: una nueva narrativa del
encuentro, donde lo que se ha sufrido
no se olvide, sino que esté habitado
por la luz de la fraternidad; una
narrativa que ponga en el centro no
sólo el dramatismo de la crónica,
sino el deseo ardiente de la paz. Sean
ustedes, jóvenes de etnias diferentes,
las primeras páginas de esta
narrativa. Aunque los conflictos, la
violencia y los odios hayan
arrancado los buenos recuerdos de
las primeras páginas de la vida de
esta República, sean ustedes los que
vuelvan a escribir la historia de paz.
Yo les agradezco su fortaleza de



ánimo y todos sus gestos de bien, que
son tan agradables a Dios y hacen
valioso cada día que viven.

También quisiera dirigir una palabra
agradecida a quienes los ayudan, a
menudo en condiciones no sólo
difíciles, sino de emergencia. Gracias
a las comunidades eclesiales por sus
obras, las cuales merecen ser
sostenidas; gracias a los misioneros, a
las organizaciones humanitarias e
internacionales, en particular a las
Naciones Unidas por el gran trabajo
que realizan. Ciertamente, un país no
puede sobrevivir con ayudas
externas, sobre todo teniendo un
territorio tan rico de recursos; pero
ahora dichas ayudas son
extremadamente necesarias.
Quisiera también honrar a los
numerosos trabajadores
humanitarios que han perdido la
vida, así como exhortar a que se
respeten las personas que ayudan y
las estructuras de apoyo a la



población, que no pueden ser objeto
de asaltos y vandalismo. Junto a las
ayudas urgentes, creo que es muy
importante, en perspectiva de futuro,
acompañar a la población en la vía
del desarrollo, por ejemplo,
ayudándola a adquirir técnicas
actualizadas para la agricultura y la
ganadería, de manera que se facilite
un crecimiento más autónomo. Les
pido a todos, con el corazón en la
mano: ayudemos a Sudán del Sur, no
dejemos sola su población, que tanto
ha sufrido y sigue sufriendo.

Por último, deseo dirigir un recuerdo
a los numerosos refugiados
sursudaneses que están fuera del
país y a cuantos no pueden regresar
porque su territorio está ocupado.
Estoy cerca de ellos y espero que
puedan volver a ser protagonistas
del futuro de su tierra,
contribuyendo a su desarrollo de
manera constructiva y pacífica.
Nyakuor Rebecca, me has pedido una



bendición especial para los niños de
Sudán del Sur precisamente para que
puedan crecer todos juntos en la paz.
Nosotros tres como hermanos
daremos la bendición: con mi
hermano Justin y mi hermano Iain,
juntos les daremos la bendición. Que,
con ella, les llegue la bendición de
tantos hermanos y hermanas
cristianos en el mundo, que los
abrazan y alientan sabiendo que en
ustedes, en su fe, en su fuerza
interior, en sus sueños de paz
resplandece toda la belleza del ser
humano.

Oración ecuménica en el Mausoleo
John Garang

Señor Presidente de la República,

Distinguidas Autoridades religiosas y
civiles,

Queridos hermanos y hermanas:



Desde esta tierra amada y
martirizada se acaban de elevar al
cielo muchas oraciones. Diversas
voces se han unido, formando una
sola. Juntos, como Pueblo santo de
Dios, hemos rezado por este pueblo
herido. Como cristianos, rezar es lo
primero y más importante que
estamos llamados a realizar para
poder obrar bien y tener la fuerza
para caminar. Rezar, obrar y 
caminar. Reflexionemos sobre estos
tres verbos.

Ante todo, rezar. El gran esfuerzo de
las comunidades cristianas en la
promoción humana, en la
solidaridad y en la paz sería vano sin
la oración. En efecto, no podemos
promover la paz sin antes haber
invocado a Jesús, «Príncipe de la
paz» (Is 9,5). Lo que hacemos por los
demás y lo que compartimos con
ellos, es primeramente un don
gratuito que recibimos de Él
teniendo las manos vacías. Es gracia,



pura gracia. Somos cristianos porque
somos amados gratuitamente por
Cristo.

Esta mañana me inspiré en la figura
de Moisés y ahora, justamente en
relación a la oración, quisiera volver
a evocar un episodio decisivo para él
y para su pueblo, que aconteció
cuando recién había iniciado a
acompañarlo en su camino hacia la
libertad. Habiendo llegado a la orilla
del mar Rojo, se presenta ante él y
ante todos los israelitas una escena
dramática: delante aparece la
barrera infranqueable de las aguas;
detrás está llegando el ejército
enemigo, con carros y caballos. ¿No
será acaso que esto nos recuerda los
primeros pasos de este país, asaltado
por aguas mortales, como aquellas de
las desastrosas inundaciones que lo
han azotado; y por la brutal violencia
bélica? Pues bien, en esa situación
desesperada Moisés dice al pueblo:
«¡No teman! Manténganse firmes,



porque hoy mismo ustedes van a ver
lo que hará el Señor para
salvarlos» (Ex 14,13). Ahora me
pregunto, ¿de dónde le venía a
Moisés tal certeza, mientras su
pueblo, atemorizado, seguía
lamentándose? Esta fuerza le venía
por escuchar al Señor (cf. vv. 2-4),
que le había prometido manifestar
su gloria. La unión con Él, la
confianza en Él cultivada en la
oración, era el secreto con el que
Moisés pudo acompañar al pueblo,
de la opresión a la libertad.

Es así también para nosotros: rezar
nos da la fuerza para salir adelante;
superar los temores; entrever, aun en
la oscuridad, la salvación que Dios
prepara. Es más, la oración atrae la
salvación de Dios sobre el pueblo. La
oración de intercesión, que
caracterizó la vida de Moisés (cf. Ex
32,11-14), es una obligación sobre
todo para nosotros, pastores del
Pueblo santo de Dios. Para que el



Señor de la paz intervenga ahí donde
los hombres no alcanzan a
construirla, es necesaria la oración;
una tenaz, constante oración de
intercesión. Hermanos, hermanas,
apoyémonos en esto. En nuestras
diversas confesiones, sintámonos
unidos los unos con los otros, como
una única familia; y sintámonos
responsables de orar por todos. En
nuestras parroquias, iglesias,
asambleas de culto y de alabanza,
seamos asiduos y unánimes en la
oración (cf. Hch 1,14), para que
Sudán del Sur, de la misma manera
que el pueblo de Dios en la Escritura,
“llegue a la tierra prometida”; que
disponga, con tranquilidad y justicia,
de la tierra fértil y rica que posee, y
sea colmado de esa paz prometida,
aunque, lamentablemente, no
obtenida aún.

En segundo lugar, justamente en
favor de la causa por la paz, estamos
llamados a trabajar. Jesús quiere que



“trabajemos por la paz” (cf. Mt 5,9);
por eso quiere que su Iglesia no sea
sólo signo e instrumento de la íntima
unión con Dios, sino también de la
unidad de todo el género humano (cf.
Lumen gentium, 1). En efecto, Cristo,
como recuerda el apóstol Pablo, «es
nuestra paz», precisamente en el
sentido del restablecimiento de la
unidad. Él es aquél que de dos hace
uno solo, «derribando el muro de
enemistad que los separaba» (Ef
2,14). Esta es la paz de Dios, no sólo
una tregua a los conflictos, sino una
comunión fraterna, que es el resultad
de conjugar, no de disolver; de
perdonar, no de estar por encima; de
reconciliarse, no de imponerse. Tan
grande es el deseo de paz desde el
cielo, que fue anunciado ya en el
momento del nacimiento de Cristo:
«en la tierra, paz a los hombres
amados por él» (Lc 2,14). Y fue tan
grande la angustia de Jesús por el
rechazo de este don que vino a traer,
que lloró por Jerusalén, diciendo: «¡Si

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


tú también hubieras comprendido en
este día el mensaje de paz!» (Lc
19,42).

Nosotros, queridos hermanos y
hermanas, trabajemos sin cansarnos
por esta paz, que el Espíritu de Jesús
y del Padre nos invita a construir;
una paz que integra las diversidades,
que promueve la unidad en la
pluralidad. Esta es la paz del Espíritu
Santo, que armoniza las diferencias,
mientras que el espíritu enemigo de
Dios y del hombre se vale de la
diversidad para dividir. A este
respecto, la Escritura dice: «Los hijos
de Dios y los hijos del demonio se
manifiestan en esto: el que no
practica la justicia no es de Dios, ni
tampoco el que no ama a su
hermano» (1 Jn 3,10). Queridos
hermanos y hermanas, quien se dice
cristiano tiene que elegir de qué
parte estar. Quien sigue a Cristo elige
la paz, siempre; el que desencadena
guerra y violencia traiciona al Señor



y reniega de su Evangelio. El estilo
que Jesús nos enseña es claro: amar a
todos, pues todos son amados como
hijos del Padre común que está en los
cielos. El amor del cristiano no es
sólo para los que están cerca, sino
para todos, porque cada uno en Jesús
es nuestro prójimo, hermano y
hermana, incluso el enemigo (cf. Mt
5,38-48). Con mayor razón, cuantos
pertenecen a nuestro mismo pueblo,
aunque sean de una etnia distinta.
«Ámense los unos a los otros, como
yo los he amado» (Jn 15,12), este es el
mandamiento de Jesús, que
contradice cualquier visión tribal de
la religión. «Que todos sean uno» (Jn
17,21), esta es la oración ferviente de
Jesús al Padre por todos nosotros, los
creyentes.

Esforcémonos, hermanos y
hermanas, por esta unidad fraterna
entre nosotros los cristianos, y
ayudémonos a transmitir el mensaje
de la paz a la sociedad; a difundir el



estilo de no violencia de Jesús, para
que en quien se profesa creyente no
haya más espacio para una cultura
basada en el espíritu de venganza;
para que el Evangelio no sea sólo un
bonito discurso religioso, sino una
profecía que se hace realidad en la
historia. Pongámonos manos a la
obra; trabajemos por la paz tejiendo
y remendando, nunca cortando o
rasgando. Sigamos a Jesús y, tras de
Él, demos pasos comunes por el
camino de la paz (cf. Lc 1,79).

Y ahora el tercer verbo. Después de
rezar y obrar, caminar. Aquí, a lo
largo de décadas, las comunidades
cristianas se han comprometido
fuertemente en promover itinerarios
de reconciliación. Quisiera
agradecerles este luminoso
testimonio de fe, que nació de
reconocer —no sólo de palabra, sino
de obra— que antes de las divisiones
históricas hay una realidad
inmutable: somos cristianos, somos



de Cristo. Es hermoso que, en medio
de tantos conflictos, la pertenencia
cristiana no haya jamás disgregado a
la población, sino que ha sido, y sigue
siendo, factor de unidad. La herencia
ecuménica de Sudán del Sur es un
tesoro precioso; una alabanza al
nombre de Jesús; un acto de amor a
la Iglesia, su esposa; un ejemplo
universal hacia el camino de unidad
de los cristianos. Es una herencia que
ha de ser custodiada con el mismo
espíritu. Que las divisiones eclesiales
de los siglos pasados no influyan en
quienes son evangelizados, sino que
la semilla del Evangelio contribuya a
difundir una unidad más grande.
Que el tribalismo y la división en
facciones, que alimentan la violencia
en el país, no afecten las relaciones
interconfesionales. Al contrario, que
el testimonio de unidad de los
creyentes repercuta en el pueblo.

En este sentido, para terminar,
quisiera sugerir dos palabras clave



para continuar nuestro camino: 
memoria y compromiso. Memoria: los
pasos que ustedes dan imitan las
huellas de sus predecesores. No
tengan miedo de no estar a la altura;
en cambio, siéntanse impulsados por
aquellos que les han preparado el
camino. Como en una carrera de
relevos, tomen el testigo, para que de
ese modo se acelere la llegada a la
meta de la comunión plena y visible.
Y luego el compromiso: se camina
hacia la unidad cuando el amor es
concreto; cuando, unidos, se socorre
a quien está marginado, a quien está
herido y descartado. Ustedes ya lo
realizan en muchos ámbitos. Pienso
en particular en la asistencia
sanitaria, en la instrucción y en la
caridad. Cuánta ayuda urgente e
indispensable llevan a la población.
Gracias por esto. Sigan así, nunca
compitiendo, sino siendo como una
familia; hermanos y hermanas que,
por medio de la compasión por
quienes sufren, los predilectos de



Jesús, dan gloria a Dios y testimonian
la comunión que Él desea.

Queridos hijos, mis hermanos y yo
vinimos como peregrinos en medio
de ustedes, Pueblo santo de Dios en
camino. Aun estando distantes
físicamente, permaneceremos
siempre cerca de ustedes.
Comencemos cada día rezando los
unos por los otros, y con los otros;
trabajando juntos, como testigos y
mediadores de la paz de Jesús;
caminando por el mismo sendero,
dando pasos concretos de caridad y
de unidad. En todo, amémonos
profundamente y de manera sincera
(cf. 1 P 1,22).

Domingo, 5 de febrero de 2023

Santa Misa en el Mausoleo John
Garang



Las palabras que el apóstol Pablo
dirigió a la comunidad de Corinto en
la segunda Lectura, quisiera hoy
hacerlas mías y repetirlas ante
ustedes: «Cuando los visité para
anunciarles el misterio de Dios, no
llegué con el prestigio de la
elocuencia o de la sabiduría. Al
contrario, no quise saber nada, fuera
de Jesucristo, y Jesucristo
crucificado» (1 Co 2,1-2). Sí, la
inquietud de Pablo es también la
mía, al encontrarme aquí con ustedes
en el nombre de Jesucristo, el Dios
del amor, el Dios que realizó la paz
por medio de su cruz; Jesús, Dios
crucificado por todos nosotros; Jesús,
crucificado en quien sufre; Jesús,
crucificado en la vida de tantos de
ustedes, en muchas personas de este
país; Jesús resucitado, vencedor del
mal y de la muerte. Vengo a ustedes
para proclamarlo a Él, para
confirmarlos en Él, porque el
anuncio de Cristo es anuncio de
esperanza. Él, en efecto, conoce las



angustias y los anhelos que llevan en
el corazón, las alegrías y las fatigas
que marcan sus vidas, las tinieblas
que los oprimen y la fe que, como un
canto en la noche, elevan al cielo.
Jesús los conoce y los ama; si
permanecemos en Él, no debemos
temer, porque también para nosotros
cada cruz se transformará en
resurrección, cada tristeza en
esperanza, cada lamento en danza.

Quisiera, por tanto, detenerme en las
palabras de vida que nuestro Señor
Jesús nos dirigió hoy en el Evangelio:
«Ustedes son la sal de la tierra […].
Ustedes son la luz del mundo» (Mt
5,13.14). ¿Qué nos dicen estas
imágenes a nosotros, discípulos de
Cristo?

En primer lugar, somos sal de la
tierra. La sal sirve para dar sabor a la
comida. Es el ingrediente invisible
que da gusto a todo. Precisamente
por eso, es considerada, desde



tiempos antiguos, como símbolo de la
sabiduría, es decir, de esa virtud que
no se ve, pero que da gusto a la vida
y sin la cual la existencia se vuelve
insípida, sin sabor. Pero, ¿de qué
sabiduría nos habla Jesús? Él utiliza
esta imagen de la sal
inmediatamente después de haber
proclamado las Bienaventuranzas a
sus discípulos. Comprendemos
entonces que las Bienaventuranzas
son la sal de la vida del cristiano; en
efecto, llevan a la tierra la sabiduría
del cielo; revolucionan los criterios
del mundo y del modo habitual de
pensar. ¿Y qué dicen? En pocas
palabras, afirman que, para ser
bienaventurados —es decir,
plenamente felices—, no tenemos
que buscar ser fuertes, ricos y
poderosos; más bien, humildes,
mansos, misericordiosos. No hacer
daño a nadie, sino ser constructores
de paz para todos. Esta —nos dice
Jesús— es la sabiduría del discípulo,
es lo que da sabor a la tierra que



habitamos. Recordemos que, si
ponemos en práctica las
Bienaventuranzas, si encarnamos la
sabiduría de Cristo, no damos un
buen sabor solamente a nuestra vida,
sino también a la sociedad, al país
donde vivimos.

Pero la sal, además de dar sabor,
tiene otra función, esencial en los
tiempos de Cristo, que es conservar
los alimentos para que no se
deterioren y se echen a perder. Pero
la Biblia dice que había una
“comida”, un bien esencial que debía
conservarse antes que cualquier
otro: la alianza con Dios. Por eso en
aquellos tiempos, cada vez que se
hacía una ofrenda al Señor, se ponía
un poco de sal. Escuchemos lo que
dice la Escritura a este respecto:
«Nunca dejarás que falte a tu
oblación la sal de la alianza de tu
Dios: sobre todas tus oblaciones
deberás ofrecer sal» (Lv 2,13). De ese
modo, la sal recordaba la necesidad



básica de cuidar la relación con Dios,
porque Él es fiel a nosotros, su
alianza con nosotros es
incorruptible, inviolable y duradera
(cf. Nm 18,19; 2 Cro 13,5). Por eso el
discípulo de Jesús, en cuanto sal de la
tierra, es testigo de la alianza que Él
ha realizado y que celebramos en
cada Misa; una alianza nueva,
eterna, inquebrantable (cf. 1 Co
11,25; Hb 9), un amor por nosotros
que ni siquiera nuestras
infidelidades pueden dañar.

Hermanos, hermanas, somos testigos
de esta maravilla. Antiguamente,
cuando las personas y los pueblos
establecían una amistad entre ellos, a
menudo la estipulaban
intercambiándose un poco de sal.
Nosotros, que somos sal de la tierra,
estamos llamados a testimoniar la
alianza con Dios en la alegría, con
gratitud, mostrando que somos
personas capaces de crear lazos de
amistad, de vivir la fraternidad, de



construir buenas relaciones
humanas, para impedir que la
corrupción del mal, el morbo de las
divisiones, la suciedad de los
negocios ilícitos y la plaga de la
injusticia prevalezcan.

Hoy quisiera agradecerles por ser sal
de la tierra en este país. Sin embargo,
frente a tantas heridas, a la violencia
que alimenta el veneno del odio, a la
iniquidad que provoca miseria y
pobreza, podría parecerles que son
pequeños e impotentes. Pero, cuando
les asalte la tentación de sentirse
insuficientes, hagan la prueba de
mirar la sal y sus granitos
minúsculos; es un pequeño
ingrediente y, una vez puesto en un
plato, desaparece, se disuelve, pero
precisamente así es como da sabor a
todo el contenido. Del mismo modo,
nosotros cristianos, aun siendo
frágiles y pequeños, aun cuando
nuestras fuerzas nos parezcan pocas
frente a la magnitud de los



problemas y a la furia ciega de la
violencia, podemos dar un aporte
decisivo para cambiar la historia.
Jesús desea que lo hagamos como la
sal: una pizca que se disuelve es
suficiente para dar un sabor
diferente al conjunto. Entonces no
podemos echarnos atrás, porque sin
ese poco, sin nuestro poco, todo
pierde gusto. Comencemos
justamente por lo poco, por lo
esencial, por aquello que no aparece
en los libros de historia, pero cambia
la historia. En el nombre de Jesús, de
sus Bienaventuranzas, depongamos
las armas del odio y de la venganza
para empuñar la oración y la
caridad; superemos las antipatías y
aversiones que, con el tiempo, se han
vuelto crónicas y amenazan con
contraponer las tribus y las etnias;
aprendamos a poner sobre las
heridas la sal del perdón, que quema,
pero sana. Y, aunque el corazón
sangre por los golpes recibidos,
renunciemos de una vez por todas a



responder al mal con el mal, y nos
sentiremos bien interiormente;
acojámonos y amémonos con
sinceridad y generosidad, como Dios
hace con nosotros. Cuidemos el bien
que tenemos, ¡no nos dejemos
corromper por el mal!

Pasemos a la segunda imagen que
usa Jesús, la luz: Ustedes son la luz
del mundo. Una famosa profecía
decía acerca de Israel: «Yo te destino
a ser la luz de las naciones, para que
llegue mi salvación hasta los confines
de la tierra» (Is 49,6). La profecía ya
se ha cumplido, porque Dios Padre
ha enviado a su Hijo, y Él es la luz del
mundo (cf. Jn 8,12), la luz verdadera
que ilumina a cada hombre y a cada
pueblo, la luz que brilla en las
tinieblas y disipa las nubes de
cualquier oscuridad (cf. Jn 1,5.9).
Pero el mismo Jesús, luz del mundo,
dice a sus discípulos que también
ellos son luz del mundo. Eso significa
que nosotros, acogiendo la luz de



Cristo, la luz que es Cristo, nos
volvemos luminosos, irradiamos la
luz de Dios.

Jesús agrega: «No se puede ocultar
una ciudad puesta en lo alto de un
monte. Tampoco se enciende una
lámpara para meterla debajo del
celemín, sino para ponerla en el
candelero y que alumbre a todos lo
de casa» (Mt 5,14.15). También en
este caso se trata de imágenes
familiares en aquellos tiempos;
varias aldeas de Galilea estaban en
las colinas, se las podía ver bien
desde lejos; y a las lámparas, en las
casas, se las ponía en alto para que
dieran luz en todos los rincones de la
habitación; después, cuando había
que apagarlas, se cubrían con un
objeto de terracota llamado
“celemín”, que quitaba el oxígeno a
la llama hasta extinguirla.

Hermanos y hermanas, la invitación
de Jesús a ser luz del mundo es clara.



Nosotros, que somos sus discípulos,
estamos llamados a brillar como una
ciudad puesta en lo alto, como un
candelero cuya llama nunca tiene
que apagarse. En otras palabras,
antes de preocuparnos por las
tinieblas que nos rodean, antes de
esperar que algo a nuestro alrededor
se aclare, se nos exige brillar,
iluminar, con nuestra vida y con
nuestras obras, la ciudad, las aldeas y
los lugares donde vivimos, las
personas que tratamos, las
actividades que llevamos adelante. El
Señor nos da la fuerza para ello, la
fuerza de ser luz en Él, para todos;
porque todos tienen que poder ver
nuestras obras buenas y, viéndolas —
nos recuerda Jesús—, se abrirán con
asombro a Dios y le darán gloria (cf.
v. 16). Si vivimos como hijos y
hermanos en la tierra, la gente
descubrirá que tiene un Padre en los
cielos. A nosotros, por tanto, se nos
pide que ardamos de amor. No vaya
a suceder que nuestra luz se apague,



que desaparezca de nuestra vida el
oxígeno de la caridad, que las obras
del mal quiten aire puro a nuestro
testimonio. Esta tierra, hermosísima
y martirizada, necesita la luz que
cada uno de ustedes tiene, o mejor, la
luz que cada uno de ustedes es.

Queridos hermanos y hermanas, les
deseo que sean sal que se esparce y
se disuelve con generosidad para dar
sabor a Sudán del Sur con el gusto
fraterno del Evangelio; que sean
comunidades cristianas luminosas
que, como ciudades puestas en lo
alto, irradien una luz de bien a todos
y muestren que es hermoso y posible
vivir la gratuidad, tener esperanza,
construir todos juntos un futuro
reconciliado. Hermanos y hermanas,
estoy con ustedes y les deseo que
experimenten la alegría del
Evangelio, el sabor y la luz que el
Señor, «el Dios de la paz» (Flp 4,9), el
«Dios de todo consuelo» (2 Co 1,3),



quiere infundir en cada uno de
ustedes.

__________________________________________________

SALUDO FINAL

Gracias, querido Hermano Stephen,
por estas palabras. Saludo al Señor
Presidente de la República, así como
a todas las Autoridades civiles y
religiosas presentes. He llegado ya a
la conclusión de esta peregrinación
en medio de ustedes y deseo
expresar mi agradecimiento por la
acogida recibida y por todo el trabajo
que han realizado para preparar esta
visita, que fue una visita fraterna de
tres.

Les agradezco a todos ustedes,
hermanos y hermanas, que han
venido en gran número desde
diferentes lugares, haciendo muchas
horas —incluso días— de camino.
Además del afecto que me han
manifestado, les agradezco su fe, su



paciencia, todo el bien que hacen y
todas las fatigas que ofrecen a Dios
sin desanimarse, para seguir
adelante. En Sudán del Sur hay una
Iglesia valiente, emparentada con la
de Sudán, como nos recordaba el
Arzobispo, el cual mencionó la figura
de santa Josefina Bakhita, una gran
mujer, que con la gracia de Dios
transformó en esperanza su
sufrimiento. «La esperanza que en
ella había nacido y la había
“redimido” no podía guardársela
para sí sola; esta esperanza debía
llegar a muchos, llegar a todos»,
escribió Benedicto XVI (Carta enc. 
Spe salvi, 3). Esperanza es la palabra
que quisiera dejarle a cada uno de
ustedes, como un don para
compartir, como una semilla que dé
fruto. Tal como nos recuerda la
figura de santa Josefina, la
esperanza, especialmente aquí, se
encuentra en el signo de la mujer y
por eso quisiera agradecer y

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


bendecir de modo especial a todas
las mujeres del país.

A la esperanza quisiera asociar otra
palabra. Ha sido la palabra que nos
acompañó estos días: paz. Con mis
hermanos Justin e Iain, a quienes
agradezco de corazón, hemos venido
aquí y seguiremos acompañando sus
pasos, los tres juntos, haciendo todo
lo posible para que sean pasos de
paz, pasos hacia la paz. Quisiera
confiar este camino de todo el pueblo
con nosotros tres, este camino de la
reconciliación y de la paz a otra
mujer. Me refiero a nuestra tierna
Madre María, la Reina de la paz. Nos
acompañó con su presencia solícita y
silenciosa. A ella, a quien ahora
rezamos, le encomendamos la causa
de la paz en Sudán del Sur y en todo
el continente africano. A la Virgen
encomendamos también la paz en el
mundo, en particular los numerosos
países que se encuentran en guerra,
como la martirizada Ucrania.



Queridos hermanos y hermanas,
volvemos, cada uno de nosotros tres
a nuestra sede, llevándolos aún más
presentes en el corazón. Lo repito,
¡están en nuestro corazón, están en
nuestros corazones, están en los
corazones de los cristianos de todo el
mundo! No pierdan nunca la
esperanza. Y que no se pierda la
ocasión de construir la paz. Que la
esperanza y la paz habiten en
ustedes. Que la esperanza y la paz
habiten en Sudán del Sur.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/papa-

francisco-congo-sudan/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-congo-sudan/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-congo-sudan/
https://opusdei.org/es-ec/article/papa-francisco-congo-sudan/

	Viaje apostólico del Santo Padre a la República Democrática del Congo y a Sudán del Sur

