
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XIX): Para
dar lo mejor de cada
uno

Las virtudes dan brillo a
nuestra personalidad y nos
hacen flexibles para descubrir
el bien en las diversas
situaciones cotidianas.

29/05/2023

Un poeta imaginaba cómo las aves de
las zonas costeras, sostenidas por la
brisa, vuelan ebrias por el gozo de
contemplar siempre la espuma del



mar y la belleza del cielo. Si no
tenemos la suerte de vivir al borde
del océano, tal vez podemos recordar
la impresión que se apodera de
nosotros cada vez que volvemos de
visita; no solo por la inmensidad del
mar, por sus colores o por el
ambiente que genera, sino también
por su sonido. De hecho, ya son
infinidad las grabaciones del sonido
del mar que permiten, desde
cualquier rincón del mundo, ganar
un pequeño acceso a ese conjunto de
voces —del agua, de las rocas, de las
aves, de la arena— tan tonificadoras
para quien las escucha. San
Josemaría imaginaba las virtudes
precisamente como cada uno de
estos sonidos, tan distintos en timbre
e intensidad, pero que en conjunto
forman la música marina: «Así como
el clamor del océano se compone del
ruido de cada una de las olas, así la
santidad de vuestro apostolado se
compone de las virtudes personales
de cada uno de vosotros»[1].



Ser perfectos no es ser iguales

Escribe san Jerónimo que «Jesucristo
no manda cosas imposibles, sino
perfectas»[2]. Ante esto podríamos
objetar que justamente lo perfecto se
nos aparece muchas veces como
imposible. ¿Quién se atreve a decir
sobre sí mismo que sus acciones son
«perfectas»? Además, los testimonios
de los santos van precisamente en
dirección contraria: ellos, conforme
se acercan a la luz de Dios, son cada
vez más conscientes de sus
imperfecciones. La perplejidad
aumenta si caemos en la cuenta de
que el fragmento del Evangelio al
que se refiere san Jerónimo es
precisamente un mandato de Jesús:
«Sed perfectos como vuestro Padre
celestial es perfecto» (Mt 5,48). ¿Qué
misterio esconden estas palabras?

Una primera aclaración necesaria
tiene que ver quizá con nuestra
comprensión de «perfecto» como



algo insuperable en su especie, algo
que ya no puede mejorar más.
Aplicada a la conducta de una
persona, una tal idea de «perfección»
puede alejarla tanto de nuestra
experiencia común que incluso
puede llegar a generarnos cierta
repulsión. Sin embargo, el sentido
más frecuente con el que se utiliza
esta palabra en la Biblia tiene que
ver con algo completo, realizado, que
da todo lo que puede dar de sí. Se
entiende así mejor que la invitación
de Cristo a «ser perfectos» no es
como el colofón de una lista de
criterios a cumplir en todos los
ámbitos de la vida, sino la
coronación de un discurso en el que
se habla de amar a todos, amigos y
enemigos, como los ama Dios (cfr. Mt
5,43-48). «Ser santos no es hacer cada
vez más cosas o cumplir ciertos
estándares que nos hayamos
impuesto. El camino a la santidad,
como nos explica san Pablo, consiste
en corresponder a la acción del



Espíritu Santo, hasta que Cristo esté
formado en nosotros (cfr. Ga 4,19)»[3].

En continuidad con este sentido de
«perfección», el Catecismo de la
Iglesia habla de las virtudes
humanas señalando en primer lugar
cómo «permiten a la persona no solo
realizar actos buenos, sino dar lo
mejor de sí misma»[4]. Así como, para
generar el sonido del mar, se
mezclan todas las olas, siempre una
distinta de la otra, en una vida santa
suenan en armonía cada una de las
virtudes: juntas dan forma a la mejor
versión de cada uno. Y como en el
mundo no hay dos personas iguales,
tampoco hay dos maneras iguales de
conjugar cada una de las virtudes.
Para hacernos santos, es decir, para
llevarnos hacia él, Dios cuenta con
cada una de nuestras características,
únicas, que él conoce mucho mejor
que nosotros. Corresponde a cada
uno adentrarse en «el misterio del
proyecto único e irrepetible que Dios



tiene para cada uno y que se realiza
en medio de los más variados
contextos y límites»[5]: hacer realidad,
con la gracia de Dios y con nuestra
libertad, al hijo amado, a la hija
amada con los que el Señor ha
soñado desde la eternidad. Por eso,
desde muy pronto, decía san
Josemaría a quienes se acercaban al
Opus Dei: «Habéis de ser tan varios,
como variados son los santos del
cielo, que cada uno tiene sus notas
personales especialísimas»[6].

La santidad es un traje a la
medida

Las distintas virtudes no solo nos
ayudan a optar por el bien en lugar
del mal en una acción concreta; eso
es bastante, pero es todavía poco. En
realidad, ese dominio sobre nosotros
mismos que constituyen las virtudes,
la ordenación de nuestras fuerzas
hacia el amor, nos impulsa a escoger
lo mejor por encima de lo mediocre.



A veces, una comprensión reductiva
de la virtud ha hecho que la
pensemos como un compromiso
entre dos extremos negativos, como
una mitad geométrica entre dos
polos que queremos evitar. Así, en
lugar de mirar hacia la cima, nos
cuidamos más de no caer en el
barranco de la derecha o de la
izquierda. Y, sin embargo, Dios nos
ha dado a cada uno nuestra propia
cima, que corresponde a nuestro
propio paisaje geológico, en el que
emprendemos el camino; y en ese
paisaje tenemos que descubrir tanto
los distintos obstáculos o peligros
que nos acechan como los terrenos
en los que nuestras pisadas se
agarran mejor al suelo.

Al comentar la ética aristotélica,
santo Tomás señala que «lo medio 
para nosotros es lo que no excede ni
falta de la debida proporción para
nosotros. Por eso, este medio no es el
mismo para todos»[7]. El santo



dominico lo explica con la imagen
del calzado, para el que cada persona
tiene que encontrar su propia talla;
el filósofo griego, por su parte, se
sirve de la imagen de la comida, en el
sentido de que no son sobrios de la
misma manera un atleta y alguien
que no realiza apenas ejercicio físico.
Al no existir una manera única de
vivir las virtudes, no parece un buen
camino intentar escribir recetas
universales para que alguien se torne
en una persona ordenada, generosa
o humilde. Además, como también
comprendió Aristóteles, uno no llega
a ser virtuoso solo por realizar
externamente una serie de actos,
sino por realizarlos con unas
disposiciones interiores específicas:
«En primer lugar, si sabe lo que hace;
luego, si las elige y las elige por ellas
mismas; y, en tercer lugar, si las hace
con firmeza e
inquebrantablemente»[8]. Por eso, si
el ambiente formativo no impulsa a
que las personas comprendan el



interés de adquirir tal o cual virtud, y
la escojan libremente movidos por el
amor, los actos externos que
supuestamente trabajan en esa
dirección corren el riesgo de estar
obrando en vano.

Deslumbrada por el hecho de que,
para hacernos santos, el Señor quiera
contar con los rasgos personales de
cada uno, rezaba una mujer sencilla:
«Haznos vivir nuestra vida, no como
un juego de ajedrez en el que todo se
calcula, no como un partido en el que
todo es difícil, no como un teorema
que nos rompe la cabeza, sino como
una fiesta sin fin donde se renueva el
encuentro contigo, como un baile,
como una danza entre los brazos de
tu gracia»[9].

Músculos que se flexionan en
cualquier dirección

Uno de los indicadores de una buena
forma física es que los músculos



tienen una gran elasticidad. A base
de ejercicios de estiramiento y de un
buen cuidado de las articulaciones, el
cuerpo puede alcanzar posiciones
incluso difíciles de imaginar.
Mantener esta flexibilidad muscular
ayuda a evitar problemas causados
por malas posturas continuadas y
reduce la probabilidad de lesionarse.
Algo análogo sucede con las virtudes
en la vida espiritual, y por eso san
Josemaría solía decir que «la
santidad tiene la flexibilidad de los
músculos sueltos»[10]. En ese sentido,
explica, del mismo modo que a veces
el amor de Dios nos llevará a
esforzarnos por hacer algo que nos
cuesta, otras veces nos llevará a
optar por algo más cómodo y a
agradecérselo.

No es casualidad que la palabra
«virtud» provenga del latín virtus,
que significa capacidad o fuerza,
precisamente como los músculos. Las
virtudes, en la medida en que han



pasado a formar parte de nosotros,
no solo nos permiten realizar los
actos buenos con gusto y facilidad,
sino que nos hacen flexibles para
adoptar la dirección que pueda
requerir cada circunstancia. Es
verdad que las virtudes nos llevan a
hacer las cosas de manera ordenada;
pero, más profundamente, nos llevan
a ser nosotros mismos ordenados,
aunque en alguna circunstancia
pueda no parecerlo externamente, o
no sea oportuno concretarlo en una
determinada manera.

Se cuenta que san Carlos Borromeo,
siendo un joven obispo, tenía fama
de ser una persona muy austera, que
comía y bebía solo pan y agua, en las
cantidades indispensables; sin
embargo, si eso favorecía la relación
con algunos, no tenía problema en
tomar vino con la frecuencia que
fuera necesaria[11]. «Si los cristianos
actuáramos de otro modo —
apostillaba el fundador del Opus Dei



—, correríamos el riesgo de
volvernos tiesos, sin vida, como una
muñeca de trapo»[12]. Precisamente
una de las cosas que más llama la
atención de las muñecas de trapo es
que no pueden dejar de sonreír. A
todos nos gusta estar rodeados de
personas alegres, pero porque lo son
libremente, en el momento adecuado
y con la medida adecuada, no porque
han llegado a incorporar
mecánicamente un determinado
comportamiento.

San Francisco de Sales, muy al
principio de su correspondencia con
la que un día sería santa Juana de
Chantal, la ponía en guardia contra
la posible falta de libertad de hija de
Dios hacia la que podía deslizarse,
incluso a través de sus anhelos de
vida cristiana. «Un alma que se ha
apegado al ejercicio de la meditación,
interrúmpela, y la verás salir con
pena, ansiosa y asombrada. Un alma
que tiene verdadera libertad saldrá



con rostro ecuánime y corazón
bondadoso al importuno que la ha
molestado, porque todo es uno, o
servir a Dios meditando, o servirle
soportando al prójimo; ambas cosas
son voluntad de Dios, pero el
soportar al prójimo es necesario en
este momento»[13].

* * *

«¡Sed valientes!», animaba el Papa
Francisco a un grupo de jóvenes
polacos. «El mundo necesita vuestra
libertad de espíritu, vuestra mirada
confiada en el futuro, vuestra sed de
verdad, bondad y belleza»[14]. La
fuerza y la flexibilidad que nos
ganan las virtudes son como el
clamor del océano que insiste en
mostrarnos su novedad y su belleza;
además, manifiestan al Espíritu
Santo nuestra docilidad para que
Cristo se forme en nuestra alma de
una manera única en la historia. No
es extraño que el Catecismo nos



hable de las virtudes precisamente
en el capítulo sobre «la vocación del
hombre»[15]: porque estamos
llamados a vivir esa vida divina,
estamos llamados a levantar la
mirada hacia el horizonte, como
aquellas aves costeras, confiados en
que Dios sostiene nuestra lucha.

[1] San Josemaría, Camino, n. 960.

[2] San Jerónimo, citado en Catena
Aurea, comentarios a Mt 5, 43-48.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral 28-X-2020, n. 6.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1803.

[5] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
170.

[6] San Josemaría, Camino, n. 947.



[7] Santo Tomás de Aquino, 
Comentario a la Ética a Nicómaco,
Libro II, lección VI.

[8] Aristóteles, Ética a Nicómaco,
1105a-1105b.

[9] Sierva de Dios Madeleine Delbrêl,
“El baile de la obediencia”.

[10] San Josemaría, Forja, n. 156.
Citado en mons. Fernando Ocáriz,
Carta pastoral, 28-X-2020, n. 6.

[11] Cfr. carta de san Francisco de
Sales a la baronesa de Chantal, 14-
X-1604.

[12] Forja, n. 156.

[13] San Francisco de Sales, carta a la
baronesa de Chantal, 14-X-1604.

[14] Francisco, Mensaje, 15-VIII-2018.

[15] Catecismo de la Iglesia Católica,
Tercera parte, Primera sección.



Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/muy-humanos-
muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-

cada-uno/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/
https://opusdei.org/es-ec/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/
https://opusdei.org/es-ec/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/
https://opusdei.org/es-ec/article/muy-humanos-muy-divinos-xix-virtudes-dar-mejor-cada-uno/

	Muy humanos, muy divinos (XIX): Para dar lo mejor de cada uno
	Ser perfectos no es ser iguales
	La santidad es un traje a la medida
	Músculos que se flexionan en cualquier dirección


