
opusdei.org

La luz de la fe (XIII):
la otra parte de la
historia: muerte y
resurrección

¿Qué tiene que ver la muerte y
resurrección de Cristo con la
plenitud de la vida que tanto
deseamos? ¿Es la muerte el
único límite al progreso?¿Por
qué es tan decisiva la
resurrección de Jesús? ¿En qué
consiste un cielo nuevo y una
tierra nueva?

04/05/2019



Es posible que hayamos visto alguna
película, leído algún libro o incluso
jugado a algún videojuego en que
aparezca el elixir de la vida. Con esta
expresión, acuñada hace siglos, se
trataba de describir la búsqueda por
parte de los alquimistas de un
medicamento, también llamado
"panacea", que permitiera al ser
humano vivir para siempre. En
nuestra época, existe una corriente
de pensamiento –llamada
Transhumanismo– que constituye
una versión actualizada de esta
pretensión, y que se caracteriza por
el seguimiento de tres grandes
objetivos para la aparición de una
humanidad perfecta: la súper
longevidad, el súper conocimiento y el
súper bienestar; en otras palabras, la
búsqueda de una vida en plenitud.

Progreso vs. muerte: ¿límite o
punto de partida?



¿Por qué, después de tantos siglos de
progreso, buscamos todavía unos
fines que siguen sin ser alcanzados?
Es evidente que el hombre es un ser
insatisfecho. Es alguien que, aunque
consiga un nivel de vida y de
felicidad que se pueda considerar
satisfactorio, nunca se siente del todo
satisfecho: quiere conocer siempre
más, vivir cada vez mejor y hacerlo
para siempre. Con el desarrollo
científico y tecnológico, los
conocimientos se han ampliado
notablemente, y también la
capacidad de evitar el dolor o de
combatirlo. Sin embargo, antes o
después, la existencia terrena se topa
con un obstáculo que hasta el
momento ningún ser humano ha
conseguido saltar: la muerte.

Esta se presenta como algo
profundamente injusto, como
aquello que nunca debiera ocurrir. Y,
sin embargo, si algo sabemos con
seguridad en esta vida, es que un día



moriremos. Nuestro ser está abierto
a una perfección que queda truncada
con la muerte. Por eso, los pueblos de
todo tiempo y cultura han
desarrollado modos de enfrentarse
con aquello que trasciende esta vida,
desplegando el sentido religioso que
está anclado en la naturaleza
humana. Las representaciones sobre
la existencia de un más allá son
variadas en el panorama religioso de
la humanidad, y dan testimonio de
ese deseo humano de infinito; a la
vez que ninguna de ellas logra
demostrar que es la única realmente
verdadera.

En este vasto horizonte, el
cristianismo irrumpe con una fuerza
inusitada: afirma que ha habido un
hombre que ha superado la muerte
como límite; que, venciendo a la
muerte, ha obtenido una vida que
dura para siempre. Ese hombre es
Jesucristo. Pero no se queda ahí, sino
que además afirma que Jesús ha



prometido, a quienes vivan de él y
sigan su ejemplo, el poder participar
de esa nueva existencia que vence a
la muerte.

Ante la muerte de una persona
querida, con frecuencia se escucha
una frase como esta: «su
desaparición constituye una
pérdida». La muerte de un ser
humano es injusta, pues cada uno es
un ejemplar irrepetible, y por tanto
su desaparición del mundo supone
un auténtico empobrecimiento. Si
esto es así para nosotros, se puede
decir que la muerte de Cristo fue el
acontecimiento más injusto de la
historia, pues su vida, según nos ha
llegado a través de los testimonios de
su época, muestra una ejemplaridad
fuera de lo común, que ha sido
reconocida incluso por aquellos que
tienen del cristianismo una opinión
negativa.

Volver a las raíces



Algunas piezas literarias describen
esta búsqueda humana como el
intento de volver a un paraíso
perdido, como sugiere el título de la
famosa obra de John Milton. Con ello
hacen referencia a diversas
tradiciones que hablan de una idílica
época inicial de la humanidad, que
fue quebrada por algún
acontecimiento que hizo perder al
hombre su inmortalidad y su
bondad. La historia de algunos
personajes de la mitología griega,
como Aquiles, sugiere que el precio
que el hombre ha de pagar para ser
él mismo y no un ser indiferenciado
en el mundo divino es la aceptación
de la propia mortalidad. En el
pensamiento ilustrado, es frecuente
encontrarse con la idea de que el ser
humano, para poder ser él mismo,
necesita emanciparse de su origen,
de su dependencia de un Dios o de
un entorno familiar que hasta
entonces lo ha protegido. Valerse por
sí mismo significa perder el miedo a



enfrentarse a la muerte. Las
promesas de vida después de la
muerte serían, pues, una vuelta a los
orígenes felices. Recuérdese que
algunos clásicos literarios de muy
diversas épocas, desde La odisea
hasta El Señor de los anillos, se
plantean como la vuelta del héroe a
casa.

Se ha hablado previamente de la
búsqueda de una existencia
duradera, de un bienestar y de un
conocimiento supremo. Pues bien, en
realidad, la fe cristiana dice que
exactamente eso era lo que el ser
humano tenía en sus orígenes
remotos, cuando fue creado por Dios
en un estado de inocencia, que la
doctrina de la Iglesia llama «justicia
original»[1]: además de la amistad con
Dios, el hombre gozaba de los dones
de integridad, conocimiento,
impasibilidad e inmortalidad. Fue el
pecado, la desobediencia a Dios (cfr. 
Gn 3,6), lo que provocó la expulsión



del paraíso, y por consiguiente la
pérdida del acceso al árbol de la vida
(cfr. Gn 3,22-24). La Biblia precisa en
seguida que la historia primordial no
concluye así, de modo trágico, sino
que Dios mismo se ocupa de los
humanos cubriendo su desnudez con
unos vestidos improvisados (cfr. Gn
3,21), y prometiéndoles un futuro
redentor (cfr. Gn 3,15). En efecto,
Jesucristo, que se presenta como «el
último Adán» (1Cor 15,45), nuevo
inicio de la humanidad,
permaneciendo a la vez en su
condición divina, toma sobre sí la
condición humana (cfr. Flp 2,5-11),
con esos efectos de mortalidad,
sufrimiento y exposición a la
tentación, y realiza en su vida el
proyecto de Dios, en plena
obediencia al Padre hasta la entrega
de su propia vida. Y gracias a ese
acto supremo de amor, vence la
muerte con su resurrección,
reabriendo las puertas del paraíso a
los hombres, que ahora pueden



acceder de nuevo al árbol de la vida:
los sacramentos, cuya fuente y cima
es el alimento eucarístico[2]. En Él, de
alguna manera, el Cielo de Dios, el
Paraíso, se une a la tierra que
habitamos, mientras esperamos su
prometida manifestación gloriosa al
final de los tiempos[3].

La resurrección: el misterio de
Dios en el mundo

La fe cristiana habla, por tanto, de un
más allá que se hace presente en
nuestro más acá, de un Cielo que,
siendo promesa de algo
completamente nuevo, no asimilable
a las categorías espacio temporales
de nuestro mundo, a la vez será algo
que responde a un deseo
profundamente arraigado en nuestro
ser. Es verdad que Jesús, después de
su resurrección, ascendió a los Cielos,
desde donde volverá; esos mismos
Cielos que acogieron a María, que fue
concebida sin pecado y por tanto



participa de modo eminente del
misterio de su Hijo; pero es también
cierto, que esos Cielos no son otra
cosa que el misterio de Dios que, a la
vez que es trascendente a este
mundo, está por completo dentro de
él, de modo que, paradójicamente,
ahora Jesús se encuentra más cerca
de nosotros que cuando recorría los
caminos de Palestina[4].

Con su resurrección y su promesa,
Jesús ha introducido en el mundo de
nuestra experiencia, muchas veces
negativa por estar marcada por las
consecuencias del pecado en
nuestras vidas (ignorancia, dolor,
muerte, etc.), una esperanza nueva,
real, pues la existencia y
resurrección de Jesús se han dado en
nuestra historia y, a la vez, de algún
modo la superan, porque la abren a
lo que está más allá de ella, en la otra
parte de la historia. Esa esperanza es
creíble porque Jesús ha dado su vida,
y no hay nada más creíble en este



mundo que el ejemplo, que siendo de
santidad –es decir, de caridad–, es
simplemente incontestable. «Nadie
tiene amor más grande que el de dar
uno la vida por sus amigos» (Jn
15,13). Por eso, el martirio, desde los
inicios del cristianismo hasta hoy,
constituye la mayor muestra de la
credibilidad y veracidad de una fe
por la que se es capaz de dar la vida.

De este modo, se entiende que la vida
eterna prometida por Jesús, de una
parte ya ha comenzado en este
mundo para el que cree y, a la vez,
recibirá una plenitud
transfiguradora que no podemos
todavía soñar. «Ni ojo vio, ni oído
oyó, ni pasó por el corazón del
hombre, las cosas que preparó Dios
para los que le aman» (1Cor 2,9). Si la
imaginamos con las categorías de
este mundo, nos podría entrar la
sospecha del aburrimiento de una
vida que consistiría en «un continuo
sucederse de días del calendario»[5].



Pero no se trata de un reduplicado de
esta vida sino, más bien, de un don
sorprendente, por el que vale la pena
dejarse la vida, pues amamos y nos
fiamos de quien dice que nos hará
felices: «Muy bien, siervo bueno y
fiel, […] entra en la alegría de tu
Señor» (Mt 25,21.23). Cuando dos
personas forman un proyecto común
de vida, se dicen mutuamente que se
harán felices, no porque piensen que
la otra persona será un medio para
alcanzar la felicidad, sino porque
ocuparse de su felicidad será lo que
les haga felices. Ciertamente, Dios es
ya feliz en cuanto comunión
trinitaria de Personas; pero, a la vez,
quiere hacernos participar de su
felicidad de la que, ya esta existencia
terrena, vivida por amor, es un
anticipo. Por eso, decía san Agustín
que «amando al prójimo purgas el
ojo para ver a Dios»[6].

Un cielo nuevo y una tierra nueva



Ver a Dios requiere seguir siendo
criaturas de alma y cuerpo, y por
tanto, que haya una resurrección
final, que consiste en que, siendo
Dios creador de todo, también la
materia, el cosmos y nuestros
cuerpos, transfigurados, puedan
participar de la gloria divina, como
de hecho participa ya la humanidad
de Jesucristo, que existe para
siempre en Dios. Se trata de algo muy
importante para una correcta
interpretación de las implicaciones
del cristianismo en la sociedad, en la
historia y en la cultura: el «cielo
nuevo y la tierra nueva» (Ap 21,1) no
serán algo completamente diferente,
sino que, de alguna manera, el
empeño por construir un mundo
mejor acompañará al hombre en la
eternidad.

Por tanto, el hombre es padre de sí
mismo[7], pues sus decisiones le
configuran, y eso quiere decir que se
construye la eternidad con su actuar



en este mundo, pues sus acciones le
conforman. Por eso, resucitará no
solo un cuerpo en un sentido
puramente material, sino todo su ser
con el bagaje de toda su historia[8]. De
ahí que resulte tan certera la
invitación a «vivir cada instante con
vibración de eternidad»[9].

Ninguna otra doctrina como la de la
resurrección suscitó las ironías de los
paganos en los primeros siglos, como
ya le ocurriera a san Pablo: «te
escucharemos sobre eso en otra
ocasión»; «las muchas letras te han
hecho perder el juicio» (Hch 17,32;
26,24). Sin embargo, el dualismo
entre materia y espíritu, que
caracterizaba la cosmovisión griega,
no ofrecía perspectivas de salvación
de la dimensión material,
considerada como fuente del mal.
Tampoco las teorías, antiguas y
nuevas, que prometen una
reencarnación satisfacen, pues
aunque parecen valorar la necesidad



de que la materia esté presente en el
destino del hombre, no parecen
respetar la identidad real del hombre
en la indisoluble unión de cuerpo y
alma.

Mirando a Cristo se puede
comprender que es razonable la
promesa de la resurrección, si bien
no está en la mano del Hombre
alcanzarla, pues se trata de un puro
don. Por eso, el cristianismo es una
propuesta de sentido que, sin
resolver del todo en esta vida los
enigmas que rodean la existencia,
ofrece una esperanza razonable de
una vida imperecedera, por la que
vale la pena seguir a Jesucristo y dar
la vida por él.

Santiago Sanz

[1] Cfr. San Juan Pablo II, El pecado
del hombre y el estado de justicia



original, Audiencia general, 3-
IX-1986.

[2] Cfr. J. Ratzinger, Escatología. La
muerte y la vida eterna, Herder,
Barcelona 1992, p. 150.

[3] Cfr. S. Hahn, La cena del Cordero.
La Misa, el cielo en la tierra, Rialp,
Madrid 2016.

[4] Cfr. J. Ratzinger / Benedicto XVI, 
Jesús de Nazaret. Desde la Entrada en
Jerusalén hasta la Resurrección,
Encuentro, Madrid 2011, pp. 323-339.

[5] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 12.

[6] San Agustín, In Evangelium
Ioannis Tractatus, 17,8.

[7] Cfr. San Gregorio de Nisa, De vita
Moysis, 2,3.

[8] Cfr. R. Guardini, El tránsito a la
eternidad, PPC, Madrid 2003.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


[9] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
239.

Lecturas recomendadas:

Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007.

R. Guardini, El tránsito a la eternidad,
PPC, Madrid 2003.

J. Ratzinger, Escatología. La muerte y
la vida eterna, Herder, Barcelona
1992.

P. O’Callaghan – J.J. Alviar, Breve y
sencillo curso de escatología, en 
www.collationes.org, Roma 2013.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.collationes.org/
https://opusdei.org/es-ec/article/muerte-vida-resurreccion/


opusdei.org/es-ec/article/muerte-vida-
resurreccion/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es-ec/article/muerte-vida-resurreccion/
https://opusdei.org/es-ec/article/muerte-vida-resurreccion/

	La luz de la fe (XIII): la otra parte de la historia: muerte y resurrección

