
opusdei.org

“Lo que se entiende
por ‘ayudar a morir’
es matar por
compasión”

Luis de Moya, sacerdote
tetrapléjico, trabaja como
capellán en la Universidad de
Navarra. Extracto de la
entrevista realizada por Rosa
Mª Jané y publicada en
“Cataluña Cristiana”.

07/06/2005

Luis de Moya, sacerdote, sufrió en
1991 un accidente de tráfico que le



dejó tetrapléjico. A la pregunta, el
hecho de ser tetrapléjico, ¿cómo le ha
cambiado la vida?, responde: “Sólo
de modo accidental. Me considero la
misma persona: por resumir, el
mismo sacerdote de Jesucristo que
antes del accidente. Fue uno de los
primeros convencimientos que tuve
al recobrar la conciencia después del
golpe. Me ha cambiado la vida, como
es evidente, en el modo material de
desenvolverme. Ahora todo lo llevo a
cabo con ayuda de otros y
apoyándome en medios técnicos.
Pero sigo siendo yo. Mi vida tiene el
mismo sentido, idéntico destino”.

A los 38 años. A partir de entonces su
vida cambió, pero sólo de modo
accidental, como nos explica. Luis de
Moya se encarga de diferentes
capellanías en la Universidad de
Navarra, dentro de las limitaciones
de su estado. Su actitud vital y su
testimonio contrastan con la visión
que ha presentado Alejandro



Amenábar en su película ‘Mar
adentro’, que recoge la historia de
Ramón Sampedro y que ante el dolor
humano ofrece como única respuesta
terminar con la vida de quien
padece.

¿La película ‘Mar adentro’ forma
parte de una campaña para
sensibilizar a la opinión pública
española sobre la “necesidad” de
legalizar la eutanasia?

No soy quién para emitir un juicio en
ese sentido. Resulta, sin embargo,
bastante claro que, de hecho, la
película, según me han contado y por
lo que he leído, transmite una visión
favorable de la eutanasia que el
protagonista de la cinta solicita.
Dicen que los “buenos” de la película
–los razonables, los inteligentes y en
definitiva todos los personajes
pensados para hacer caer bien al
espectador- son partidarios de la
eutanasia.



No así los que no están dispuestos a
matarlo por compasión. Según
parece, estos son o pueblerinos que
no razonan o arrogantes sin
fundamento o ridículamente
tozudos, según los casos. En este
sentido, en efecto, puede sensibilizar
a la opinión pública a favor de la
necesidad de legalizar esa práctica.
Pero con actores, quién sabe, puede
hacer lo que quiera.

¿Conoció a Ramón Sampedro?

Nunca estuve ante Ramón Sampedro.
Le escribí en diversas ocasiones, nos
encontramos en algún programa de
radio, y, creo recordar, también de
televisión, y charlé con él varias
veces por teléfono. Precisamente, en
la última de esas conversaciones
telefónicas –estaba yo en Santiago de
Compostela- concretamos una cita en
su casa para aquella mañana.
Finalmente, el encuentro no tuvo
lugar. Ni siquiera bajé de la



furgoneta, ni intercambiamos
palabra alguna porque su casa era
inaccesible para mí. Esto sucedía
medio año antes de su muerte.

Lo que a usted le anima a vivir y da
sentido a su vida ¿no era válido
para Ramón Sampedro?

Considero que sí. Él, sin embargo, se
negó de modo expreso a mantener
conmigo una correspondencia en ese
sentido. Puesto que ambos
estábamos firmemente persuadidos
de nuestras convicciones no tenía
sentido alguno el diálogo. Así me lo
escribía, de modo tajante lo entendí,
en la única, larga (veinte cuartillas
con la boca) y definitiva carta que
recibí de él.

Si se legaliza la eutanasia en
nuestro país, ¿qué consecuencias
acarreará?

Me imagino que sucederá más o
menos como en otros países,



añadiendo a ello el apasionamiento
propio del carácter español. También
aquí se abrirán “centros
especializados”; se producirá un
cierto ahorro en pensiones; y
veremos el “éxodo” de personas
mayores y enfermos crónicos, si
tienen posibilidades económicas, a
otros países donde se sientan
seguros; se producirá una crisis entre
generaciones (los mayores se
sentirán culpables) en cuanto se
considere práctica normal la muerte
anticipada de los que son una carga;
en la práctica, la tercera parte al
menos, se harán sin consentimiento
del paciente por mucho que sea el
control.

La aceptación social de esta práctica
producirá unas personas
esencialmente egoístas que actuarán
con rectitud, en todo caso,
procurando actuar dentro de la
legalidad para no incurrir en delito:
liberados finalmente de la



generosidad gratuita por amor, las
personas actúan a impulsos del
miedo.

¿Por qué hay más interés en
ayudar a morir que en ayudar a
vivir?

Me atrevo a decir que, simplemente,
porque es más fácil. Es menos
costoso, desde todos los puntos de
vista. Una vez superada la barrera de
los sentimientos, acabar
rápidamente con el dolor propio y
ajeno ocasiona menos problemas que
ayudar a morir dignamente al
enfermo. En realidad, para ser
precisos, lo que hoy se entiende por
ayudar a morir es, en realidad, matar
al paciente por compasión. Ayudar a
morir, en el sentido genuino de las
palabras, supone aportar los medios
para que el paciente tenga una
buena muerte de acuerdo con su
situación y con su dignidad de
persona. No es admisible, por



consiguiente, acelerar la muerte o
anticipar su momento.

Ayudar a un enfermo terminal
conlleva dedicación de tiempo, de
cuidados muchas veces pequeños y
sencillos pero imprescindibles, la
administración –en su caso- de los
calmantes necesarios para el dolor, y,
muchas veces, el simple acompañar
que hace sentirse a la persona
verdaderamente digna de atención:
valorada como tal, querida.

Qué valor tienen el dolor y el
sufrimiento

Hay que decir que se ha mitificado
mucho el sufrimiento en la
enfermedad. Cada vez se avanza más
en el tratamiento del dolor y son más
frecuente las ‘Unidades del dolor’ en
los hospitales. Una buena medicina
sabe calmar el dolor. En último
extremo siempre se puede llegar a
sedar al paciente si no se pudiera
calmar su dolor de ningún modo.



Muy pocas veces, sin embargo, es
necesario. De hecho, los partidarios
de la eutanasia acuden ya pocas
veces al argumento de “dolores
insoportables” como un justificante
para provocar intencionadamente la
muerte.

Me parece que todos tenemos
experiencia de que amar de verdad
cuesta. En cierto sentido supone
siempre un cierto dolor, si no
estamos hablando, desde luego, del
amor superficial e inconsistente de
una novela rosa. No en vano, se ha
dicho que “el dolor es la piedra de
toque del amor” o que “es tal la
condición del hombre que no puede
manifestar su amor sino en
categorías de sufrimiento”. En
definitiva: yo amo algo en la medida
en que estoy dispuesto a sufrir por
ello. El dolor serenamente llevado en
el momento de la muerte, aunque
debe calmarse en lo posible con
fármacos y apoyo humano, puede ser



una manifestación de
reconocimiento de la propia
condición de criatura. Todo ser
humano, sin saber cómo y sin
iniciativa alguna, se siente vivo de
modo personal, y no se otorga la
facultad de abandonar esa vida por
propia iniciativa sin hacer una
violencia a la realidad de las cosas.

Para un cristiano, hijo de Dios, el
sufrimiento llega a alcanzar valor de
corredención. En unión al sacrificio
de Cristo en la Cruz, el cristiano,
dispuesto a sufrir en diversas
circunstancias de su vida si es
necesario, llega a ser, en palabras de
san Pablo, otro Cristo.

Rosa Mª Jané // Cataluña
Cristiana. 7 octubre 2004



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/lo-que-se-
entiende-por-ayudar-a-morir-es-matar-

por-compasion/ (31/12/2025)

https://opusdei.org/es-ec/article/lo-que-se-entiende-por-ayudar-a-morir-es-matar-por-compasion/
https://opusdei.org/es-ec/article/lo-que-se-entiende-por-ayudar-a-morir-es-matar-por-compasion/
https://opusdei.org/es-ec/article/lo-que-se-entiende-por-ayudar-a-morir-es-matar-por-compasion/
https://opusdei.org/es-ec/article/lo-que-se-entiende-por-ayudar-a-morir-es-matar-por-compasion/

	“Lo que se entiende por ‘ayudar a morir’ es matar por compasión”

