opusdei.org

Cuidado de la casa
comun. «Laudato
si'», la enciclica del
Papa Francisco
sobre el cuidado de
la casa comun

Presentada en Roma la segunda
enciclica del Papa Francisco,
fechada el 24 de mayo,
solemnidad de Pentecostés. El
texto que reproducimos a
continuacion ofrece una vision
de conjunto y permite detectar
las lineas de fondo. La enciclica
se puede descargar en pdf,
mobi y epub.



18/06/2015

Leer la enciclica en la pagina web
de la Santa Sede

Descargar «Laudato si'»:
- En formato PDF
- En formato MOBI

- En formato EPUB

Se presenta, en primer lugar, una
vision general de la enciclica
«Laudato si’» y, a continuacion, el
objetivo de cada uno de los seis


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_sp20150618-125706.pdf
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/laudato-si.epub

capitulos y algunos de sus parrafos
clave. Los numeros entre paréntesis
remiten a los parrafos de la enciclica.

Una vision general

«¢Qué tipo de mundo queremos
dejar a quienes nos sucedan, a los
nifios que estan creciendo?» (n. 160).
Esta pregunta esta en el centro de
Laudato si’, la esperada enciclica del
Papa Francisco sobre el cuidado de la
casa comun. Y continua: «Esta
pregunta no afecta solo al ambiente
de manera aislada, porque no se
puede plantear la cuestion de modo
fragmentario», y nos conduce a
interrogarnos sobre el sentido de la
existencia y el valor de la vida social:
«¢Para qué pasamos por este mundo?
ipara queé vinimos a esta vida? ¢para
qué trabajamos y luchamos? ¢para
qué nos necesita esta tierra?»: «Si no
nos planteamos estas preguntas de
fondo —dice el Pontifice— «no creo
que nuestras preocupaciones



ecoldgicas puedan obtener
resultados importantes».

La enciclica toma su nombre de la
invocacion de san Francisco,
«Laudato si’, mi’ Signore», que en el
Cantico de las creaturas que
recuerda que la tierra, nuestra casa
comun, «es también como una
hermana con la que compartimos la
existencia, y como una madre bella
que nos acoge entre sus brazos» (1).
Nosotros mismos «somos tierra (cfr
Gn 2,7). Nuestro propio cuerpo esta
formado por elementos del planeta,
su aire nos da el aliento y su agua
nos vivifica y restaura» (2).

Pero ahora esta tierra maltratada y
saqueada clama (2) y sus gemidos se
unen a los de todos los abandonados
del mundo. El Papa Francisco nos
invita a escucharlos, llamando a
todos y cada uno —individuos,
familias, colectivos locales,
nacionales y comunidad



internacional— a una «conversion
ecoldgica», segun expresion de san
Juan Pablo II, es decir, a «cambiar de
ruta», asumiendo la urgencia y la
hermosura del desafio que se nos
presenta ante el «cuidado de la casa
comun». Al mismo tiempo, el Papa
Francisco reconoce que «se advierte
una creciente sensibilidad con
respecto al ambiente y al cuidado de
la naturaleza, y crece una sincera y
dolorosa preocupacion por lo que
esta ocurriendo con nuestro
planeta» (19), permitiendo una
mirada de esperanza que atraviesa
toda la enciclica y envia a todos un
mensaje claro y esperanzado: «La
humanidad tiene aun la capacidad
de colaborar para construir nuestra
casa comun» (13); «el ser humano es
todavia capaz de intervenir
positivamente» (58); «no todo esta
perdido, porque los seres humanos,
capaces de degradarse hasta el
extremo, pueden también superarse,



volver a elegir el bien 'y
regenerarse» (205).

El Papa Francisco se dirige, claro
esta, a los fieles catdlicos, retomando
las palabras de san Juan Pablo II:
«Los cristianos, en particular,
descubren que su cometido dentro
de la creacidn, asi como sus deberes
con la naturaleza y el Creador,
forman parte de su fe» (64), pero se
propone «especialmente entrar en
dialogo con todos sobre nuestra casa
comun» (3): el didlogo aparece en
todo el texto, y en el capitulo 5 se
vuelve instrumento para afrontar y
resolver los problemas. Desde el
principio el Papa Francisco recuerda
que también «otras Iglesias y
Comunidades cristianas —como
también otras religiones— han
desarrollado una profunda
preocupacion y una valiosa
reflexion» sobre el tema de la
ecologia (7). Mas aun, asume
explicitamente su contribucion a



partir de la del «querido Patriarca
Ecuménico Bartolomé» (7),
ampliamente citado en los nn. 8—9.
En varios momentos, ademas, el
Pontifice agradece a los
protagonistas de este esfuerzo —
tanto individuos como asociaciones o
instituciones—, reconociendo que «la
reflexion de innumerables
cientificos, filosofos, tedlogos y
organizaciones sociales [ha]
enriquecido el pensamiento de la
Iglesia sobre estas cuestiones» (7) e
invita a todos a reconocer «la riqueza
que las religiones pueden ofrecer
para una ecologia integral y para el
desarrollo pleno del género
humano» (62).

El recorrido de la enciclica esta
trazado en el n. 15 y se desarrolla en
seis capitulos. A partir de la escucha
de la situacion a partir de los mejores
conocimientos cientificos disponibles
hoy (cap. 1), recurre a la luz de la
Biblia y la tradicién judeo-cristiana



(cap. 2), detectando las raices del
problema (cap. 3) en la tecnocracia y
el excesivo repliegue
autorreferencial del ser humano. La
propuesta de la enciclica (cap. 4) es la
de una «ecologia integral, que
incorpore claramente las
dimensiones humanas y

sociales» (137), inseparablemente
vinculadas con la situacion
ambiental.

En esta perspectiva, el Papa
Francisco propone (cap. 5)
emprender un didlogo honesto a
todos los niveles de la vida social,
que facilite procesos de decision
transparentes. Y recuerda (cap. 6)
que ningun proyecto puede ser eficaz
si no estd animado por una
conciencia formada y responsable,
sugiriendo principios para crecer en
esta direccidon a nivel educativo,
espiritual, eclesial, politico y
teoldgico. El texto termina con dos
oraciones, una que se ofrece para ser



compartida con todos los que creen
en «un Dios creador

omnipotente» (246), y la otra
propuesta a quienes profesan la fe en
Jesucristo, rimada con el estribillo
«Laudato si’», que abre y cierra la
enciclica.

El texto esta atravesado por algunos
ejes tematicos, vistos desde variadas
perspectivas, que le dan una fuerte
coherencia interna: «La intima
relacion entre los pobres y la
fragilidad del planeta, la conviccion
de que en el mundo todo esta
conectado, la critica al nuevo
paradigma y a las formas de poder
que derivan de la tecnologia, la
invitacion a buscar otros modos de
entender la economia y el progreso,
el valor propio de cada criatura, el
sentido humano de la ecologia, la
necesidad de debates sinceros y
honestos, la grave responsabilidad de
la politica internacional y local, la



cultura del descarte y la propuesta de
un nuevo estilo de vida» (16).

Capitulo 1 — «Lo que esta pasando
a nuestra casa»

El capitulo asume los
descubrimientos cientificos mas
recientes en materia ambienta como
manera de escuchar el clamor de la
creacion, para «convertir en
sufrimiento personal lo que le pasa
al mundo, y asi reconocer cudl es la
contribucion que cada uno puede
aportar» (19). Se acometen asi
«varios aspectos de la actual crisis
ecologica» (15).

El cambio climético: «El
calentamiento es un problema global
con graves dimensiones ambientales,
sociales, economicas, distributivas y
politicas, y plantea uno de los
principales desafios actuales para la
humanidad» (22). Si «el clima es un
bien comun, de todos y para

todos» (21), el impacto mas grave de



su alteracion recae en los mas
pobres, pero muchos de los que
«tienen mas recursos y poder
economico o politico parecen
concentrarse sobre todo en
enmascarar los problemas o en
ocultar los sintomas, tratando so6lo de
reducir algunos impactos negativos
del calentamiento»(23): «La falta de
reacciones ante estos dramas de
nuestros hermanos es un signo de la
pérdida de aquel sentido de
responsabilidad por nuestros
semejantes sobre el cual se funda
toda sociedad civil» (25).

La cuestion del agua: El Papa afirma
sin ambages que «el acceso al agua
potable y segura es un derecho
humano basico, fundamental y
universal, porque determina la
sobrevivencia de las personas, y por
lo tanto es condicion para el ejercicio
de los demads derechos humanos».
Privar a los pobres del acceso al agua
significa negarles «el derecho a la



vida, enraizado en su inalienable
dignidad» (30).

La pérdida de la biodiversidad:
«Cada afo desaparecen miles de
especies vegetales y animales que ya
no podremos conocer, que nuestros
hijos ya no podran ver, perdidas para
siempre» (33). No son solo eventuales
«recursos» explotables, sino que
tienen un valor en si mismas. En esta
perspectiva «son loables y a veces
admirables los esfuerzos de
cientificos y técnicos que tratan de
aportar soluciones a los problemas
creados por el ser humano», pero esa
intervencion humana, cuando se
pone al servicio de las finanzas y el
consumismo, «hace que la tierra en
que vivimos se vuelva menos rica 'y
bella, cada vez mas limitada y

gris» (34).

La deuda ecoldgica: en el marco de
una ética de las relaciones
internacionales, la enciclica indica



que existe «una auténtica deuda
ecoldgica» (51), sobre todo del Norte
en relacion con el Sur del mundo.
Frente al cambio climatico hay
«distintas responsabilidades» (52), y
son mayores las de los paises
desarrollados.

Conociendo las profundas
divergencias que existen respecto a
estas problematicas, el Papa
Francisco se muestra profundamente
impresionado por la «debilidad de
las reacciones» frente a los dramas
de tantas personas y poblaciones.
Aunque no faltan ejemplos positivos
(58), sefiala «un cierto
adormecimiento y una alegre
irresponsabilidad» (59). Faltan una
cultura adecuada (53) y la
disposicion a cambiar de estilo de
vida, produccion y consumo (59), a la
vez que urge «crear un sistema
normativo que [...] asegure la
proteccion de los ecosistemas» (53).



Capitulo segundo — El Evangelio
de la creacion

Para afrontar la problematica
ilustrada en el capitulo anterior, el
Papa Francisco relee los relatos de la
Biblia, ofrece una vision general que
proviene de la tradicion judeo—
cristiana y articula la «tremenda
responsabilidad» (90) del ser
humano respecto a la creacion, el
lazo intimo que existe entre todas las
creaturas, y el hecho de que «el
ambiente es un bien colectivo,
patrimonio de toda la humanidad y
responsabilidad de todos» (95). En la
Biblia, «el Dios que libera y salva es
el mismo que ha creado el universo»,
y «en €l se conjugan amor y

poder» (73). El relato de la creacion
es central para reflexionar sobre la
relacion entre el ser humano y las
demas creaturas, y sobre como el
pecado rompe el equilibrio de toda la
creacion en su conjunto. «Estas
narraciones sugieren que la



existencia humana se basa en tres
relaciones fundamentales
estrechamente conectadas: la
relacion con Dios, con el préjimo y
con la tierra. Segun la Biblia, las tres
relaciones vitales se han roto, no sélo
externamente, sino también dentro
de nosotros. Esta ruptura es el
pecado» (66).

Por ello, aunque «si es verdad que
algunas veces los cristianos hemos
interpretado incorrectamente las
Escrituras, hoy debemos rechazar
con fuerza que, del hecho de ser
creados a imagen de Dios y del
mandato de dominar la tierra, se
deduzca un dominio absoluto sobre
las demas criaturas». Al ser humano
le corresponde «cultivar y custodiar»
el jardin del mundo (cfr Gn 2,15) (67),
sabiendo que «el fin ultimo de las
demas criaturas no somos nosotros.
Pero todas avanzan, junto con
nosotros y a través de nosotros, hacia
el término comun, que es Dios» (83).



Que el ser humano no sea patron del
universo «no significa equiparar a
todos los seres vivos y quitarle aquel
valor peculiar que lo caracteriza; y
«Tampoco supone una divinizacion
de la tierra que nos privaria del
llamado a colaborar con ellay a
proteger su fragilidad» (90). En esta
perspectiva «todo ensafiamiento con
cualquier criatura «es contrario a la
dignidad humana» (92), pero «no
puede ser real un sentimiento de
intima union con los demas seres de
la naturaleza si al mismo tiempo en
el corazdn no hay ternura,
compasion y preocupacion por los
seres humanos» (91). Es necesaria la
conciencia de una comunion
universal: «creados por el mismo
Padre, todos los seres del universo
estamos unidos por lazos invisibles y
conformamos una especie de familia
universal, [...] que nos mueve a un
respeto sagrado, carifioso y
humilde» (89). Concluye el capitulo
con el corazon del a revelacion



cristiana: el «Jesus terreno» con su
«relacion tan concreta y amable con
las cosas» estd «resucitado y glorioso,
presente en toda la creacion con su
sefiorio universal» (100).

Capitulo tercero — La raiz humana
de la crisis ecoldgica

Este capitulo presenta un analisis del
a situacion actual «para comprender
no solo los sintomas sino también las
causas mas profundas» (15), en un
dialogo con la filosofia y las ciencias
humanas.

Un primer fundamento del capitulo
son las reflexiones sobre la
tecnologia: se le reconoce con
gratitud su contribucion al
mejoramiento de las condiciones de
vida (103—103), aunque también
«dan a quienes tienen el
conocimiento, y sobre todo el poder
econdmico para utilizarlo, un
dominio impresionante sobre el
conjunto de la humanidad y del



mundo entero» (104). Son justamente
las l6gicas de dominio tecnocratico
las que llevan a destruir la
naturaleza y a explotar a las
personas y las poblaciones mas
débiles. «El paradigma tecnologico
también tiende a ejercer su dominio
sobre la economia y la politica» (109),
impidiendo reconocer que «el
mercado por si mismo no garantiza
el desarrollo humano integral y la
inclusion social» (109).

En la raiz de todo ello puede
diagnosticarse en la época moderna
un exceso de antropocentrismo (116):
el ser humano ya no reconoce su
posicion justa respecto al mundo, y
asume una postura autorreferencial,
centrada exclusivamente en si
mismo y su poder. De ello deriva una
l6gica «usa y tira» que justifica todo
tipo de descarte, sea éste humano o
ambiental, que trata al otroy a la
naturaleza como un simple objetoy
conduce a una infinidad de formas



de dominio. Es la 16gica que conduce
a la explotacion infantil, el abandono
de los ancianos, a reducir a otros a la
esclavitud, a sobrevalorar las
capacidades del mercado para
autorregularse, a practicar la trata de
seres humanos, el comercio de pieles
de animales en vias de extincion, y
de «diamantes ensangrentados». Es
la misma légica de muchas mafias,
de los traficantes de 6rganos, del
narcotrafico y del descarte de los
nifios que no se adaptan a los
proyectos de los padres (123).

A esta luz, la enciclica afronta dos
problemas cruciales para el mundo
de hoy. Primero que nada el trabajo:
«En cualquier planteamiento sobre
una ecologia integral, que no excluya
al ser humano, es indispensable
incorporar el valor del trabajo» (124),
pues «Dejar de invertir en las
personas para obtener un mayor
rédito inmediato es muy mal negocio
para la sociedad» (128). La segunda



se refiere a los limites del progreso
cientifico, con clara referencia a los
OGM (132—136), que son «una
cuestion ambiental de caracter
complejo» (135). Si bien «en algunas
regiones su utilizacion ha provocado
un crecimiento econémico que ayudo
a resolver problemas, hay
dificultades importantes que no
deben ser relativizadas» (134), por
ejemplo «una concentracion de
tierras productivas en manos de
pocos» (134). El Papa Francisco
piensa en particular en los pequerios
productores y en los trabajadores del
campo, en la biodiversidad, en la red
de ecosistemas.

Es por ello es necesaria «una
discusion cientifica y social que sea
responsable y amplia, capaz de
considerar toda la informacion
disponible y de llamar a las cosas por
su nombre», a partir de «lineas de
investigacion libre e
interdisciplinaria» (135).



Capitulo cuarto — Una ecologia
integral

El nucleo de la propuesta de la
enciclica es una ecologia integral
como nuevo paradigma de justicia,
una ecologia que «incorpore el lugar
peculiar del ser humano en este
mundo y sus relaciones con la
realidad que lo rodea» (15). De hecho
no podemos «entender la naturaleza
como algo separado de nosotros o
como un mero marco de nuestra
vida» (139). Esto vale para todo lo
que vivimos en distintos campos: en
la economia y en la politica, en las
distintas culturas, en especial las mas
amenazadas, e incluso en todo
momento de nuestra vida cotidiana.

La perspectiva integral incorpora
también una ecologia de las
instituciones. «Si todo esta
relacionado, también la salud de las
instituciones de una sociedad tiene
consecuencias en el ambiente y en la



calidad de vida humana: “Cualquier
menoscabo de la solidaridad y del
civismo produce dafios
ambientales”» (142).

Con muchos ejemplos concretos el
Papa Francisco ilustra su
pensamiento: que hay un vinculo
entre los asuntos ambientales y
cuestiones sociales humanas, y que
ese vinculo no puede romperse. Asi
pues, el andlisis de los problemas
ambientales es inseparable del
analisis de los contextos humanos,
familiares, laborales, urbanos, y de la
relacion de cada persona consigo
misma (141), porque «no hay dos
crisis separadas, una ambiental y la
otra social, sino una unica y compleja
crisis socioambiental» (139).

Esta ecologia ambiental «es
inseparable de la nocidn del bien
comun» (156), que debe
comprenderse de manera concreta:
en el contexto de hoy en el que



«donde hay tantas inequidades y
cada vez son mas las personas
descartables, privadas de derechos
humanos bdsicos», esforzarse por el
bien comun significa hacer opciones
solidarias sobre la base de una
«opcidn preferencial por los mas
pobres» (158). Este es el mejor modo
de dejar un mundo sostenible a las
proximas generaciones, no con las
palabras, sino por medio de un
compromiso de atencion hacia los
pobres de hoy como habia subrayado
Benedicto XVI: «<ademas de la leal
solidaridad intergeneracional, se ha
de reiterar la urgente necesidad
moral de una renovada solidaridad
intrageneracional» (162).

La ecologia integral implica también
la vida cotidiana, a la cual la
enciclica dedica una especial
atencion, en particular en el
ambiente urbano. El ser humano
tiene una enorme capacidad de
adaptacion y «es admirable la



creatividad y la generosidad de
personas y grupos que son capaces
de revertir los limites del ambiente,
[...] aprendiendo a orientar su vida
en medio del desorden y la
precariedad» (148). Sin embargo, un
desarrollo auténtico presupone un
mejoramiento integral en la calidad
de la vida humana: espacios
publicos, vivienda, transportes, etc.
(150-154).

También «nuestro cuerpo nos pone
en relacion directa con el ambiente y
con los demas seres humanos. La
aceptacion del propio cuerpo como
don de Dios es necesaria para acoger
y aceptar el mundo entero como don
del Padre y casa comun; en cambio
una logica de dominio sobre el
propio cuerpo se transforma en una
l6gica a veces sutil de

dominio» (155).

Capitulo quinto — Algunas lineas
orientativas y de accion



Este capitulo afronta la pregunta
sobre qué podemos y debemos hacer.
Los andlisis no bastan: se requieren
propuestas «de didlogo y de accion
que involucren a cada uno de
nosotros y a la politica
internacional» (15, y «que nos
ayuden a salir de la espiral de
autodestruccion en la que nos
estamos sumergiendo» (163). Para el
Papa Francisco es imprescindible
que la construccion de caminos
concretos no se afronte de manera
ideoldgica, superficial o
reduccionista. Para ello es
indispensable el dialogo, término
presente en el titulo de cada seccion
de este capitulo: «Hay discusiones
sobre cuestiones relacionadas con el
ambiente, donde es dificil alcanzar
consensos. [...] la Iglesia no pretende
definir las cuestiones cientificas ni
sustituir a la politica, pero invito a un
debate honesto y transparente, para
que las necesidades particulares o las
ideologias no afecten al bien



comun» (188). Sobre esta base el
Papa Francisco no teme formular un
juicio severo sobre las dindmicas
internacionales recientes: «Las
Cumbres mundiales sobre el
ambiente de los ultimos afios no
respondieron a las expectativas
porque, por falta de decision politica,
no alcanzaron acuerdos ambientales
globales realmente significativos y
eficaces» (166). Y se pregunta «por
qué se quiere mantener hoy un
poder que sera recordado por su
incapacidad de intervenir cuando
era urgente y necesario

hacerlo?» (57). Son necesarias, como
los Pontifices han repetido muchas
veces a partir de la Pacem in terris,
formas e instrumentos eficaces de
gobernanza global (175):
«Necesitamos un acuerdo sobre los
regimenes de gobernanza global
para toda la gama de los llamados
“bienes comunes globales”» (174),
dado que «la proteccion ambiental
no puede asegurarse solo en base al



calculo financiero de costos y
beneficios. El ambiente es uno de
esos bienes que los mecanismos del
mercado no son capaces de defender
0 de promover

adecuadamente» (190, que toma las
palabras del Compendio de la
doctrina social de la Iglesia).

Aun en este capitulo, el Papa
Francisco insiste sobre el desarrollo
de procesos decisionales honestos y
transparentes, para poder
«discernir» las politicas e iniciativas
empresariales que conducen a un
«auténtico desarrollo integral» (185).
En particular, el estudio del impacto
ambiental de un nuevo proyecto
«requiere procesos politicos
transparentes y sujetos al dialogo,
mientras la corrupcion que esconde
el verdadero impacto ambiental de
un proyecto a cambio de favores
suele llevar a acuerdos espurios que
evitan informar y debatir
ampliamente» (182)



La llamada a los que detentan
encargos politicos es particularmente
incisiva, para que eviten «la logica
eficientista e inmediatista» (181) que
hoy predomina. Pero «si se atreve a
hacerlo, volverda a reconocer la
dignidad que Dios le ha dado como
humano y dejara tras su paso por
esta historia un testimonio de
generosa responsabilidad» (181)

Capitulo sexto — Educacion y
espiritualidad ecologica

El capitulo final va al nucleo de la
conversion ecoldgica a la que nos
invita la enciclica. La raiz de la crisis
cultural es profunda y no es facil
redisefiar habitos y
comportamientos. La educacion y la
formacion siguen siendo desafios
basicos: «Todo cambio requiere
motivacion y un camino

educativo» (15). Deben involucrarse
los ambientes educativos, el primero



«la escuela, la familia, los medios de
comunicacion, la catequesis» (213).

El punto de partida es «apostar por
otro estilo de vida» (203-208), que
abra la posibilidad de «ejercer una
sana presion sobre quienes detentan
el poder politico, econémico y
social» (206). Es lo que sucede
cuando las opciones de los
consumidores logran «modificar el
comportamiento de las empresas,
forzandolas a considerar el impacto
ambiental y los modelos de
produccion» (206).

No se puede minusvalorar la
importancia de cursos de educacion
ambiental capaces de cambiar los
gestos y habitos cotidianos, desde la
reduccion en el consumo de agua a la
separacion de residuos o el «apagar
las luces innecesarias» (211). «Una
ecologia integral también esta hecha
de simples gestos cotidianos donde
rompemos la 16gica de la violencia,



del aprovechamiento, del

egoismo» (230). Todo ello sera mas
sencillo si parte de una mirada
contemplativa que viene de la fe.
«Para el creyente, el mundo no se
contempla desde afuera sino desde
adentro, reconociendo los lazos con
los que el Padre nos ha unido a todos
los seres. Ademas, haciendo crecer
las capacidades peculiares que Dios
le ha dado, la conversion ecolégica
lleva al creyente a desarrollar su
creatividad y su entusiasmo» (220).

Vuelve la linea propuesta en la
Evangelii Gaudium: «La sobriedad,
que se vive con libertad y conciencia,
es liberadora» (223), asi como «la
felicidad requiere saber limitar
algunas necesidades que nos
atontan, quedando asi disponibles
para las multiples posibilidades que
ofrece la vida» (223). De este modo se
hace posible «sentir que nos
necesitamos unos a otros, que
tenemos una responsabilidad por los



demads y por el mundo, que vale la
pena ser buenos y honestos» (229).

Los santos nos acompafian en este
camino. San Francisco, mencionado
muchas veces, es el «ejemplo por
excelencia del cuidado por lo que es
débil y de una ecologia integral,
vivida con alegria» (10). Pero la
enciclica recuerda también a san
Benito, santa Teresa de Lisieux y al
beato Charles de Foucauld.

Después de la Laudato st’, el examen
de conciencia —instrumento que la
Iglesia ha aconsejado para orientar la
propia vida a la luz de la relacion con
el Sefior— debera incluir una nueva
dimension, considerando no sélo
coémo se vive la comunioén con Dios,
con los otros y con uno mismo, sino
también con todas las creaturas y la
naturaleza.




© Copyright - Oficina de prensa de la
Santa Sede

Foto: assisiofm.it

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/laudato-si-la-
enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-
cuidado-de-la-casa-comun/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es-ec/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/es-ec/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/es-ec/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/
https://opusdei.org/es-ec/article/laudato-si-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cuidado-de-la-casa-comun/

	Cuidado de la casa común. «Laudato si'», la encíclica del Papa Francisco sobre el cuidado de la casa común

