
opusdei.org

La luz de la fe (III):
la creación (II): el
Amor que abraza el
mundo

Tras haber reflexionado sobre
los relatos de la creación,
podemos preguntarnos una vez
más: ¿en qué sentido es
racional hablar hoy de
creación?

14/08/2017

Que el amor tiene un lugar central en
la realidad resulta una idea hermosa
e inspiradora para muchas personas.



Pero se trata quizá a menudo de una
convicción nostálgica: el mundo, se
dicen, sería un lugar mejor si todos
nos guiásemos por este principio. La
experiencia del mal, de las
injusticias, de lo imperfecto del
mundo, parecen hacer del amor más
un ideal al que tender que la base
sobre la que se levantaría el edificio
mismo de la realidad. «En efecto, el
hombre moderno cree que la
cuestión del amor tiene poco que ver
con la verdad. El amor se concibe
hoy como una experiencia que
pertenece al mundo de los
sentimientos volubles y no a la
verdad»[1].

Por contraste, la fe cristiana
reconoce en el origen del universo
un Amor personal e infinitamente
creativo, que ha llegado hasta el
punto de entrar como uno más en su
creación, para salvarla. «Con amor
eterno te amé; por eso prolongué mi
misericordia para contigo» (Jr 31,3).



Muchas personas que trabajan con
ilusión por mejorar el mundo
reconocen la grandeza de esta visión
de la realidad, pero no pueden dejar
de ver la idea de un ser personal y
eterno –un ser que precede el
mundo– como algo que a fin de
cuentas responde a un modo de
pensar «mítico y contrario al
sistema»[2]: algo ajeno al entramado
racional que podemos compartir, en
la medida en que se basa en nuestra
experiencia común del mundo. Tras
haber reflexionado sobre los relatos
de la creación en el Génesis, podemos
preguntarnos ahora, una vez más:
¿en qué sentido es racional hablar
hoy de creación?

¿Dónde está Dios?

Es frecuente oír, incluso entre gente
con fe, la consideración de que,
mientras la ciencia basa sus
afirmaciones en pruebas seguras, la
idea de Dios se basaría en tradiciones



o suposiciones no verificables. A
primera vista, parece difícil objetar
nada a esta idea. Sin embargo, si se
tiene en cuenta que «pruebas
seguras» significa aquí «evidencias
empíricas», se comprende que esa
seguridad tiene un alcance acotado
por la misma ciencia, que
deliberadamente se concentra en los
aspectos empíricos y mensurables de
la realidad. Esta decisión estratégica
ha permitido a la ciencia crecer
exponencialmente, pero implica
también que su estudio no puede
abarcar todo el espectro de la
realidad, o no puede al menos
descartar que este espectro sea más
amplio. Por otro lado, como toda
disciplina –y esto incluye también a
la teología–, la ciencia experimental
tiene presupuestos que ella misma
no puede demostrar. Uno de ellos es
la existencia de la realidad que
estudia, que requiere
necesariamente una reflexión
racional de otro tipo. Se entiende así



que la revelación cristiana no venga
a cuestionar el método de la ciencia
ni sus evidentes éxitos: en realidad,
lo precede y le abre horizontes más
amplios.

Ciertamente, el modo peculiar en que
Dios se hace presente en el mundo
puede hacerle aparecer a veces como
un gran ausente. Escribía san
Agustín: «Nada hay más oculto y
nada más presente que Él;
difícilmente se halla dónde está y
más difícilmente dónde no está»[3].
Esta paradoja, este cruce de sí y no,
que parece indicar un cortocircuito,
habla en cambio de la necesidad de
abrir la racionalidad a otro nivel[4].
Dios no es una realidad como otras
en este mundo, ni interviene
necesariamente en los procesos
naturales de modos empíricamente
verificables. Dios actúa en un nivel
mucho más profundo, sosteniendo el
ser mismo de todas las cosas,
haciendo que las cosas sean. Al



hablar de Él, incluso para negar su
existencia, el lenguaje va siempre
más allá del marco de rigor propio de
la ciencia experimental, y se inserta
en un lenguaje distinto, que la
ciencia misma presupone, y que
tiene también un rigor propio: el
lenguaje filosófico o metafísico. Por
eso, el dios al que se querría obligar
a revelarse a través de instrumentos
de observación científica no sería el
verdadero Dios, sino una caricatura
suya. Y el verdadero Dios no viene a
interferir en la ciencia, porque se
sitúa en un nivel de realidad anterior
a la ciencia misma. Dios no cabe en
las leyes de la física, porque son más
bien las leyes de la física las que
«caben» en Él[5].

La aportación de la ciencia ha sido
determinante para hacer al hombre
consciente de la inmensidad del
universo, de su evolución dinámica;
para comprender sus leyes, así como
la trayectoria evolutiva, que forma



una especie de prehistoria biológica
de aparición del homo sapiens sobre
la tierra. Sin embargo, la ciencia no
puede explicar hasta el final el
origen del universo, porque este
evento no enlaza dos «estados» de la
misma realidad. Explicar la «ley» con
la que se ha pasado de la nada a la
primera forma embrionaria del
universo está más allá de las
posibilidades de la ciencia, porque la 
nada escapa a cualquier
representación científica. Toda teoría
cosmológica asume una estructura
espacio-temporal como punto de
partida; y la nada en sentido radical,
es decir, el no-ser, cae siempre fuera
de esta estructura: el umbral que
separa el ser y la nada es
metafísico[6]. Se entiende por eso
que el diálogo entre la ciencia y la
teología no sea solo deseable sino
necesario, y que requiera la
mediación de la filosofía, más que
como un árbitro para poner paz
entre partes en litigio, como un



interlocutor capaz de comprender el
alcance y las posibilidades de ambas
disciplinas.

En el corazón de lo real

Incluso aproximándose hasta el
origen mismo del universo, pues, la
ciencia se queda siempre de este lado
de la realidad, dentro del ser. Son
muchos los científicos que, al
identificar ese umbral, se dan cuenta
de la necesidad de emprender una
reflexión filosófica, desde la que es
posible llegar a comprender la
necesidad de un Creador en el origen
del universo. «Es, sin duda, un gran
libro la misma hermosura de la
creación. Contempla, mira, lee su
parte superior y su parte inferior.
Dios no hizo letras de tinta, mediante
las cuales pudieras conocerle: puso
ante tus ojos esas mismas cosas que
hizo. ¿Por qué buscas una voz más
potente? A ti claman el cielo y la
tierra: “Dios me hizo”»[7].



Sin embargo, la filosofía misma topa
también con preguntas límite: ¿Por
qué el ser y no más bien la nada?
¿Por qué existo? En este sentido, la fe
cristiana viene a aportar «una
imagen de Dios nueva, más elevada
que la que pudiera nunca forjarse y
pensar la razón filosófica. Pero la fe
tampoco contradice la doctrina
filosófica de Dios; (…) la fe cristiana
en Dios acepta en sí la doctrina
filosófica de Dios y la consuma»[8].
Ante la pregunta acerca del porqué,
del sentido último de la existencia –
pregunta que en algún momento de
la vida se vuelve decisiva para
todos–, se hace el silencio. Se alza
entonces la fe cristiana, y responde
serenamente: Dios estaba ahí antes
del mundo, pensó en él, y lo creó con
amor.

Esta sencilla afirmación produce, en
realidad, lo contrario de lo que a
veces se achaca a la noción de
creación: desmitifica el universo. La



comprensión del mundo como
creación de Dios es «la “Ilustración”
decisiva de la historia (…), la ruptura
con los temores que habían
reprimido a los hombres. Significa la
liberación del Universo por la razón,
el reconocimiento de su racionalidad
y de su libertad»[9]. Aunque la
ciencia es capaz de leer una parte
importante de la lógica interna de la
naturaleza, una ciencia sin Dios no
liberaría al mundo de los mitos,
porque siempre quedarían
inevitablemente rendijas que se
llenarían con otras explicaciones[10].
No es posible, por la autolimitación
de la ciencia a lo empírico, que ella
misma cubra algún día todas esas
rendijas; y el hombre tampoco va a
dejar de preguntarse por ellas,
porque el hecho mismo de hacerlo –
como, por lo demás, el ejercicio
mismo de la ciencia– muestra que
trasciende el orden de lo empírico. El
espíritu humano, que se manifiesta
entre otras cosas en el hecho de que



cada uno de nosotros percibe su
identidad frente al mundo, en el
hecho de que nos preguntemos por
esas rendijas, e incluso de que
alguien pueda considerar estúpido
preguntarse por ellas… todo ello
pone de manifiesto, incluso a una
reflexión meramente filosófica, que
nosotros mismos –aun siendo un
microcosmos, que comparte con el
universo sus mismos elementos–
somos algo más que simple mundo.

La libertad personal y la
autoconciencia, por las que uno se
percibe distinto del mundo, son por
eso también grandes rendijas a
través de las cuales el hombre puede
asomarse a la trascendencia: hablan
del Dios personal que es aún más
radicalmente distinto del mundo, y
que lo crea libremente. Y viceversa,
en el reconocimiento de que la
realidad tiene su origen en esa
Libertad creadora se juega el
reconocimiento mismo de la libertad



humana, y por tanto de la dignidad
de cada persona[11]. Este es uno de
los sentidos fundamentales en los
que el Génesis dice que «creó Dios al
hombre a su imagen» (Gn 1,27):
nosotros mismos somos un espejo en
el que se puede entrever a Dios. Por
eso el beato John Henry Newman
identificaba en la conciencia
«nuestro gran maestro interior de
religión»[12], un «principio de
conexión entre la criatura y el
creador»[13].

La fe en la creación, pues, no viene a
añadir desde fuera el «mundo del
espíritu» al mundo material: más
bien afirma decididamente que Dios
abraza el entero universo material.
La intuición poética de Dante lo
expresó de modo inmortal: «Dios es
el amor que mueve el sol y las demás
estrellas»[14]. En el corazón de lo
real está Dios, y Dios quiere el
mundo, y a cada uno: «abierta su
mano con la llave del amor,



surgieron las criaturas»[15]. Tiene
gran profundidad teológica, en este
sentido, un pensamiento recurrente
en san Josemaría; a la hora de actuar,
solía decir, esta es «la razón más
sobrenatural: porque nos da la
gana»[16]. La libertad y el amor,
como la racionalidad del mundo,
hablan de Dios. Por eso, si san
Agustín reconocía a Dios en el libro
de la naturaleza, le encontraba
también en la intimidad de su alma:
«he aquí que tú estabas dentro de mí
y yo fuera, y por fuera te andaba
buscando (…). Llamaste y clamaste, y
rompiste mi sordera; brillaste y
resplandeciste, y ahuyentaste mi
ceguera»[17].

El milagro del mundo

La realidad de los milagros responde
a esta misma prioridad respecto al
mundo de la libertad, el amor y la
sabiduría de Dios. Con su peculiar
estilo paradójico, decía Chesterton:



«Si un hombre cree en la
inalterabilidad de las leyes de la
naturaleza, no puede creer en
ningún milagro de ninguna época. Si
un hombre cree en una voluntad
anterior a las leyes, puede creer en
cualquier milagro de cualquier
época»[18]. Los tres evangelios
sinópticos hablan de un leproso que
se acerca a Jesús, pidiéndole su
curación. Jesús responde: «Quiero,
queda limpio» (Mt 8,3). Dios cura a
aquel hombre porque quiere, del
mismo modo que creó el mundo, y
ha creado a cada uno, porque quiere,
por amor. Comentando el relato de
otro milagro, la curación de un ciego,
observaba Benedicto XVI: «No es
casualidad que el comentario
conclusivo de la gente después del
milagro recuerde la valoración de la
creación al comienzo del Génesis:
“Todo lo ha hecho bien” (Mc 7,37). En
la acción sanadora de Jesús entra
claramente la oración, con su mirada
hacia el cielo. La fuerza que curó al



sordomudo fue provocada
ciertamente por la compasión hacia
él, pero proviene del hecho de que
recurre al Padre. Se entrecruzan
estas dos relaciones: la relación
humana de compasión hacia el
hombre, que entra en la relación con
Dios, y así se convierte en
curación»[19].

Los milagros, pues, no son
excepciones que ponen en cuestión
la solidez y la racionalidad del
mundo, sino que apuntan a la raíz
misma de esa solidez: ponen de
manifiesto el verdadero milagro, que
es la existencia misma del universo y
de la vida; el verdadero milagro –
miraculum, algo ante lo que solo cabe
admirarse– es la creación de Dios. La
apertura de la razón a este inicio de
los inicios no solo hace razonables los
milagros, sino que hace razonable,
sobre todo, el mundo mismo. «La
uniformidad y la generalidad de las
leyes naturales (…) llevan a pensar



que la naturaleza se basta a sí
misma. Y sin embargo, no hay
solución de continuidad entre la
creación y el acontecimiento más
habitual y banal. El milagro
interviene para convencernos de
ello»[20].

Se dice a veces que «vivimos de
milagro», para referirse a los modos
sorprendentes en que se resuelven
ciertos problemas o peligros. En
realidad, la expresión recoge una
verdad radical: cada instante de
nuestra vida ordinaria se
desenvuelve en medio del milagro de
un mundo que existe por amor.
«Cada uno de nosotros, cada hombre
y cada mujer, es un milagro de Dios,
es querido por él y es conocido
personalmente por él»[21]. Como
decía san Pablo a quienes le
escuchaban en el Areópago de
Atenas, «en él vivimos, nos movemos
y existimos» (Hch 17,28). Por eso,
«para la tradición judío-cristiana,



decir “creación” es más que decir
naturaleza, porque tiene que ver con
un proyecto del amor de Dios donde
cada criatura tiene un valor y un
significado»[22].

***

«Te doy gracias porque me has hecho
como un prodigio» (Sal 139,14): la fe
en la creación se cifra en una
profunda actitud de agradecimiento.
A pesar del dolor y del mal presentes
en el mundo, la realidad entera –y en
especial la propia existencia y la de
quienes nos rodean– aparece como
una promesa de felicidad: «¡Todos los
sedientos, venid a las aguas! Y los
que no tengáis dinero, ¡venid! (…)
Comprad, sin dinero y sin nada a
cambio, vino y leche» (Is 55,1). El
hombre se sabe inerme –porque
realmente lo es–, pero destinatario
de una generosidad infinita que le
llama a vivir, y a vivir para siempre.
San Ireneo lo sintetizó en una



máxima célebre: «La gloria de Dios
es el hombre vivo, y la vida del
hombre es la visión de Dios»[23].
Desde esta mirada, la vida no es una
simple lucha por el éxito o por la
supervivencia, ni siquiera en las
condiciones más extremas: es
espacio para el agradecimiento, para
la adoración, en la que el hombre
encuentra su verdadero
descanso[24]. «¡Qué maravillosa
certeza es que la vida de cada
persona no se pierde en un
desesperante caos, en un mundo
regido por la pura casualidad o por
ciclos que se repiten sin sentido! El
Creador puede decir a cada uno de
nosotros: “Antes que te formaras en
el seno de tu madre, yo te
conocía” (Jr 1,5). Fuimos concebidos
en el corazón de Dios, y por eso “cada
uno de nosotros es el fruto de un
pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario”»[25].



Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Lecturas para profundizar

Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
279-324.

Francisco, Enc. Laudato si’, capítulo
II, “El evangelio de la creación” (nn.
62-100)

Benedicto XVI, Audiencia, 6-II-2013; 
Audiencia, 9-XI-2005

– Homilía en la Vigilia Pascual, 23-
IV-2011; Homilía en la Vigilia
Pascual, 7-IV-2012.

– Mensaje al Meeting de Rimini, 10-
VIII-2012.

– Discurso a la Pontificia Academia
de las Ciencias, 31-X-2008.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html


– Discurso en la Universidad de
Ratisbona, 12-IX-2006.

Juan Pablo II, Catequesis sobre la
creación, 8-I-1986 – 23-IV-1986.

– Memoria e identidad, Planeta,
Barcelona 2005.

Artigas, M.; Turbón, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofía y religión,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. Santo Tomás de
Aquino, Rialp, Madrid 2016 (On Saint
Thomas Aquinas).

Guardini, R. El principio de las cosas:
Meditaciones sobre los tres primeros
capítulos del Génesis, publicado en 
Meditaciones Teológicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang der
Dinge [Meditationen über Genesis,
Kapitel 1-3]).

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html


– “El ojo y el conocimiento religioso”,
en Los sentidos y el conocimiento
religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiöse
Erkenntnis”).

– La aceptación de sí mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid 1962 (Die Annahme seiner
selbst).

Kehl, M. La creación, Sal Terrae,
Bilbao 2011 (Schöpfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A. 
En busca de nuestros orígenes.
Biología y trascendencia del hombre a
la luz de los últimos descubrimientos,
Rialp, Madrid 2017.

Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
all’ontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.



Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, en Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

Ratzinger, J. Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Venecia
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
über Schöpfung und Kirche).

– Creación y pecado, Eunsa,
Pamplona 2005 = En el principio creó
Dios [incluye la conferencia 
Consecuencias de la fe en la creación],
Edicep, Valencia 2008 (Im Anfang
schuf Gott. Vier Münchener
Fastenpredigten über Schöpfung und
Fall. Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens).

– Dios y el mundo. Creer y vivir en
nuestra época, Random House
Mondadori, Barcelona 2002, pp.
106-136 (Gott und die Welt. Glauben
und Leben in unserer Zeit).

https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology


Sanz, S. La creación, en
www.opusdei.org.

Tanzella-Nitti, G. Creation, en
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (eds.), 
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

[1] Francisco, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 27.

[2] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[3] San Agustín, De quantitate
animae, 34, 77.

[4] Es en este sentido que Benedicto
XVI habló de «la valentía para
abrirse a la amplitud de la
razón» (Discurso en la Universidad de
Ratisbona, 12-IX-2006).

https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-la-creacion/
https://inters.org/creation
https://www.inters.org/


[5] «Albert Einstein dijo que en las
leyes de la naturaleza “se revela una
razón tan superior que toda la
racionalidad del pensamiento y de
los ordenamientos humanos es, en
comparación, un reflejo
absolutamente insignificante” (…).
Un primer camino, por lo tanto, que
conduce al descubrimiento de Dios es
contemplar la creación con ojos
atentos» (Benedicto XVI, Audiencia,
14-XI-2012).

[6] En ese sentido, explica Santo
Tomás de Aquino que para sacar el
ser de la nada es necesaria una
«potencia infinita» (cfr. Summa
Theologica I, q. 45, 5, ad 3): una
capacidad que no puede ser
comunicada a ninguna criatura,
precisamente porque –como
podemos percibir en nuestra
existencia misma– las criaturas son
contingentes, es decir, podrían no
haber sido nunca (Summa Theologica
I, q. 104, 1)



[7] San Agustín, Sermón 68, 6.

[8] J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filósofos, Encuentro,
Barcelona 2007, 13.

[9] J. Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, 37.

[10] Son muchos los científicos que
así lo entienden; baste con
mencionar a Einstein, que, desde una
idea peculiar de Dios llegó a decir
que «la ciencia sin la religión está
coja; la religión sin la ciencia es
ciega» (Pensieri, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma
1996, p. 29); y a Georges Lemaître,
sacerdote y físico, que puso las bases
de lo que más adelante se llamaría, al
principio con ironía, y luego más
seriamente, el Big Bang.

[11] Cfr. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
25-26: «Si, partiendo de la realidad, la
personalidad no es posible o no
existe, tampoco puede existir en



ningún otro sitio. La libertad o es
posible partiendo del fundamento de
la realidad o bien no existe».

[12] Beato John Henry Newman, An
Essay in Aid of a Grammar of Assent,
Longmans Green and Co, Londres
1903, 389.

[13] Ibidem, 117.

[14] «L’amor che move il sole e l’altre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] Santo Tomás de Aquino, 
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus (citado en 
Catecismo de la Iglesia Católica, 293).

[16] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 184.

[17] San Agustín, Confesiones, X, 27,
38.

[18] G. K. Chesterton, Orthodoxy,
New York, Dover 2012, 67.



[19] Benedicto XVI, Audiencia
general, 14-XII-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21] Benedicto XVI, Audiencia
general, 23-V-2012.

[22] Francisco, Laudato si’, 76.

[23] San Ireneo, Adversus haereses, 4,
20, 7 (citado en Catecismo de la
Iglesia Católica, 294).

[24] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, 347. Creación, milagro,
adoración, agradecimiento… No es
casual que estos motivos converjan
en el misterio eucarístico: «La
Eucaristía une el cielo y la tierra,
abraza y penetra todo lo creado. El
mundo que salió de las manos de
Dios vuelve a él en feliz y plena
adoración» (Francisco, Laudato si’,
236).



[25] Francisco, Laudato si’, 65; cfr.
Benedicto XVI, Homilía en el solemne
inicio del ministerio petrino (24-
IV-2005).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/la-creacion-2/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/la-creacion-2/
https://opusdei.org/es-ec/article/la-creacion-2/

	La luz de la fe (III): la creación (II): el Amor que abraza el mundo

