
opusdei.org

«Necesitamos
silencio,
necesitamos
escuchar,
necesitamos
contemplar»

En la audiencia general el Papa
Francisco dijo que la actitud
para salir de la crisis es “cuidar
y cuidarnos mutuamente entre
nosotros, apoyar a los
cuidadores de los más débiles,
de los enfermos y de los
ancianos, y cuidar nuestra casa
común”.



16/09/2020

Queridos hermanos y hermanas:

Para salir de una pandemia, es
necesario cuidarse y cuidarnos
mutuamente. También debemos
apoyar a quienes cuidan a los más
débiles, a los enfermos y a los
ancianos.

Existe la costumbre de dejar de lado
a los ancianos, de abandonarlos: está
muy mal. Estas personas —bien
definidas por el término español
“cuidadores”—, los que cuidan de los
enfermos, desempeñan un papel
esencial en la sociedad actual,
aunque a menudo no reciban ni el
reconocimiento ni la remuneración
que merecen. El cuidado es una regla
de oro de nuestra humanidad y trae
consigo salud y esperanza (cf. Enc. 
Laudato si’ [LS], 70). Cuidar de quien

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


está enfermo, de quien lo necesita, de
quien ha sido dejado de lado: es una
riqueza humana y también cristiana.

Este cuidado abraza también a
nuestra casa común: la tierra y cada
una de sus criaturas. Todas las
formas de vida están interconectadas
(cf. ibíd., 137-138), y nuestra salud
depende de la de los ecosistemas que
Dios ha creado y que nos ha
encargado cuidar (cf. Gn 2, 15).
Abusar de ellos, en cambio, es un
grave pecado que daña, que
perjudica y hace enfermar (cf. LS, 8; 
66).

El mejor antídoto contra este abuso
de nuestra casa común es la
contemplación (cf. ibíd., 85; 214).
¿Pero cómo? ¿No hay una vacuna al
respecto, para el cuidado de la casa
común, para no dejarla de lado?
¿Cuál es el antídoto para la
enfermedad de no cuidar la casa
común? Es la contemplación.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#137
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#8
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#66
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#214


«Cuando alguien no aprende a
detenerse para percibir y valorar lo
bello, no es extraño que todo se
convierta para él en objeto de uso y
abuso inescrupuloso» (ibíd.,215).
Incluso en objeto de “usar y tirar”.

Sin embargo, nuestro hogar común,
la creación, no es un mero “recurso”.
Las criaturas tienen un valor en sí y
"reflejan, cada una a su manera, un
rayo de la sabiduría y de la bondad
infinitas de Dios" (Catecismo de la
Iglesia Católica, 339). Pero ese valor y
ese rayo de luz divina hay que
descubrirlo y, para hacerlo,
necesitamos silencio, necesitamos
escuchar, necesitamos contemplar.
También la contemplación cura el
alma.

Sin contemplación es fácil caer en un
antropocentrismo desviado y
soberbio, el “yo” en el centro de todo,
que sobredimensiona nuestro papel
de seres humanos y nos posiciona

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#215
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p5_sp.html#II%20El%20mundo%20visible
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p1s2c1p5_sp.html#II%20El%20mundo%20visible


como dominadores absolutos de
todas las criaturas.

Una interpretación distorsionada de
los textos bíblicos sobre la creación
ha contribuido a esta visión
equivocada, que lleva a explotar la
tierra hasta el punto de asfixiarla.
Explotar la creación: ese es el
pecado. Creemos que estamos en el
centro, pretendiendo que ocupamos
el lugar de Dios; y así arruinamos la
armonía del diseño de Dios. Nos
convertimos en depredadores,
olvidando nuestra vocación de
custodios de la vida.

Naturalmente, podemos y debemos
trabajar la tierra para vivir y
desarrollarnos. Pero el trabajo no es
sinónimo de explotación, y siempre
va acompañado de cuidados: arar y
proteger, trabajar y cuidar... Esta es
nuestra misión (cf. Gn 2,15). No
podemos esperar seguir creciendo a



nivel material, sin cuidar la casa
común que nos acoge.

Nuestros hermanos y hermanas más
pobres y nuestra madre tierra gimen
por el daño y la injusticia que hemos
causado y reclaman otro rumbo.
Reclaman de nosotros una
conversión, un cambio de ruta:
cuidar también de la tierra, de la
creación.

Es importante, pues, recuperar la
dimensión contemplativa, es decir
mirar la tierra y la creación como un
don, no como algo que explotar para
sacar beneficios. Cuando
contemplamos, descubrimos en los
demás y en la naturaleza algo mucho
más grande que su utilidad. He aquí
la clave del problema: contemplar es
ir más allá de la utilidad de una cosa.
Contemplar la belleza no significa
explotarla: contemplar es gratuidad.
Descubrimos el valor intrínseco de
las cosas que les ha dado Dios.



Como muchos maestros espirituales
han enseñado, el cielo, la tierra, el
mar, cada criatura posee esta
capacidad icónica, esta capacidad
mística para llevarnos de vuelta al
Creador y a la comunión con la
creación. Por ejemplo, San Ignacio de
Loyola, al final de sus Ejercicios
Espirituales, nos invita a la
“Contemplación para alcanzar
amor”, es decir, a considerar cómo
Dios mira a sus criaturas y a
regocijarse con ellas; a descubrir la
presencia de Dios en sus criaturas y,
con libertad y gracia, a amarlas y
cuidarlas.

La contemplación, que nos lleva a
una actitud de cuidado, no es mirar a
la naturaleza desde el exterior, como
si no estuviéramos inmersos en ella.
Pero nosotros estamos dentro de la
naturaleza, somos parte de la
naturaleza. Se hace más bien desde
dentro, reconociéndonos como parte
de la creación, haciéndonos



protagonistas y no meros
espectadores de una realidad amorfa
que solo serviría para explotaría.

El que contempla de esta manera
siente asombro no sólo por lo que ve,
sino también porque se siente parte
integral de esta belleza; y también se
siente llamado a guardarla, a
protegerla.

Y hay algo que no debemos olvidar:
quien no sabe contemplar la
naturaleza y la creación, no sabe
contemplar a las personas con toda
su riqueza. Y quien vive para
explotar la naturaleza, termina
explotando a las personas y
tratándolas como esclavos. Esta es
una ley universal: si no sabes
contemplar la naturaleza, te será
muy difícil contemplar a las
personas, la belleza de las personas,
a tu hermano, a tu hermana.

El que sabe contemplar, se pondrá
más fácilmente manos a la obra para



cambiar lo que produce degradación
y daño a la salud. Se comprometerá a
educar y a promover nuevos hábitos
de producción y consumo, a
contribuir a un nuevo modelo de
crecimiento económico que garantice
el respeto de la casa común y el
respeto de las personas.

El contemplativo en acción tiende a
convertirse en custodio del medio
ambiente: ¡qué hermoso es esto!
Cada uno de nosotros debe ser
custodio del ambiente, de la pureza
del ambiente, tratando de conjugar
los saberes ancestrales de las
culturas milenarias con los nuevos
conocimientos técnicos, para que
nuestro estilo de vida sea sostenible.

En fin, contemplar y cuidar: ambas
actitudes muestran el camino para
corregir y reequilibrar nuestra
relación como seres humanos con la
creación. Muchas veces, nuestra
relación con la creación parece ser



una relación entre enemigos:
destruir la creación para mi ventaja;
explotar la creación para mi ventaja.

No olvidemos que se paga caro; no
olvidemos el dicho español: “Dios
perdona siempre; nosotros
perdonamos a veces; la naturaleza
no perdona nunca”. Hoy leía en el
periódico acerca de los dos grandes
glaciares de la Antártida, cerca del
Mar de Amundsen: están a punto de
caer. Será terrible, porque el nivel
del mar subirá y esto acarreará
muchas, muchas dificultades y
muchos males. ¿Y por qué? Por el
sobrecalentamiento, por no cuidar
del medio ambiente, por no cuidar de
la casa común.

En cambio, si tenemos esta relación
—me permito usar la palabra—
“fraternal”, en sentido figurado, con
la creación, nos convertimos en
custodios de la casa común, en
custodios de la vida y en custodios de



la esperanza, custodiaremos el
patrimonio que Dios nos ha confiado
para que las generaciones futuras
puedan disfrutarlo.

Y alguno podría decir: “Pero, yo me
las arreglo así”. Pero el problema no
es cómo te las arreglas hoy —esto lo
decía un teólogo alemán, protestante,
muy bueno: Bonhoeffer— el
problema no es cómo te las arreglas
hoy; el problema es: ¿cuál será la
herencia, la vida de la futura
generación? Pensemos en los hijos,
en los nietos: ¿qué les dejaremos si
explotamos la creación? Custodiemos
este camino para que podamos
convertirnos en “custodios" de la
casa común, custodios de la vida y de
la esperanza.

Custodiemos el patrimonio que Dios
nos ha confiado para que las futuras
generaciones puedan disfrutarlo.
Pienso de manera especial en los
pueblos indígenas, con los que todos



tenemos una deuda de gratitud,
incluso de penitencia, para reparar el
daño que les hemos causado. Pero
también pienso en aquellos
movimientos, asociaciones y grupos
populares, que se esfuerzan por
proteger su territorio con sus valores
naturales y culturales. Sin embargo,
no siempre son apreciados e incluso,
a veces, se les obstaculiza porque no
producen dinero, cuando, en
realidad, contribuyen a una
revolución pacífica que podríamos
llamar la “revolución del cuidado”.

Contemplar para cuidar, contemplar
para custodiar, custodiarnos
nosotros, a la creación, a nuestros
hijos, a nuestros nietos, y custodiar el
futuro. Contemplar para curar y para
custodiar y para dejar una herencia a
la futura generación.

Ahora bien, no hay que delegar en
algunos lo que es la tarea de todo ser
humano. Cada uno de nosotros



puede y debe convertirse en un
“custodio de la casa común”, capaz
de alabar a Dios por sus criaturas, de
contemplarlas y protegerlas.

Saludos

Saludo cordialmente a los fieles de
lengua española. Pidamos al Señor
Jesús que nos conceda ser
contemplativos, para alabarlo por su
obra creadora, que nos enseñe a ser
respetuosos con nuestra casa común
y a cuidarla con amor, para bien de
todas las culturas y las generaciones
futuras. Que Dios los bendiga.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Algunos recursos relacionados con
la catequesis del papa Francisco



• Libro electrónico: Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia.

• ¿Qué es el bien común?

• La imaginación de la caridad

• Catequesis anteriores

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/justicia-social-
casa-comun/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/que-es-el-bien-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/la-imaginacion-de-la-caridad-iniciativas-catolicos/
https://opusdei.org/es-es/tag/justicia-social/
https://opusdei.org/es-ec/article/justicia-social-casa-comun/
https://opusdei.org/es-ec/article/justicia-social-casa-comun/
https://opusdei.org/es-ec/article/justicia-social-casa-comun/

	«Necesitamos silencio, necesitamos escuchar, necesitamos contemplar»

