
opusdei.org

Rasgos de buena
amistad

Artículo de Salvador Bernal
sobre cómo entendió y vivió la
amistad el fundador del Opus
Dei, Josemaría Escrivá de
Balaguer. Publicado
originalmente en Scripta
Theologica (ene-abr 2002, Vol.
34).

09/12/2018

Descarga en formato PDF Rasgos de
buena amistad

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Josemaria%20Escriva%20Balaguer-rasgos%20buena%20amistad20181207-180448.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Josemaria%20Escriva%20Balaguer-rasgos%20buena%20amistad20181207-180448.pdf


Te puede interesar • Amistad (Voz
del diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer) • “Así le vieron”:
testimonios sobre el fundador del
Opus Dei • Josemaría Escrivá de
Balaguer en los años treinta: los
sacerdotes amigos • Cinco claves del
Papa Francisco sobre la amistad • 
Vivir para los demás • Educar en
amistad

Cuando escribí en 1976 Apuntes
sobre la vida del Fundador del Opus
Dei [Actualizado y publicado en
formato digital recientemente], titulé
tiempo de amigos el capítulo cuarto, a
continuación del dedicado al
momento fundacional de 1928.
Quería relatar cómo la historia de los
comienzos del Opus Dei se puede
compendiar como historia de los
amigos de su Fundador. A la vez, esas
páginas apasionadas expresarían un

https://opusdei.org/es-es/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/amistad-voz-diccionario-san-josemaria-escriva-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/asi-le-vieron/
https://opusdei.org/es-es/article/asi-le-vieron/
https://opusdei.org/es-es/article/asi-le-vieron/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-de-balaguer-en-los-anos-treinta-los-sacerdotes-amigos/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-de-balaguer-en-los-anos-treinta-los-sacerdotes-amigos/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-de-balaguer-en-los-anos-treinta-los-sacerdotes-amigos/
https://opusdei.org/es-es/article/cinco-claves-del-papa-francisco-sobre-la-amistad/
https://opusdei.org/es-es/article/cinco-claves-del-papa-francisco-sobre-la-amistad/
https://opusdei.org/es-es/article/vivir-para-los-demas-2/
https://opusdei.org/es-es/article/educar-en-amistad/
https://opusdei.org/es-es/article/educar-en-amistad/
https://opusdei.org/es-es/article/edicion-digital-apuntes-vida-fundador-opus-dei-salvador-bernal/
https://opusdei.org/es-es/article/edicion-digital-apuntes-vida-fundador-opus-dei-salvador-bernal/


rasgo de la personalidad de
Josemaría Escrivá de Balaguer: su
honda capacidad de amistad[1].
Reflejaban la técnica que había
elegido al elaborar mi texto, como
explicaba en la presentación: llegar a
un perfil basado en hechos y datos
históricos, sin orden cronológico;
sucesos y escritos de épocas diversas
se aproximaban y entremezclaban
con libertad, para apuntar en rápidos
trazos los rasgos del Fundador que,
en cada capítulo, quería destacar.

Recordaba entonces que, cuando
llegó a Madrid, en 1927, la mayor
parte de sus amigos quedaba en
Aragón y en la Rioja. Algunas
familias, conocidas de la suya, vivían
en la capital de España. Después del
2 de octubre de 1928, esas relaciones
de amistad –junto a las que surgían
con ocasión de su trabajo sacerdotal,
sus tareas de enseñanza en la
Academia Cicuéndez y las clases
particulares que se veía obligado a



dar– fueron el campo en que
fructificó la semilla de la llamada
cristiana al Opus Dei. Día a día,
infatigablemente, dedicando su
mejor tiempo a la oración,
acompañado por la plegaria y el
sufrimiento de los enfermos de los
hospitales, el Fundador llevó
adelante su misión: con los amigos,
con los amigos de los amigos. Don
Josemaría Escrivá no dejaba de rogar
a las personas que se confesaban con
él que le facilitaran nombres de
amigos que pudieran participar en
su apostolado. Los miembros del
Opus Dei de aquellos años, cuando
evocaban la llamada de Dios, solían
referirse siempre al amigo que les
presentó al que había de ser para
ellos auténtico Padre.

No está de más matizar, desde el
primer momento, que no forzaba las
cosas. En concreto, nunca
transformó la amistad en mero
instrumento de apostolado. Dios se



sirvió de su capacidad de enlazar con
la gente para que vinieran al Opus
Dei sus primeros seguidores. Pero
abundan también los nombres –
incluso de personas a las que
acompañaba con su dirección
espiritual, según la terminología
clásica– a los que no habló del Opus
Dei, o se limitó a rogarles que
rezaran por él y por su misión
apostólica. Ante todo, fue amigo de
sus amigos.

Amigos y bienhechores de San
Josemaría

“Era muy alegre y comprensivo, y
muy sencillo y sin recámaras, se
hacía amigo de todos, y todos le
querían. Yo no supe de nadie que
tuviera enemistad con él
personalmente”, pondera el
dominico Silvestre Sancho, que le
trató mucho durante los años
cuarenta. No ignoraba, sin embargo,
las graves contradicciones que sufrió



precisamente por ese tiempo. Tal vez
quería subrayar la verdad profunda
de lo que Josemaría Escrivá había
escrito en Camino, 838: “No tengas
enemigos. ‑Ten solamente amigos:
amigos... de la derecha ‑si te hicieron
o quisieron hacerte bien‑ y... de la
izquierda ‑si te han perjudicado o
intentaron perjudicarte‑”. Esta idea,
en su fundamento sobrenatural,
aparece también en Forja 869: “Si de
veras amases a Dios con todo tu
corazón, el amor al prójimo ‑que a
veces te resulta tan difícil‑ sería una
consecuencia necesaria del Gran
Amor. ‑Y no te sentirías enemigo de
nadie, ni harías acepción de
personas”.

No me detendré aquí en la realidad
histórica de unas maledicencias y
murmuraciones muy fuertes. Casi
siempre, cuando tengo que escribir
sobre el Fundador del Opus Dei, me
viene a la mente el 17 de mayo de
1992, día de su beatificación por el

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-838.htm
https://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-869.htm


Papa Juan Pablo II. Por mi oficio
informativo, me tocó vivir esa
jornada desde Madrid. Residía
entonces en un edificio de la calle
Diego de León. A las diez de la
mañana de aquel domingo, seguí la
ceremonia, a través de la televisión, a
muy pocos metros del oratorio al que
acudió Josemaría Escrivá una noche
de 1942: “Señor, si Tú no necesitas mi
honra, yo ¿para qué la quiero?”.

Eran años de posguerra en España.
La Iglesia había recuperado la
libertad perdida. Para el Fundador
del Opus Dei, no fueron tiempos de
victoria, sino de cruz. En esa época
de triunfalismo, debió de ser uno de
los pocos eclesiásticos al que era
lícito insultar. Se le puso como un
trapo. Dios le bendijo con la
contradicción de los buenos, como se
puede deducir de dos puntos de
Forja, el 803, escrito en tercera
persona, como si de otro se tratara:
“Hijo, óyeme bien: tú, feliz cuando te

https://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-803.htm


maltraten y te deshonren; cuando
mucha gente se alborote y se ponga
de moda escupir sobre ti, porque
eres «omnium peripsema» -como
basura para todos...”.

Se veía considerado como toda la
porquería del mundo, como un
pobre gusano, y no le resultaba fácil
aceptar esa dura Voluntad de Dios,
porque tenía un carácter
enérgico,sensible a la libertad y a las
injusticias, y era bien consciente del
valor radical de la buena fama para
los hombres. Cuando Mons. Escrivá
de Balaguer evocaba con rapidez
estos sucesos, en Buenos Aires, una
tarde de 1974, añadía: “y me costaba,
me costaba porque soy muy
soberbio, y me caían unos
lagrimones...”. Lo cierto es que se
abandonó por completo en las manos
de Dios, y renunció a defenderse.

En Forja 1052, quedó estampada la
plegaria del Fundador del Opus Dei

https://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-1052.htm


en aquellas horas de desconsuelo:
“Jesús mío, ¿qué iba a darte, fuera de
la honra, si no tenía otra cosa? Si
hubiera tenido fortuna, te la habría
entregado. Si hubiera tenido
virtudes, con cada una edificaría,
para servirte. Sólo tenía la honra, y te
la di.¡Bendito seas! ¡Bien se ve que
estaba segura en tus manos!”.

Muchas veces me han preguntado
por la razón de esas
incomprensiones. No he sabido
contestar con claridad, porque no se
explica que los dardos se lanzaran
contra persona de tan gran corazón.
Bien es verdad que su temperamento
era vivo y enérgico, y tal vez Dios
permitía la contradicción para
ayudarle a domeñar el carácter,
como podría deducirse
indirectamente de Camino, 20:
“Chocas con el carácter de aquel o
del otro... Necesariamente ha de ser
así: no eres una moneda de cinco
duros que a todos gusta. / Además,

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-20.htm


sin esos choques que se producen al
tratar al prójimo, ¿cómo irías
perdiendo las puntas, aristas y
salientes ‑imperfecciones, defectos‑
de tu genio para adquirir la forma
reglada, bruñida y reciamente suave
de la caridad, de la perfección? / Si tu
carácter y los caracteres de quienes
contigo conviven fueran dulzones y
tiernos como merengues, no te
santificarías”.

Mi impresión es que dificultades de
ese estilo surgieron sobre todo en
ambientes eclesiásticos o clericales.
Así se deduce de algunas escenas –
tampoco excesivas– entre los
seminaristas de San Francisco de
Paula; de sus problemas con un
pariente próximo, Arcediano de la
Seo; de los primeros pasos como
sacerdote en la diócesis de Zaragoza;
de algunas reacciones desmesuradas
que oyó en la curia de Madrid; de las
críticas por su nombramiento oficial
en el Patronato de Santa Isabel, o de



las graves acusaciones de los años de
posguerra en España (compatibles
con el aprecio y prestigio entre
obispos y superiores religiosos, que
le llamaban para predicar a
sacerdotes, seminaristas y
comunidades de tantos lugares).
Fenómenos análogos se darán
andando los años en ambientes
vaticanos específicos, insignificantes
hoy al trasluz de las aprobaciones
pontificias y la expansión universal
del Opus Dei. Quizá resultaba
indispensable ese contraste de una
mentalidad laical –como la del
Fundador– con los elementos
estamentales propios de una época
cultural hoy gozosamente superada.

En cualquier caso, para Josemaría
Escrivá no fueron enemigos, sino
bienhechores, por los que rezaba a
diario: “Considera el bien que han
hecho a tu alma los que, durante tu
vida, te han fastidiado o han tratado
de fastidiarte. / ‑Otros llaman



enemigos a estas gentes. Tú, tratando
de imitar a los santos, siquiera en
esto, y siendo muy poca cosa para
tener o haber tenido enemigos,
llámales "bienhechores". Y resultará
que, a fuerza de encomendarlos a
Dios, les tendrás simpatía”[2].

El fundador del Opus Dei tuvo
muchos amigos

El gran lema de su existencia fue
“ocultarme y desaparecer es lo mío,
que sólo Jesús se luzca”. A lo largo de
los años, el Beato [San] Josemaría 
triunfó plenamente en su propósito
de pasar inadvertido. Sólo después
del 26 de junio de 1975 pude
comprobar la amplitud y la calidad
de gentes que le querían y
admiraban en silencio, sin
expresarlo externamente. En cambio,
a partir de su fallecimiento, en todas
partes se publicaron artículos,
comentarios, recuerdos, que venían a
exponer el afecto ante el amigo



desaparecido y mostraban
públicamente la gratitud que no se
habían atrevido a manifestar antes,
porque Mons. Escrivá de Balaguer no
lo toleraba: las gracias –señalaba
habitualmente– sólo a Dios deben
darse. La realidad es que tuvo
muchos amigos, y fue un gran amigo;
y sigue siendo amigo de quienes
recurren confiadamente a su
intercesión.

En mis contactos con quienes le
conocieron y trataron, aunque eran
mujeres y hombres muy distintos,
advertí idéntica reacción. No había
más que facilidades: como si me
agradecieran poder lanzar al fin a
todos los vientos vivencias íntimas
que no querían conservar sólo para
ellos, pues podían ayudar a otras
almas, en servicio de la Iglesia.

Aparte de esas vivencias inmediatas,
se prestaron con gusto luego a poner
por escrito su recuerdo personal



sobre la vida y las virtudes de Mons.
Escrivá de Balaguer, pensando en la
causa de canonización. Años
después, con su autorización
expresa, se publicó un libro que
reunía especialmente testimonios de
personalidades del mundo
eclesiástico (cardenales, obispos,
sacerdotes, religiosas y religiosos). A
finales de 2001 fue traducido al
italiano por Edizioni Ares con el
expresivo título Un santo per
amico[3].

Decir de alguien que tiene muchos
amigos es elogio evidente. En la
experiencia cristiana, no es menos
claro que la gracia de Dios amplifica
el corazón de las almas santas: su
capacidad de querer no se agota en
un círculo reducido de personas
íntimas, de amigos del alma, sino que
se agranda en planos sucesivos. De
hecho, la propia amistad crece con el
número de amigos, incompatible con
ambientes empequeñecidos, según lo



que se lee en Surco, 752: “La
atracción de tu trato amable ha de
ensancharse en cantidad y calidad. Si
no, tu apostolado se extinguirá en
cenáculos inertes y cerrados”. Hasta
alcanzar la máxima sociabilidad
solidaria de la amistad o caridad
social, exigencia de la fraternidad
humana y cristiana[4].

En una página de Apuntes..., resumí
la diversidad, la universalidad de
personas, que a raíz de su muerte
publicaron artículos, comentarios y
recuerdo del amigo desaparecido:
“Junto a amigos de la infancia o
condiscípulos, profesores y alumnos.
Periodistas y escritores, como Aznar
o Cortés Cavanillas. Catedráticos y
universitarios, como Rodríguez
Casado o García Hoz. Artistas, como
Jenaro Lázaro, y obreros, como
Gonzalo Larrocha, botones de la
Residencia DYA en la calle de Ferraz,
50. Sacerdotes y religiosos, que, con
los años, prestarían servicios

https://www.escrivaobras.org/book/surco-punto-752.htm


destacados a la Iglesia: don Vicente
Blanco, don Sebastián Cirac, don José
María García Lahiguera, don
Casimiro Morcillo, don Pedro
Cantero, don José María Bueno
Monreal, don Marcelino Olaechea,
fray José López Ortiz...”. Si hubiera
redactado hoy esa página, tal vez
habría añadido a algunas otras
figuras eximias de la Iglesia
universal en el siglo XX, como los
cardenales Baggio, Casariego,
Dell’Acqua, Hengsbach, Höffner,
König o Poletti.

El Beato [San] Josemaría subrayó en 
Surco, 193 que “quienes han
encontrado a Cristo no pueden
cerrarse en su ambiente: ¡triste cosa
sería ese empequeñecimiento! Han
de abrirse en abanico para llegar a
todas las almas. Cada uno ha de
crear ‑y de ensanchar‑ un círculo de
amigos, sobre el que influya con su
prestigio profesional, con su
conducta, con su amistad,

https://www.escrivaobras.org/book/surco-punto-193.htm


procurando que Cristo influya por
medio de ese prestigio profesional,
de esa conducta, de esa amistad”.

Desde esa perspectiva, la capacidad
de amistad se agranda hasta
extremos increíbles, porque “el
corazón humano tiene un coeficiente
de dilatación enorme. Cuando ama,
se ensancha en un crescendo de
cariño que supera todas las
barreras. / Si amas al Señor, no habrá
criatura que no encuentre sitio en tu
corazón”[5].

Se va entonces a las almas con
espíritu abierto, sin discriminación
alguna. La humilde magnanimidad
del seguidor de Jesús abate barreras
y divisiones, y transforma al
cristiano en efectivo y permanente
instrumento de unidad[6].

La iniciativa en la amistad

El cristiano procura siempre salir de
sí mismo, para interesarse por los



demás: qué son, qué hacen, cómo
piensan. Está convencido de que,
respecto de quienes le rodean, no
puede conformarse con ningún tipo
de pasividad o languidez[7],
especialmente cuando observa que
tantas personas sufren la soledad o la
indiferencia. Al hombre de Dios no le
cuesta tomar la iniciativa, dar el
primer paso hacia la amistad. Como
evoca Mons. Echevarría, el Beato
[San] Josemaría Escrivá “no se dejó
llevar por simpatías o antipatías en
el trato. Atendió a personas que eran
evitadas por sus amistades, por
compañeros de trabajo, o por la
propia familia. Tuvo una solicitud
paciente con personas aisladas por
su enfermedad, su carácter hosco o
sus extravagancias”[8]. Cumplió el
propósito firme de buena amistad
que dejó estampado en Surco, 748:
“que nunca deje de practicar la
caridad, que jamás dé paso en mi
alma a la indiferencia”.

https://www.escrivaobras.org/book/surco-punto-748.htm


Secundaba así en su existencia el
ejemplo de la vida de Cristo,
verdadero Dios y verdadero Hombre,
que tantas veces consideró en su
meditación personal, como se
advierte al leer sus escritos: “Fijaos
en que toda su vida está llena de
naturalidad. Pasa seis lustros oculto,
sin llamar la atención, como un
trabajador más, y le conocen en su
aldea como el hijo del carpintero. A
lo largo de su vida pública, tampoco
se advierte nada que desentone, por
raro o por excéntrico. Se rodeaba de
amigos, como cualquiera de sus
conciudadanos, y en su porte no se
diferenciaba de ellos. Tanto, que
Judas, para señalarlo, necesita
concertar un signo: aquel a quien yo
besare, ése es (Mt XXVI, 48)”[9].

Muchas veces se emocionó el Beato
[San] Josemaría ante el calor de la
amistad del hogar de Betania, ante
los sollozos de Jesús que llora por
Lázaro, el amigo muerto[10]. Se



conmovía ante la Humanidad de
Cristo, “que no dejaba de agradecer
los servicios que le prestaban. Le
atraía la felicidad que se respiraba
junto al Maestro, que no rechaza las
pruebas de cariño de los que le
rodean. Y de estas lecciones sacaba
consecuencias: ‘el Señor no tenía un
corazón seco, tenía un corazón de
hondura infinita que sabía
agradecer, que sabía amar’”[11]. Y se
hizo amplio eco en sus enseñanzas
de esa gran pedagogía divina del
Corazón de Cristo, que contrasta con
tanta pequeñez humana: “Jesucristo,
que ha venido a salvar a todas las
gentes y desea asociar a los cristianos
a su obra redentora, quiso enseñar a
sus discípulos ‑a ti y a mí‑ una
caridad grande, sincera, más noble y
valiosa: debemos amarnos
mutuamente como Cristo nos ama a
cada uno de nosotros. Sólo de esta
manera, imitando ‑dentro de la
propia personal tosquedad‑ los
modos divinos, lograremos abrir



nuestro corazón a todos los hombres,
querer de un modo más alto,
enteramente nuevo”[12].

En definitiva, Jesús “es Amigo, el
Amigo: vos autem dixi amicos (Ioh XV,
15), dice. Nos llama amigos y El fue
quien dio el primer paso; nos amó
primero. Sin embargo, no impone su
cariño: lo ofrece. Lo muestra con el
signo más claro de la amistad: nadie
tiene amor más grande que el que
entrega su vida por sus amigos (Ioh
XV, 13)”[13].

En cierta medida, el Fundador del
Opus Dei aprendió en el hogar de sus
padres esa característica del alma
cristiana que lleva a anticiparse en el
afecto. Amigos de infancia han
evocado, por ejemplo, la amistad de
Josemaría con su padre, manifestada
externamente en los grandes paseos
que daban juntos en Barbastro. Esa
relación de confianza se basaba en la
iniciativa de don José Escrivá, que le



invitaba a “que abriese el corazón y
le contase sus preocupaciones, con
objeto de ayudar al pequeño a
vencer arrebatos impulsivos de su
naciente carácter o a sacrificar
gustos y caprichos. Don José le
escuchaba sin apresuramientos y
satisfacía las preguntas propias de la
curiosidad infantil ante la vida. Al
hijo le agradaba ver que el padre se
mostrara disponible para ser
consultado y que, si le hacía una
pregunta, le tomase siempre en
serio”[14].

Rasgos de buena amistad

En mi recuerdo personal de Mons.
Escrivá de Balaguer, y en tantos
libros sobre su vida y sus
enseñanzas, he encontrado esos
rasgos de buena amistad que
configuran una de las facetas más
ricas de su personalidad humana y
apostólica. Los he agrupado en unos
epígrafes que no reflejan estricto



orden de preferencia: no me resulta
fácil –tampoco en este punto–
distinguir si estamos ante una faceta
de su carácter o ante el fruto de la
gracia de Dios, que actúa de modo
aparentemente natural.

Lo humano y lo divino se funden
armónicamente en la vida del
Fundador del Opus Dei, camino de
santidad en medio del mundo. Llega
un momento en el que el Beato [San]
Josemaría afirma que no sabe
distinguir entre oración y trabajo.
Algo semejante se advierte en el trato
con los demás: “En un cristiano, en
un hijo de Dios, amistad y caridad
forman una sola cosa: luz divina que
da calor”[15]. Y ahí radica el
apostolado más importante de los
fieles del Opus Dei: el que cada uno
“realiza con el testimonio de su vida
y con su palabra, en el trato diario
con sus amigos y compañeros de
profesión. ¿Quién puede medir la
eficacia sobrenatural de este



apostolado callado y humilde? No se
puede valorar la ayuda que supone el
ejemplo de un amigo leal y sincero, o
la influencia de una buena madre en
el seno de la familia”[16].

Se configura así la grandeza
espiritual de las circunstancias más
corrientes, no exenta lógicamente de
especiales gracias divinas, como
afirma Mons. Javier Echevarría:
“Nuestro Señor le concedió una muy
singular capacidad de comunicación:
mediante este don del Cielo, se hacía
entender con facilidad por personas
de diversas culturas, formación,
razas, naciones. En este sentido, no
faltan pruebas de que poseía el don
de escrutar los corazones, porque se
producía tan exacta adecuación de
su consejo a las necesidades y
condiciones de un alma concreta,
que no podía pensarse en una mera
coincidencia. Muchos ‑los
interesados o sus amigos‑ así lo han
atestiguado: encontraban el remedio



y la comprensión más hondos ante
su propia situación, o se sentían
alentados frente a sus inquietudes,
siempre arropados por el cariño
sobrenatural y humano de Mons.
Escrivá de Balaguer. Esto sucedía,
incluso, sin haberle manifestado el
interior del alma y, a veces, sin ni
siquiera estar presente”[17].

Josemaría Escrivá de Balaguer, un
amigo desinteresado

La amistad verdadera no se basa en
el intercambio aunque, ciertamente,
supone comunicar sentimientos,
penas, alegrías, aficiones, favores,
servicios. Por eso, los ricos tienen
aparentemente muchos amigos[18], y
del pobre hasta los amigos se
apartan[19] Pero, en rigor, el amigo
auténtico hace propias las
preocupaciones, ilusiones o anhelos
del otro. No piensa en sí mismo. Su
personal desinterés se traduce por
paradoja en interés objetivo por



quien está a su lado, dispuesto a
compartir todo con alegría, también
el dolor, sin esperar nada a cambio:
“Cuando se ama de verdad –
expresaba con viveza Mons. Escrivá
en 1954 ‑, se da con alegría, sin llevar
la cuenta y sin buscar
agradecimiento: ¡es suficiente,
entonces, para el alma, la
oportunidad de gastarse
gustosamente! No se piensa si ya se
ha hecho mucho, o si cuesta: en el
trato con Dios no se repara en los
obstáculos porque, como en el amor
humano, no hay dificultades ni
defectos que impidan la
conversación con la persona
amada”[20].

Desde su infancia, con el ejemplo
recibido en el hogar de Barbastro,
Josemaría fue un chico normal,
abierto, simpático. Compartió las
aficiones y esperanzas de los de su
edad, sus juegos y diversiones. Hizo
buenos amigos, que no le olvidaron,



como tampoco él a ellos. Señala
Mons. Javier Echevarría que, “al
recordar aquellos tiempos de su
infancia y de su primera
adolescencia, en los que se grabó en
su alma la necesidad de interesarse
por los demás y de quererlos
lealmente ‑como observaba en sus
padres‑, le venía a la cabeza una
consideración que le hizo
frecuentemente doña María Dolores:
Josemaría, vas a sufrir mucho en la
vida, pues pones todo el corazón en
lo que haces. Aseguro que aquel
presagio materno se cumplió”[21].

Josemaría Escrivá supo querer.
Estaba en todo, de modo particular
respecto de quienes tenía más cerca.
Pero no olvidaba a personas que
llevaba sin ver mucho tiempo. Se
acordaba de ellas porque las quería.
Su excepcional memoria era fruto de
su gran corazón, de su capacidad de
interesarse de veras por los demás:
en lo grande –la vida del alma‑ y en



los detalles más pequeños de la vida
ordinaria. El cariño nada sabe de
entelequias ni abstracciones: en el
Beato [San] Josemaría brotaba recio
y tierno, pleno de intuición y rapidez.

Álvaro del Portillo –sin duda, el gran
testigo en la tierra del Fundador del
Opus Dei– contó muchas veces cómo
le había impresionado el dolor del
Padre ante la muerte de amigos
queridos: “Era extraordinariamente
sobrenatural, y por esto mismo,
también muy humano: quería a sus
amigos con todo el corazón”. Y
relataba lo sucedido en Madrid,
durante la guerra civil española. A
partir del 18 de julio de 1936, tuvo
que trasladarse de un escondite a
otro, pues su vida corría peligro ante
la persecución religiosa. Desde un
determinado momento, don
Josemaría y Álvaro compartirán
refugio. Uno de esos días, el
Fundador tuvo que deambular unas
horas por la calle de la capital, y se



enteró de la muerte de dos amigos.
Álvaro no olvidó nunca la inmensa
pena con que le refirió el asesinato
de don Lino Vea‑Murguía, y nuevos
detalles sobre el martirio de don
Pedro Poveda, el Fundador de la
Institución Teresiana[22].

El desinterés vacuna contra el
egoísmo, la vanidad, la timidez
cerrada en sí misma, la envidia, las
comparaciones, la
susceptibilidad[23]. Y ayuda a
superar momentos de desánimo,
ante la posible falta de
correspondencia, pues, al fin y al
cabo, hay amigos que lo son sólo de
nombre[24]. No le faltaron en la vida
desengaños, como recogería en una
carta de 1971, que cita Vázquez de
Prada, 79: “¿Por qué será que, a pesar
de mis miserias, suelo yo ser siempre
más amigo de mis amigos que esos
amigos de mí? Seguramente es que
me hace mucho bien, si lo acepto –
fiat!–, ese despego”. La experiencia



parece reflejarse también en Camino,
363: “Desilusionado. ‑Vienes alicaído.
¡Los hombres te acaban de dar una
lección! ‑Creían que no los
necesitabas, y rezumaban
ofrecimientos. La posibilidad de que
tuvieran que ayudarte
económicamente ‑unas pesetillas
miserables‑ convirtió la amistad en
indiferencia. / ‑Confía sólo en Dios y
en quienes, por El, están unidos a ti”.

Pero el desaliento pasajero no deja la
huella del agravio, porque “la
verdadera caridad, así como no lleva
cuenta de los constantes y necesarios
servicios que presta, tampoco anota,
«omnia suffert» ‑soporta todo‑, los
desplantes que padece”[25].

Un amigo cordial

Como he reiterado al comienzo, en 
Apuntes... pude reunir infinidad de
detalles de su carácter, de su modo
de ser y de comportarse, en
anécdotas y recuerdos vivos y

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-363.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-363.htm


recientes, que hicieron posible mi
aproximación a una tarea que se me
antojaba francamente ardua:
transmitir, a los que no tuvieron
oportunidad de conocerle
personalmente, el calor humano y
espiritual –el gran corazón– de
Josemaría Escrivá de Balaguer.

Los testimonios coincidían en
subrayar su alegría, su afecto, incluso
cuando tenía que reprenderlos. Les
había quedado grabada en el alma la
lumbre de su mirada, la expresión
cariñosa de sus ojos, la solicitud
acogedora de su rostro, la facilidad
de su sonrisa, la expresividad amable
de sus gestos, sus brazos abiertos. No
me resisto a reproducir el expresivo
comentario de los monjes jerónimos
del Parral (Segovia) en los primeros
años cuarenta, cuando llegaba allí
don Josemaría: “Ahí viene el
sacerdote que siempre está de buen
humor”.



No imaginaba yo, cuando conocí a
Mons. Escrivá de Balaguer el 8 de
septiembre de 1960 en el Colegio
Mayor Aralar de Pamplona, que
tuviese tal simpatía, tal capacidad de 
meterse en el bolsillo a los
universitarios. Pero su facilidad
connatural para hacerse entender, su
rapidez en las respuestas, su gracia y
simpatía humanas, nada tenían que
ver con un hacerse el simpático. Todo
me pareció recio, espontáneo,
verdadero.

No sabía yo entonces que había sido
siempre así. Álvaro del Portillo
subrayaba la sencillez con que,
vestido de sotana, trataba a sus
compañeros universitarios de la
Facultad de Derecho de Zaragoza en
los años veinte: “De vez en cuando, a
la salida de clase, sus amigos le
invitaban a tomar un aperitivo en un
local frecuentado por los estudiantes:
era el bar Abdón, en el Paseo de la
Independencia, junto a la Plaza de la



Constitución. Josemaría aceptaba
algunas veces, y así cultivaba la
amistad de un modo muy natural. Su
comportamiento era tan sacerdotal y
al mismo tiempo tan humano que,
cuando se ordenó sacerdote, algunos
de sus compañeros lo escogieron
como confesor habitual”[26]. Y, desde
luego, sabía llevarles la contraria
cuando era necesario, sin hacerse
antipático[27].

Mons. Escrivá de Balaguer destacaba
por su gran cordialidad, su acusado
modo –amistoso y franco– de hablar
de lo divino y lo humano. A su lado,
era fácil sentirse comprendido,
arropado, empujado al amor de Dios.
Su corazón desbordaba cariño: hacia
Dios, hacia los hombres, hacia el
mundo. Y así deseaba que rebosase
la vida de las gentes: “Es una pena no
tener corazón. Son unos desdichados
los que no han aprendido nunca a
amar con ternura. Los cristianos
estamos enamorados del Amor: el



Señor no nos quiere secos, tiesos,
como una materia inerte. ¡Nos quiere
impregnados de su cariño!”[28],

De ahí derivaba quizá su facilidad
para descubrir y acentuar lo positivo
en los acontecimientos y en las
personas[29], más allá de
pesimismos, contrariedades o
calumnias. Lejos de menguar la valía
o la honra de nadie, ponía en todo el
signo más del cariño, de la
afirmación gozosa, de los brazos
abiertos de Cristo en la Cruz.

Le gustaba repetir la razón empleada
por Santo Tomás de Aquino: “En
cualquier hombre existe algún
aspecto por el que los otros pueden
considerarlo como superior,
conforme a las palabras del Apóstol
"llevados por la humildad, teneos
unos a otros por superiores" (Philip.
II, 3). Según esto, todos los hombres
deben honrarse mutuamente”[30]. Y
Mons. Escrivá concluía: “La



humildad es la virtud que lleva a
descubrir que las muestras de
respeto por la persona ‑por su honor,
por su buena fe, por su intimidad‑,
no son convencionalismos exteriores,
sino las primeras manifestaciones de
la caridad y de la justicia”[31].

Su trato estaba lleno de finura, de 
politesse –término francés que
acudía con frecuencia a sus labios–,
de la atención propia de quienes se
quieren sinceramente. Aplicaba esa
experiencia humana al trato de las
almas con Dios, para señalar la falta
de delicadeza que supone no dar
importancia a pequeños detalles, que
obstaculizan la plenitud del amor. Se
advertía la fuerza de quien lo ha
experimentado antes en la relación
con los demás: “si vamos por la calle
y, en el trasiego del cruce con otros
peatones, nos rozamos o nos damos
un pequeño golpe, a aquello no le
damos la más mínima importancia;
pero si el que nos da un golpe es



amigo nuestro, y lo hace con
indiferencia, con desprecio, se
despierta enseguida en nuestra alma
un sentido de dolor. Esta realidad
hay que aplicarla a nuestra relación
con el Señor”[32].

Un amigo generoso

Podía haber titulado este epígrafe
con otros adjetivos –sacrificado,
servicial, magnánimo–, pero he
preferido la sencillez de la
generosidad que, en cierto modo,
destaca el carácter personal de la
amistad: “de tú a tú, de corazón a
corazón”[33]. Desde luego, no
excluye la plenitud evangélica que
lleva a entregar la propia vida por el
amigo: nadie tiene amor más grande
que ése[34], encarnado por Quien
nos ha llamado amigos[35]. Pero
evoca mejor la situación ordinaria de
quien piensa en lo que de veras
necesita el amigo, cueste lo que
cueste, renunciando a lo propio, con



espíritu de sacrificio[36]. Como se lee
en la Escritura, “el que por amor del
amigo no repara en sufrir algún
daño es hombre justo”[37].

Por ahí discurre, según el mensaje
del Fundador del Opus Dei, el cauce
de la mortificación que santifica la
propia alma sin mortificar a los
demás; al contrario, les hace más
amable el camino de la santidad en
medio del mundo: “Penitencia es
tratar siempre con la máxima
caridad a los otros, empezando por
los tuyos. Es atender con la mayor
delicadeza a los que sufren, a los
enfermos, a los que padecen. Es
contestar con paciencia a los
cargantes e inoportunos. Es
interrumpir o modificar nuestros
programas, cuando las
circunstancias ‑los intereses buenos
y justos de los demás, sobre todo‑ así
lo requieran”[38].



Josemaría Escrivá de Balaguer ha
dejado páginas excepcionales sobre
el sentido humano y divino del
espíritu de servicio, no siempre
comprendido en la cultura moderna
construida sobre una hipertrofia de
lo individual que oculta sin querer
facetas esenciales de la condición y
dignidad de la persona. En cualquier
caso, la amistad –como la familia o el
trabajo en equipo– avanza a base de
prestar servicios con alegría, incluso
sin que el interesado lo note[39].

Los amigos se ayudan mutua y
desinteresadamente, con rectitud de
intención, sin amistades particulares,
con sentido de justicia que excluye
tratos de favor o informaciones
privilegiadas. Pero se hacen favores.
Y así se comportaba el Beato [San]
Josemaría. Por ejemplo, se conservan
muchas cartas que reflejan las
gestiones y encargos que hacía en
Madrid, a finales de los años veinte y
en los treinta, a compañeros de



Zaragoza o a sacerdotes con los que
había coincidido en la residencia de
la calle de Larra: desde recoger una
sotana o reservar habitación en la
fonda, a comprar unas piedras de
mechero. Procuraba hacer esos
favores enseguida, sin esperas
innecesarias[40]. Prestaba a todos,
con una sonrisa en los labios –aun en
momentos de dolor‑ un servicio sin
regateos[41].

Un amigo delicado

La amistad arranca de una primera
coincidencia, cultivada después con
un trato más o menos asiduo, en que
cada uno da lo mejor de sí mismo. En
concreto, el amigo sabe sacar tiempo
–un bien escaso en la vida intensa y
llena de Josemaría Escrivá de
Balaguer–, para estar con los demás.
La amistad crece en trabajos y
aficiones comunes, en fiestas y en el
descanso, en los momentos difíciles.
El Beato [San] Josemaría no podía



acudir a todo, y suplía su ausencia
con palabras encendidas que
dejaban un cálido recuerdo escrito
para siempre. Y sabía también
perder el tiempo para alegrar la vida
de sus amigos. Por ejemplo, Álvaro
del Portillo le oyó contar que cuando
era seminarista en Zaragoza, fue
muy amigo del Vicepresidente del
Seminario de San Carlos, don
Antonio Moreno. El Fundador lo
relataba con estas palabras: “Por
amistad y especialmente por caridad
‑a mí no me gustaba nada‑, alguna
vez, cuando bajaba a su habitación,
accedía a jugar al dominó con él.
Recuerdo que tenía que dejarme
ganar porque, si no, no se quedaba
contento y hasta se molestaba. Para
mí, que estaba decidido a aprender
de los sacerdotes que gastaban su
vida por el Señor, aquellos eran unos
ratos muy agradables, porque ese
sacerdote demostraba mucho
espíritu sacerdotal, mucha
experiencia pastoral y era muy



humano. Me contaba anécdotas muy
gráficas, con gran sentido
sobrenatural y pedagógico, que me
hacían un bien enorme”[42].

Para describir su dedicación, basta
evocar la intensidad que ponía en los
años treinta al organizar y realizar
las visitas a los hospitales de Madrid.
Lo sintetizó bien José Manuel
Doménech, entonces joven
estudiante, respecto de Santa Isabel:
destacaba “cómo empleaba su
tiempo generosamente con nosotros
–el grupo de estudiantes que
atendíamos a los enfermos– y
también con esos mismos enfermos”.

Antonio Rodilla, muchos años Vicario
General de Valencia, Rector del
Seminario Archidiocesano y Director
del Colegio Mayor San Juan de Ribera
en Burjasot, ha trazado por su parte
el amplio cuadro de amabilidades y
delicadezas que Josemaría Escrivá
tuvo con él y con su familia: desde el



consuelo en situaciones íntimas muy
dolorosas, hasta la presencia física
en el entierro de su madre.

No sé si alguien ha tenido la
paciencia –a que me referí en 
Apuntes...– de calcular las muchas
horas que empleó invitando a comer
a los múltiples amigos con –la frase
es de Camino, 974– “la vieja
hospitalidad de los Patriarcas, con el
calor fraterno de Betania”.

Sé, en cambio, que se ha realizado un
esfuerzo ímprobo para reconstruir
su correspondencia. Escribió
millares de cartas, prolongación
desde la lejanía de una amistad
hondamente sentida. No dejó de
escribir ni durante los años de la
guerra de España, sorteando con
imaginación creativa la censura
postal. Muchas personas han dejado
constancia de su gratitud cuando,
aislados en los frentes, recibían las
noticias del Fundador, que les

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-974.htm


alentaba a seguir en la brecha de
otras peleas: su lucha interior, su
trabajo intelectual, su afán
apostólico, su preocupación por los
demás, la reconstrucción de sus
vidas, para continuar haciendo una
cristiana siembra de paz cuando
terminase el conflicto. Sueño con el
día en que esté listo para la imprenta
lo mejor de ese epistolario: ayudará a
comprender más a fondo la
personalidad de Josemaría Escrivá de
Balaguer.

Un amigo leal

No es adjetivo tópico, sino verdadero.
Quizá redundante: ¿cómo entender
un amigo que no sea fiel, leal?
Monseñor Escrivá de Balaguer
anheló la lealtad, también para la
Iglesia, en tiempos no fáciles tras el
Concilio Vaticano II. Hasta entonces,
sabíamos que su virtud humana
preferida era la sinceridad. Pero, en
los últimos años, como un retornelo,



enalteció la lealtad: ¿cómo ser fiel a
Dios, si no se saborea la delicia de la
lealtad humana, de la fidelidad a los
demás? Y es que, “para que este
mundo nuestro vaya por un cauce
cristiano ‑el único que merece la
pena‑, hemos de vivir una leal
amistad con los hombres, basada en
una previa leal amistad con
Dios”[43].

Sin duda, el amigo fiel es un tesoro,
con lo que nada es comparable[44].
Confiamos en ese amigo para
desahogar el corazón y buscar
consejo en las encrucijadas de la
vida. A veces, deseamos sólo hablar,
contar lo que nos han hecho,
explayarnos de tristezas y
sinsabores[45]. Pero el verdadero
amigo ofrece también la ayuda de su
consejo[46], “con el ascendiente que
da la intimidad”[47]: encauza
inquietudes, abre horizontes, hace
dulce la vida[48].



Esa profunda realidad se transforma,
sin perder su condición humana, en
cauce apostólico específico, según el
espíritu del Opus Dei; tanto, que el
Fundador lo incluyó expresamente
en los Estatutos de la Prelatura (n.
117): los fieles del Opus Dei “suum
personalem apostolatum exercent
praesertim inter pares, ope praecipue
amicitiae et mutuae fiduciae”; el texto
añade poco después, con deliberada
reiteración, tras citar el pasaje
emblemático de Jn 15, 15: “peculiare
igitur Praelaturae fidelium
apostolatus medium est amicitia et
assidua cum collaboratoribus
consuetudo”. Desde siempre, fue
paradigmático el pasaje de Camino,
973: “Esas palabras, deslizadas tan a
tiempo en el oído del amigo que
vacila; aquella conversación
orientadora, que supiste provocar
oportunamente; y el consejo
profesional, que mejora su labor
universitaria; y la discreta
indiscreción, que te hace sugerirle

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-973.htm
https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-973.htm


insospechados horizontes de celo...
Todo eso es apostolado de la
confidencia”.

El Beato [San] Josemaría era un
hombre de Dios que arrastraba hacia
Él a sus amigos. Le gustaba mucho
tratar con los viejos amigos y decirles
cosas íntimas; y lo llevaba a la vida
interior, convencido de que eso es lo
que hace Cristo con los hombres: una
razón más para conocer y tratar a la
Humanidad Santísima del Señor.

Además, el amigo leal no falla
cuando llegan trances apurados[49],
el tiempo de la enfermedad, el dolor
o el fracaso profesional. Se anticipa,
sale al encuentro, como Cristo
resucitado buscó a los discípulos de
Emaús[50]. Todo, menos dejar solo al
amigo en circunstancias adversas,
aun a riesgo de sufrir consecuencias
negativas[51]: además de rezar, hay
que “hacer por él lo que querrías que
hicieran por ti, en circunstancias



semejantes. / Sin humillarle, hay que
ayudarle de tal manera que le sea
fácil lo que le resulta dificultoso”[52].

Especialmente mal se pasa en la vida
cuando se desatan las calumnias.
Josemaría Escrivá, que las sufrió en
su propia carne desde muy joven,
nunca dejó a ningún amigo en la
estacada. Mons. Javier Echevarría
pudo comprobarlo durante los
veinticinco años que vivió a su lado
en Roma: “Jamás se abstuvo de dar la
mano a quienes había tratado, si se
veían envueltos en situaciones
desagradables, motivadas por
insidias, calumnias o
incomprensiones. Recuerdo el caso
de varios eclesiásticos, caídos en
desgracia y abandonados por sus
compañeros y por los que les habían
servido, que encontraron la
compañía de Mons. Escrivá de
Balaguer, quien no ocultó su relación
con esas personas, también ante los



que provocaban el vacío a su
alrededor”[53].

Muchas personas, como Mons. Juan
Hervás Benet, promotor de los
Cursillos de Cristiandad, han dejado
el testimonio del aliento del Beato
Josemaría cuando insidias e
incomprensiones se levantaban
contra él y contra su iniciativa
apostólica. Mons. Escrivá no se
limitaba a ofrecer el consuelo de su
palabra, que no habría sido poco.
Además, se movía y llegaba a la raíz
de problemas y soluciones: “Sólo
Dios sabe –reconoce Mons. Hervás–
en qué medida pudo contribuir a
despejar los caminos de la
Providencia”[54].

Con mayor motivo, el amigo fiel traza
punto y raya a cualquier
maledicencia o cicatería: “No
permitas nunca que crezca la hierba
mala en el camino de la amistad: sé
leal[55]. Y en otro lugar: “Evita



siempre la queja, la crítica, las
murmuraciones...: evita a rajatabla
todo lo que pueda introducir
discordia entre hermanos”[56]. De
este modo, la lealtad hace
indestructible la amistad.

Un amigo agradecido

He relatado en otro sitio que la
última vez que estuve junto a Mons.
Escrivá de Balaguer, el 26 de mayo de
1975, presencié de cerca su espíritu
de agradecimiento. Sucedió en el
aeropuerto de Barajas, al regreso
desde Torreciudad, Barbastro y
Zaragoza. Yo estaba en uno de los
aparcamientos exteriores, y allí llegó
en un coche de la compañía aérea.
No me dio tiempo a abrirle la puerta,
pues se adelantó con viveza. Antes de
seguir su camino, buscó rápidamente
al conductor de ese vehículo, para
despedirse de él y darle las gracias
por el servicio que acababa de
prestarle. Pienso que esta gratitud,



habitual en la vida del Fundador del
Opus Dei, reflejaba lo que dejó
escrito en Forja, 502: “Si se hace
justicia a secas, es posible que la
gente se quede herida”.

El agradecimiento constituyó el
arranque de algunas amistades
imperecederas de Josemaría Escrivá.
Esta faceta destaca en la relación que
mantuvo durante muchos años con
buena parte de sus profesores de
Logroño y Zaragoza. La apertura de
corazón de Josemaría facilitaba la
superación de posibles obstáculos
derivados de la diferencia de edad o
de horizontes vitales. La amistad se
consolidaría lógicamente con los
sacerdotes, especialmente después de
la ordenación del propio Josemaría.
Basta quizá mencionar aquí algunos
nombres, como los de Calixto Terés y
Garrido, que le consideraba el mejor
alumno que había tenido en Ética y
Derecho, y andando el tiempo,
cuando iba a verle en Madrid, se

https://www.escrivaobras.org/book/forja-punto-502.htm


anunciaba en portería como “don
Calixto, el cura de Logroño”; don
Ciriaco Garrido, canónigo
penitenciario de la Colegiata, con el
que se confesó muchas veces, y fue
uno de los primeros que “dieron
calor a mi incipiente vocación”,
reconocería años después; don Juan
Moneva, catedrático de Derecho
Canónico en Zaragoza, al que
dedicaría un extenso y sentido
párrafo en su discurso en el
paraninfo el 21 de octubre de 1960 al
ser recibido como doctor honoris
causa en el claustro de su alma mater
cesaraugustana; don José Pou de
Foxá, catedrático de Derecho
Romano, al que su alumno
consideraba “amigo leal y noble y
bueno”, que ciertamente fue, con los
años, consejero y apoyo moral en
ocasiones particularmente difíciles
en los primeros años de su
sacerdocio y del Opus Dei; en fin, don
Miguel Sancho Izquierdo, catedrático
de Derecho Natural, con quien



compartiría relaciones de veneración
y afecto, que se pondrían de
manifiesto en 1960 al elegir a “don
Miguel, mi maestro” como uno de los
dos primeros doctores honoris causa
de la incipiente Universidad de
Navarra.

En Apuntes... se mencionan
sintéticamente los primeros pasos
para comenzar la labor del Opus Dei
en Bilbao, cuando flotaban en el
ambiente las secuelas de serios
ataques personales contra el
Fundador. Muchas puertas se
cerraron. En cambio, la Viuda de
Ibarra, Carito Mac Mahon, le abrió
todas las puertas de su casa, con
plena confianza. Mons. Escrivá de
Balaguer no lo olvidó nunca:
cualquier ocasión era buena para
tener algún detalle especial con esa
familia amiga. La Marquesa de Mac
Mahon dejó constancia expresa de su
honda gratitud: “siempre recordaba
con agradecimiento excesivo lo poco



que yo y los míos hicimos con él en
aquellas épocas en que no era
conocido, ni tampoco la Obra”.

Los ejemplos podrían multiplicarse.
Su gratitud no era sólo cortesía:
palabra que se dice y luego se olvida.
La amistad del Fundador del Opus
Dei rebosó siempre humanidad,
detalles cordiales capaces de superar
la lejanía o la ausencia prolongada,
como la facilidad con que enviaba
cariñosas felicitaciones con motivo
de santos o aniversarios personales.
Se adhería –con capacidad de
aplauso‑ a los buenos
acontecimientos, sin caer en
vanidosas adulaciones. Y se
mantenía en el tiempo, con
abundantes detalles de afecto y de
servicio, incluido el regalo de su
oración y de su fe[57].

Un amigo indulgente

Donde hay amistad, se espera
comprensión hacia defectos y



debilidades. El amigo es
comprensivo, no quisquilloso. Pasa
por alto las pequeñeces, los roces
inevitables en la convivencia
humana. Suele decirse con razón que
se quiere al amigo y el bien del
amigo, no porque él sea ya bueno, o
sea bueno en todo: el propio Jesús
dio ejemplo, siendo amigo de
publicanos y fariseos[58].

Con mayor motivo, no exige
identidad de temperamentos,
opiniones, ideologías: “La amistad
verdadera supone también un
esfuerzo cordial por comprender las
convicciones de nuestros amigos,
aunque no lleguemos a compartirlas,
ni a aceptarlas”[59]. Más bien el
amigo tiende a ponerse en el lugar
del otro y pasa por alto los defectos:
“Si no quieres más que las buenas
cualidades que veas en los demás ‑si
no sabes comprender, disculpar,
perdonar‑, eres un egoísta”[60].



El amigo perdona con facilidad,
pronto a la reconciliación, sabedor
también de que el perdón es tal vez
lo más divino que puede salir de un
corazón humano. Ese gesto aproxima
a la acción del Espíritu Santo que,
con el sacramento de la penitencia,
devuelve al pecador al círculo de la
amistad con Dios[61].

En definitiva, “hay que convivir, hay
que comprender, hay que disculpar,
hay que ser fraternos; y, como
aconsejaba San Juan de la Cruz, en
todo momento hay que poner amor,
donde no hay amor, para sacar amor
(Cfr. S. Juan de la Cruz, Carta a María
de la Encarnación, 6‑VII‑1591),
también en esas circunstancias
aparentemente intrascendentes que
nos brindan el trabajo profesional y
las relaciones familiares y
sociales”[62].

Desde esta actitud radical, surge
espontánea la confianza en los



demás. De hecho, Josemaría Escrivá
se fiaba más de la palabra del amigo,
o de las personas del Opus Dei, que
del “testimonio unánime de cien
notarios”, como afirmaba con frase
gráfica. Esa confianza lleva –si es que
no ha brotado antes– a una amistosa
intimidad, más allá del mero
conocimiento, del compañerismo, de
la relación de vecindad, del trato
social.

Especial comprensión se requiere
para la apertura a personas que se
aíslan por razón de carácter o de
enfermedad. Es preciso
acompañarlas, porque necesitan
seguramente el desaguadero de
alguien que les escuche, para
descargar sus preocupaciones. Mons.
Escrivá de Balaguer dedicó muchas
horas de su vida a atender a quienes
sufrían ese tipo de inquietud. En sus
charlas a sacerdotes, como evoca
Mons. Javier Echevarría, les insistía
en que tuvieran una gran paciencia



con esas almas: “Si se presenta ese
caso, pensad que tenéis delante un
enfermo, atendedle y servidle, no le
cerréis las puertas ni los brazos de
vuestra caridad sacerdotal. Puede ser
que os repitan una y otra vez las
mismas cosas. Si no les atendieseis,
se quedarían heridos, e incluso se
apartarían de la práctica religiosa.
Por eso, mientras escuchéis aquella
misma conversación con el mismo
tono, con los mismos temas, con las
mismas manías, con problemas que
no tienen solución porque son fruto
de una imaginación enfermiza, no les
despachéis con cajas destempladas;
atendedles, y mientras dure esa larga
conversación, procurad encomendar
al interesado, procurad rezar
oraciones, porque esas personas se
conforman con que haya alguien que
les escuche, sin darles ninguna
respuesta”[63].

Como recuerda también el actual
Prelado del Opus Dei [se refiere a



Mons. Javier Echevarría], “animado
por la justicia, reconcilió a muchas
personas, que habían roto la amistad,
o se mostraban mutua antipatía. Con
sentido sobrenatural y paciencia
humana, les hacía razonar
separadamente. Si venían a quejarse
del que consideraban adversario, les
preguntaba: ‘¿le has escuchado?;
¿has tenido en cuenta su situación
personal?; ¿has hablado con claridad,
y sin ofenderle?’ Además, no dejaba
de avisar con sencillez: ‘te advierto
con completa sinceridad que
también oiré a la otra parte, tanto
para ayudarle ‑con el mismo afán
que lo hago contigo‑, como para
ponderar lo que me estás tú diciendo
ahora’”[64].

Un amigo recio

No basta comprender. La amistad
sincera lleva también a corregir[65].
Denota máxima muestra de rectitud
de intención, de purificación de



afectos, frente a la blandura de la 
bondadosidad[66]. Nada de palabras
halagüeñas y fingidas[67]: los amigos
merecen la ejercitación de la justicia
y de la veracidad, aun a riesgo de
enfriar aprecios humanos. Si no, la
amistad puede acabar en cauce de
perdición, como subrayan algunos
pasajes de la Escritura[68]. Mons.
Javier Echevarría ha resumido un
suceso significativo: “En los primeros
años de su sacerdocio, perdió a uno
de sus más grandes amigos. Un
compañero del Seminario abandonó
su vocación y atentó matrimonio
civil a pesar de las súplicas con que
le rogó que no diera ese paso.
Transcurrido el tiempo, para arreglar
su situación canónica, le pidió que
declarase que había llegado a la
ordenación con falta de libertad,
presionado por coacciones
familiares. El Fundador del Opus Dei,
con claridad y caridad, se negó
rotundamente; y le explicó que no
podía dar ese testimonio, puesto que



conocía la libertad con que había
accedido a las órdenes sagradas. La
familia de aquel hombre le estuvo
siempre muy agradecida, aunque el
interesado le retiró la palabra. No
quiso jamás la verdad a medias, por
entender que ‑en muchas ocasiones‑
una verdad a medias puede ser una
gran mentira”[69].

Sin llegar a extremos tan duros,
parece claro que, desde la inicial
simpatía mutua, los amigos superan
aspectos sensibles más o menos
frívolos o superficiales que
limitarían quizá su relación a
compadreo de amigotes, cómplices
de miserias ajenas[70]. No digamos si
se llega al límite de las amistades 
peligrosas, que podrían encadenar el
alma: “Flaquea tu corazón y buscas
un asidero en la tierra. ‑Bueno; pero
cuida de que el apoyo que tomas
para no caer no se convierta en peso
muerto que te arrastre, en cadena
que te esclavice”[71].



Una amistad humana y
espiritualmente noble exige acrisolar
y depurar los afectos, que no es
desencarnar, prescindir del cariño
real que brota de un corazón limpio:
“Poniendo el amor de Dios en medio
de la amistad, este afecto se depura,
se engrandece, se espiritualiza;
porque se queman las escorias, los
puntos de vista egoístas, las
consideraciones excesivamente
carnales”[72].

Excluye, por tanto, lo que en la
literatura espiritual clásica se conoce
como amistad particular, tan ligada a
la acepción de personas. Josemaría
Escrivá lo explicaba con claridad
grande: “Vamos a ver, ¿qué injuria se
te hace a ti porque aquél o el otro
tengan más confianza con
determinadas personas, a quienes
conocieron antes o por quienes
sienten más afinidades de simpatía,
de profesión, de carácter? / ‑Sin
embargo, entre los tuyos, evita



cuidadosamente aun la apariencia de
una amistad particular”[73]. De
modo semejante, animaba a sentir y
vivir la fraternidad, “pero sin
familiaridades”[74]. Y todo, sin
respetos humanos que pueden celar
comodidad o tibieza[75].

En fin, la reciedumbre de la amistad
culmina en la corrección del amigo.
Evocaré otro ejemplo, de Mons.
Pedro Cantero, a quien conocí
personalmente cuando era Arzobispo
de Zaragoza. Siempre que le visité,
como Director del Colegio Mayor
Miraflores, me habló del Padre, de
que le había visto hacía poco en
Roma o de que habían
intercambiado correspondencia, o
estarían pronto juntos. Entre tantos
recuerdos de su amistad, destacaba
el fuerte suceso que refirió en su
homilía al celebrar un funeral por el
alma del Fundador del Opus Dei: una
seria reprimenda, recibida el 14 de
agosto de 1931, que “cambió la



perspectiva de mi vida y ministerio
pastoral”[76].

Amigos de Dios

Josemaría Escrivá zarandeó
amablemente el alma de Pedro
Cantero, demasiado enfrascado en su
tesis doctoral cuando la Iglesia
atravesaba en España momentos
críticos. Y es que la amistad del
cristiano se agranda desde la fe,
hasta transformarse –sin
desnaturalizarla‑ en cauce de
apostolado.

El Fundador del Opus Dei plenificó la
virtud humana de la amistad,
procurando hacer de sus amigos
personas amigas de Dios. No fue el
suyo un trato postizo o instrumental,
porque ponía en todo el signo más: la
amistad humana crece con la gracia
divina, y se multiplican los servicios
prestados con alegría[77], sin hacerlo
notar y sin que los demás adviertan
ese esfuerzo ajeno[78].



Nunca dejó a sus viejos amigos,
según el consejo de la Escritura[79].
En el fondo, más que acercarlos a su
persona, quería hacerlos amigos de
Dios, a través de la oración personal
y también a través del trato íntimo
con los que fueron amigos de Dios en
la tierra, según lo que solía enseñar:
“Si en ocasiones no os sentís con
fuerza para seguir las huellas de
Jesucristo, cambiad palabras de
amistad con los que le conocieron de
cerca mientras permaneció en esta
tierra nuestra. Con María, en primer
lugar, que lo trajo para nosotros. Con
los Apóstoles. Varios gentiles se
llegaron a Felipe, natural de Betsaida,
en Galilea, y le hicieron esta súplica:
deseamos ver a Jesús. Felipe fue y lo
dijo a Andrés, y Andrés y Felipe juntos
se lo dijeron a Jesús (Ioh XII, 20‑22).
¿No es cierto que esto nos anima?
Aquellos extranjeros no se atreven a
presentarse al Maestro, y buscan un
buen intercesor”[80].



Ese clima de amistad íntima se
manifiesta en la conexión entre la
Eucaristía y Betania que hacía el
Fundador del Opus Dei: “Es verdad
que a nuestro Sagrario le llamo
siempre Betania... ‑Hazte amigo de
los amigos del Maestro: Lázaro,
Marta, María. ‑Y después ya no me
preguntarás por qué llamo Betania a
nuestro Sagrario”[81]. El elemento
místico acompaña, con naturalidad, a
razones de amistad y trato humanos:
“¿Has visto con qué cariño, con qué
confianza trataban sus amigos a
Cristo? Con toda naturalidad le echan
en cara las hermanas de Lázaro su
ausencia: ¡te hemos avisado! ¡Si Tú
hubieras estado aquí!... / ‑Confíale
despacio: enséñame a tratarte con
aquel amor de amistad de Marta, de
María y de Lázaro; como te trataban
también los primeros Doce, aunque
al principio te seguían quizá por
motivos no muy sobrenaturales”[82].



Josemaría Escrivá encarecía también
el trato amistoso con los ángeles,
bien persuadido de que cada persona
tiene un intercesor propio, que
elimina cualquier sensación de
soledad. “Todos necesitamos mucha
compañía: compañía del Cielo y de la
tierra. ¡Sed devotos de los Santos
Ángeles! Es muy humana la amistad,
pero también es muy divina; como la
vida nuestra, que es divina y
humana”[83].

Dios no es un ser lejano, que
contempla indiferente la suerte de
sus criaturas. Muy al contrario, sale
al encuentro de las almas, les habla
como amigo[84], y sabe esperar a
cada una con solicitud de Padre, de
hermano, de Amigo[85]. Así habló
Dios a Moisés, cara a cara, como un
hombre suele hablar a su amigo, en
clásica expresión de Ex 33, 11. El
Fundador del Opus Dei alentaba
vivamente a esa amistad con Dios en 
Camino, 88: “Buscas la compañía de

https://www.escrivaobras.org/book/camino-punto-88.htm


amigos que con su conversación y su
afecto, con su trato, te hacen más
llevadero el destierro de este
mundo..., aunque los amigos a veces
traicionan. ‑No me parece mal. /
Pero... ¿cómo no frecuentas cada día
con mayor intensidad la compañía, la
conversación con el Gran Amigo, que
nunca traiciona?”[86].

Y de nuevo el apostolado: cuando se
saborea la amistad con Cristo, se
impone hacerla llegar a los demás,
porque el bien es difusivo. En 1954,
Mons. Escrivá advertía a sus hijos,
según anota el actual Prelado del
Opus Dei: “convenceos de esta
realidad: en la Obra la santidad no es
compatible con el aislamiento: un
hombre del Opus Dei, que siente su
vocación cristiana, necesita buscar
amigos, necesita pegar esta locura
divina del amor de Dios, a través de
su trabajo, en sus conversaciones con
sus colegas, con sus compañeros, con
sus parientes”[87].



La vida profesional, las relaciones
humanas son cauce privilegiado para
mostrar la vida de Cristo y sus
manifestaciones de amistad, de
cariño, de comprensión y de paz:
“Como Cristo pasó haciendo el bien
(Act X, 38) por todos los caminos de
Palestina, vosotros en los caminos
humanos de la familia, de la sociedad
civil, de las relaciones del quehacer
profesional ordinario, de la cultura y
del descanso, tenéis que desarrollar
también una gran siembra de
paz”[88].

Terminaré con una cita, ciertamente
extensa, pero emblemática: “Nuestro
apostolado ha de basarse en la
comprensión. Insisto otra vez: la
caridad, más que en dar, está en
comprender. No os escondo que yo
he aprendido, en mi propia carne, lo
que cuesta el no ser comprendido.
Me he esforzado siempre en hacerme
comprender, pero hay quienes se
han empeñado en no entenderme.



Otra razón, práctica y viva, para que
yo desee comprender a todos. Pero
no es un impulso circunstancial el
que ha de obligarnos a tener ese
corazón amplio, universal, católico.
El espíritu de comprensión es
muestra de la caridad cristiana del
buen hijo de Dios: porque el Señor
nos quiere por todos los caminos
rectos de la tierra, para extender la
semilla de la fraternidad ‑no de la
cizaña‑, de la disculpa, del perdón, de
la caridad, de la paz. No os sintáis
nunca enemigos de nadie.

“El cristiano ha de mostrarse siempre
dispuesto a convivir con todos, a dar
a todos ‑con su trato‑ la posibilidad
de acercarse a Cristo Jesús. Ha de
sacrificarse gustosamente por todos,
sin distinciones, sin dividir las almas
en departamentos estancos, sin
ponerles etiquetas como si fueran
mercancías o insectos disecados. No
puede el cristiano separarse de los
demás, porque su vida sería



miserable y egoísta: debe hacerse
todo para todos, para salvarlos a
todos (1 Cor IX, 22)”[89].

[1] Debo reconocer que he escrito
este artículo por amistad. Cuando el
director de Scripta Theologica me lo
planteó, le sugerí otro tipo de autor.
Francisco L. Mateo Seco me contestó
que intentase contar cómo se podría
descubrir la amplitud de la mente y
el corazón del Fundador del Opus Dei
a través de la variedad e intensidad
de sus amistades, de sus relaciones
humanas. Haz lo que puedas –venía
a concluir‑ y envíame tu trabajo a
finales de enero. Debo tantos favores
al director de la revista, que no podía
decirle que no. Ojalá sirva para que,
dentro de las reflexiones en curso
sobre la grandeza de la vida
corriente, algún teólogo penetre con
profundidad en el sentido de la



amistad en la antropología cristiana
a la luz de la vida y las enseñanzas
del Beato [San] Josemaría Escrivá.
Puede ser interesante también, si se
tiene en cuenta el resultado de mi
somera inmersión en el índice del
Catecismo de la Iglesia Católica:
menciona incidentalmente la
amistad humana como un bien
temporal que puede ser merecido
(2010) –un gran bien en el que se
expresa la castidad (2347)‑, pero en
otra decena de lugares emplea el
término sólo en el plano espiritual de
la amistad con Dios, sinónimo de
gracia, intimidad con el Señor, trato
con Él, manifestación de su aprecio
por la criatura humana desde el
momento de su creación.

[2] Forja, 802.

[3] El libro original es Un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Madrid, Ediciones



Palabra, 1994, 447 páginas. Lo citaré
como Testimonios...

Pienso innecesario indicar, por
conocidas, las referencias
bibliográficas de los libros de o sobre
Josemaría Escrivá que menciono en
este artículo. Señalaré sólo el título
completo de los que cito
abreviadamente en el cuerpo del
trabajo:

Amigos...: Amigos de Dios.

Apuntes...: S. BERNAL, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei.

Conversaciones...: Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer.

Entrevista...: A. DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre el Fundador del Opus
Dei.

Es Cristo...: Es Cristo que pasa.



Memoria...: J. ECHEVARRÍA, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá.

Recuerdo...: S. BERNAL, Recuerdo de
Alvaro del Portillo, Prelado del Opus
Dei.

VÁZQUEZ DE PRADA...: A. VÁZQUEZ
DE PRADA, El Fundador del Opus Dei,
I, Ut videam!

[4] Cfr. CEC 1939.

[5] Viacrucis, 8, 5.

[6] Cfr. Amigos..., 233.

[7] Cfr. Forja, 880.

[8] Memoria..., 122.

[9] Amigos..., 121.

[10] Cfr. Jn 11, 35.

[11] Memoria, 106.

[12] Amigos..., 225.



[13] Es Cristo..., 93.

[14] VÁZQUEZ DE PRADA, 35.
Andando los años, el Fundador del
Opus Dei situó en el centro de su
pedagogía familiar el consejo a los
padres de que procurasen hacerse
amigos de sus hijos: “Se puede
armonizar perfectamente la
autoridad paterna, que la misma
educación requiere, con un
sentimiento de amistad, que exige
ponerse de alguna manera al mismo
nivel de los hijos. Los chicos ‑aun los
que parecen más díscolos y
despegados‑ desean siempre ese
acercamiento, esa fraternidad con
sus padres. La clave suele estar en la
confianza: que los padres sepan
educar en un clima de familiaridad,
que no den jamás la impresión de
que desconfían, que den libertad y
que enseñen a administrarla con
responsabilidad personal. Es
preferible que se dejen engañar
alguna vez: la confianza, que se pone



en los hijos, hace que ellos mismos se
avergüencen de haber abusado, y se
corrijan; en cambio, si no tienen
libertad, si ven que no se confía en
ellos, se sentirán movidos a engañar
siempre” (Conversaciones..., 100).

La misma idea, con otras palabras,
en Es Cristo..., 27: “Los padres son los
principales educadores de sus hijos,
tanto en lo humano como en lo
sobrenatural, y han de sentir la
responsabilidad de esa misión, que
exige de ellos comprensión,
prudencia, saber enseñar y, sobre
todo, saber querer; y poner empeño
en dar buen ejemplo. No es camino
acertado, para la educación, la
imposición autoritaria y violenta. El
ideal de los padres se concreta más
bien en llegar a ser amigos de sus
hijos: amigos a los que se confían las
inquietudes, con quienes se
consultan los problemas, de los que
se espera una ayuda eficaz y amable.



“Es necesario que los padres
encuentren tiempo para estar con
sus hijos y hablar con ellos. Los hijos
son lo más importante: más
importante que los negocios, que el
trabajo, que el descanso. En esas
conversaciones conviene escucharles
con atención, esforzarse por
comprenderlos, saber reconocer la
parte de verdad ‑o la verdad entera‑
que pueda haber en algunas de sus
rebeldías. Y, al mismo tiempo,
ayudarles a encauzar rectamente sus
afanes e ilusiones, enseñarles a
considerar las cosas y a razonar; no
imponerles una conducta, sino
mostrarles los motivos,
sobrenaturales y humanos, que la
aconsejan. En una palabra, respetar
su libertad, ya que no hay verdadera
educación sin responsabilidad
personal, ni responsabilidad sin
libertad”.

[15] Forja, 565.



[16] Conversaciones..., 31.

[17] Memoria..., 355-356.

[18] cfr. Pr 14, 20.

[19] cfr. Pr 19, 7.

[20] Memoria..., 52.

[21] Memoria..., 89-90.

[22] Cfr. Entrevista..., 116.

[23] Cfr. Surco, 757.

[24] Cfr. Si 37, 1.

[25] Surco, 738.

[26] Entrevista..., 27-28.

[27] Cfr. Surco, 429.

[28] Amigos..., 183.

[29] Cfr. Forja, 455.



[30] S. Tomás de Aquino, S. Th., II‑II,
q. 103, a. 2‑3.

[31] Es Cristo..., 72.

[32] Memoria..., 55-56.

[33] Cfr. Surco, 191.

[34] Cfr. Jn 15, 13

[35] Cfr. Jn 15, 15.

[36] Cfr. Surco, 191.

[37] Pr 12, 26.

[38] Amigos..., 138; cfr. Surco, 750.

[39] Cfr. Amigos..., 44; Camino 440;
etc.

[40] Cfr. Pr 3, 28.

[41] Cfr. Forja, 699.

[42] Entrevista..., 175.

[43] Forja, 943.



[44] Cfr. Si 6, 14-15.

[45] Cfr. Amigos..., 245.

[46] Cfr. Pr 25, 9.

[47] Surco, 731.

[48] Cfr. Pr 27, 9.

[49] Cfr. Pr 17, 17.

[50] Cfr. Lc 24, 13ss.

[51] Cfr. Si 22, 31.

[52] Forja, 957.

[53] Memoria..., 123.

[54] Testimonios..., 202.

[55] Surco, 747.

[56] Surco, 918.

[57] Cfr. Forja, 36.

[58] Cfr. Mt 11, 19.



[59] Surco, 746.

[60] Forja, 954.

[61] Cfr. CEC 1468.

[62] Amigos..., 9.

[63] Memoria..., 122.

[64] Memoria..., 139-140.

[65] Cfr. Si 19, 13.

[66] Neologismo expresivo de
Josemaría Escrivá de Balaguer, no
incorporado a la edición de 2001 del
Diccionario de la Real Academia
Española.

[67] Cfr. Pr 29, 5.

[68] Cfr., p. ej., Jb 6, 27; 2M 6, 21.

[69] Memoria..., 136.

[70] Cfr. Surco, 761.



[71] Camino, 159; cfr. también 
Camino, 160.

[72] Surco, 828.

[73] Camino, 366.

[74] Camino, 948.

[75] Cfr. Surco, 204.

[76] Lo relató detenidamente en 
Testimonios..., 65-67.

[77] Cfr. Es Cristo..., 51, 182.

[78] Cfr. Surco, 737.

[79] Cfr. Si 9, 14.

[80] Amigos..., 252.

[81] Camino, 322.

[82] Forja, 495.

[83] Amigos..., 315; cfr. también 
Camino, 562.



[84] Cfr. CEC, 142.

[85] Cfr. Amigos..., 120.

[86] Cfr. también Camino, 422.

[87] Memoria..., 65-66.

[88] Es Cristo..., 166.

[89] Es Cristo..., 124.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/josemaria-
escriva-balaguer-amigos-amistad/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/josemaria-escriva-balaguer-amigos-amistad/
https://opusdei.org/es-ec/article/josemaria-escriva-balaguer-amigos-amistad/
https://opusdei.org/es-ec/article/josemaria-escriva-balaguer-amigos-amistad/

	Rasgos de buena amistad

