opusdei.org

Fortaleza

Ser fuertes de animo ayuda a
sobrellevar las dificultades y
superar nuestros limites. Para
los cristianos, Cristo es el
ejemplo para vivir una virtud
que abre la puerta a otras
muchas.

08/07/2012

1. “Per aspera ad astra!” “A través
de las dificultades a las estrellas”.
Esta conocida frase de Séneca
expresa de modo grafico la
experiencia humana de que, para
conseguir lo mejor, hay que



esforzarse, de que “lo que vale,
cuesta”, de que es preciso luchar por
vencer los obstaculos y asperezas
que nunca dejan de presentarse a lo
largo de la vida, para poder alcanzar
los bienes mas altos.

Muchas piezas literarias de diversas
culturas ensalzan la figura del héroe,
que encarna de algun modo aquellas
palabras de la sabiduria latina, que
cualquier persona desearia también
para si: nil difficile volenti, nada es
dificil para el que quiere.

Asi pues, a nivel humano, la fortaleza
es valorada y admirada. Esta virtud,
que va de la mano con la capacidad
de sacrificarse, tenia ya entre los
antiguos un perfil bien definido. El
pensamiento griego consideraba la
“andreia” como una de las virtudes
cardinales[1], que modera los
sentimientos de contienda propios
del apetito irascible, y asi da vigor al
hombre para buscar el bien, aunque



sea dificil y arduo, sin que el miedo
le detenga.

2. “Quia tu es fortitudo mea” (Sal
31, 5)

Pertenece también a la experiencia
humana la constatacién de la
debilidad de nuestra condicion, que
constituye, en cierto sentido, la otra
cara de la moneda de la virtud de la
fortaleza. Muchas veces hemos de
reconocer que no hemos sido
capaces de realizar tareas que
tedricamente estaban a nuestro
alcance.

Dentro de nosotros encontramos la
tendencia a desmoronarnos, a ser
blandos con nosotros mismos, a
renunciar a lo laborioso por el
esfuerzo que comporta. En otras
palabras, la naturaleza humana,
creada por Dios para lo mas alto pero
herida por el pecado, es capaz de
grandes sacrificios a la vez que de
grandes claudicaciones.



La Revelacion cristiana ofrece una
respuesta llena de sentido a esa
condicion paradojica en que versa
nuestra existencia. Por una parte, en
efecto, asume los valores propios de
la virtud humana de la fortaleza, que
es alabada en numerosas ocasiones
en la Biblia. Ya la literatura
sapiencial se hacia eco de ello, al dar
a entender, bajo la forma de una
pregunta retorica en el libro de Job,
que la vida del hombre sobre la
tierra es milicia[2].

Con frase en cierto sentido
misteriosa, Jesus dice, hablando del
Reino de Dios, que lo alcanzan los
que se hacen violencia: violenti
rapiunt[3]. Esta idea ha quedado
reflejada en la iconografia medieval,
como sucede por ejemplo en la
capilla de todos los santos de
Ratisbona, donde la imagen que
representa a la fortaleza lucha contra
un ledn.



A la vez, son numerosos los textos de
la Escritura que subrayan como las
diversas manifestaciones de un
comportamiento fuerte (paciencia,
perseverancia, magnanimidad,
audacia, firmeza, franqueza, e
incluso la disposicion a dar la vida)
provienen y solo pueden ser
mantenidas si estan ancladas en
Dios: quia tu es fortitudo mea, porque
Tu eres mi fortaleza(Sal 31, 5)[4]. En
otras palabras, la experiencia
cristiana ensefia que “toda nuestra
fortaleza es prestada”[5].

San Pablo expresa de modo certero
esta paradoja, en la que se
entrelazan los aspectos humanos y
sobrenaturales de la virtud: “cuando
estoy débil, entonces es cuando soy
fuerte”, ya que, como le ha asegurado
el Sefior: “sufficit tibi gratia mea, nam
virtus in infirmitate perficitur, te
basta mi gracia, porque la fuerza se
perfecciona en la flaqueza”[6].



3. “Sin mi no podéis hacer
nada” (Jn 15, 5)

El modelo y fuente de fortaleza para
el cristiano es por tanto Cristo
mismo, quien no solo ofrece con sus
acciones un ejemplo constante que
llega al extremo de dar la propia vida
por amor a los hombres[7], sino que
ademas afirma: “sin mi no podéis
hacer nada”[8].

Asi, la fortaleza cristiana hace
posible el seguimiento de Cristo, un
dia y otro, sin que el temor, la
prolongacion del esfuerzo, los
sufrimientos fisicos o morales, los
peligros, oscurezcan en el cristiano la
percepcion de que la verdadera
felicidad esta en seguir la voluntad
de Dios, o le alejen de ella. La
advertencia de Jesucristo es clara:
“Os expulsaran de las sinagogas. E
incluso llegard la hora en que todo el
que os mate piense que da culto a
Dios”[9].



4. “Beata quae sine morte meruit
martyrii palmam”: el martirio de
la vida cotidiana

Desde el comienzo los cristianos
consideraron un honor sufrir
martirio, pues reconocian que
llevaba a una plena identificacion
con Cristo. La Iglesia ha mantenido a
lo largo de la historia una tradicion
de particular veneracion por los
martires, que por especial
disposicion de la Providencia han
derramado su sangre para proclamar
su adhesion a Jesus, ofreciendo asi el
maximo ejemplo no solo de fortaleza,
sino también de testimonio
cristiano[10].

Aunque no han faltado en cada
época histdrica, incluida la nuestra,
esos testigos del Evangelio, lo cierto
es que, en la vida corriente en la que
nos encontramos la mayor parte de
los cristianos, dificilmente
llegaremos a esas condiciones.



No obstante, como recordaba
Benedicto XVI, hay también un
“martirio de la vida cotidiana”, de
cuyo testimonio el mundo de hoy
estd especialmente necesitado: “el
testimonio silencioso y heroico de
tantos cristianos que viven el
Evangelio sin componendas,
cumpliendo su deber y dedicandose
generosamente al servicio de los
pobres”[11].

En este sentido, la mirada se dirige a
Santa Maria, pues Ella estuvo al pie
de la Cruz de su Hijo, dando ejemplo
de extraordinaria fortaleza sin
padecer la muerte fisica, de modo
que puede decirse que fue martir sin
morir, segun el tenor de una antigua
oracion litargica[12]. “Admira la
reciedumbre de Santa Maria: al pie de
la Cruz, con el mayor dolor humano
—no hay dolor como su dolor—, llena
de fortaleza. —Y pidele de esa
reciedumbre, para que sepas también
estar junto a la Cruz”[13].



5. “Omnia sustineo propter
electos” (2Tm 2, 10)

La Virgen dolorosa es testigo fiel del
amor de Dios, e ilustra muy bien el
acto mas propio de la virtud de la
fortaleza, que consiste en resistir
(sustinere)[14] lo adverso, lo
desagradable, 1o duro. Ciertamente,
se trata de un resistir en el bien,
porque sin el bien no hay felicidad.
Para el cristiano la felicidad se
identifica con la contemplacion de la
Trinidad en el cielo.

En Santa Maria se cumplen las
palabras del Salmo: si consistant
adversum me castra, non timebit cor
meum... si levantan campamentos
contra mi, mi corazén no temera[15].
También San Pablo, antes de llegar al
supremo testimonio de Cristo, se
ejercito durante su vida en este acto
caracteristico de la fortaleza, hasta
poder afirmar: “todo lo soporto por
los elegidos”[16].



Para expresar este aspecto de la
virtud (resistencia), la Sagrada
Escritura suele referirse a la imagen
de la roca. Jesus en una de sus
parabolas alude a la necesidad de
construir sobre roca, es decir, no sélo
escuchar su palabra, sino esforzarse
en ponerla por obra[17]. Se entiende
que, en ultima instancia, la roca es
Dios, como no cesa de repetir el
Antiguo Testamento[18]: “Miroca, y
mi baluarte, mi liberador, mi Dios, la
pefia en que me amparo, mi escudo y
fuerza de mi salvacion”[19]. No
sorprende entonces que San Pablo
llegue a afirmar que la roca es Cristo
mismo[20], el cual es “fuerza de
Dios”[21].

La fortaleza para resistir en las
dificultades proviene, pues, de la
union con Cristo por la fe, como
indica San Pedro: resistite fortes in
fide!, resisitid fuertes en la fe[22]. De
este modo, puede decirse que, en
cierto sentido, el cristiano se



convierte, como Pedro, en la roca en
la que Cristo se apoya para construir
y sostener su Iglesia[23].

6. “In patientia vestra possidebitis
animas vestras” (Lc 21,19)

Parte de la fortaleza es la virtud de la
paciencia, que Joseph Ratzinger ha
descrito como “la forma cotidiana del
amor”[24]. La razon por la que se ha
dado tradicionalmente en el
cristianismo a esta virtud una
importancia notable puede deducirse
de unas palabras de San Agustin en
su tratado sobre la paciencia, que
describe como “un don tan grande de
Dios, que debe ser proclamada como
una huella de Dios que reside en
nosotros”[25].

La paciencia es, pues, una
caracteristica del Dios de la historia
de la salvacion[26], como ensefiaba
Benedicto XVI al inicio de su
pontificado: “Este es el distintivo de
Dios: El mismo es amor. jCudntas



veces deseariamos que Dios se
mostrara mas fuerte! Que actuara
duramente, derrotara el mal y creara
un mundo mejor. Todas las
ideologias del poder se justifican asi,
justifican la destruccion de lo que se
opondria al progreso y a la liberacion
de la humanidad. Nosotros sufrimos
por la paciencia de Dios. Y, no
obstante, todos necesitamos su
paciencia. El Dios, que se ha hecho
cordero, nos dice que el mundo se
salva por el Crucificado y no por los
crucificadores. El mundo es redimido
por la paciencia de Dios y destruido
por la impaciencia de los
hombres”[27].

Muchas consecuencias practicas cabe
deducir de esta consideracion. La
paciencia conduce a saber sufrir en
silencio, a sobrellevar las
contrariedades que se desprenden
del cansancio, del caracter ajeno, de
las injusticias, etc. La serenidad de
animo hace asimismo posible que



procuremos hacernos todo para
todos[28], adaptarnos a los demas,
llevando con nosotros nuestro propio
ambiente, el ambiente de Cristo. Por
eso mismo el cristiano procura no
poner en peligro su fe y su vocacion
por una equivocada concepcion de la
caridad, sabiendo que —por utilizar
una expresion coloquial- puede
llegar hasta las puertas del infierno,
pero no mas alla, porque alli no se
puede amar a Dios. De este modo, se
cumplen en él] las palabras de Jesus:
“con vuestra paciencia poseeréis
vuestras almas”[29].

7. “Quien persevere hasta el fin,
ése se salvara” (Mt 10, 22)

La paciencia esta en estrecha
correspondencia con la
perseverancia. Esta suele ser
definida como la persistencia en el
ejercicio de obras virtuosas a pesar
de la dificultad y del cansancio
derivado de su prolongacion en el



tiempo. Mas precisamente, se suele
hablar de constancia cuando se trata
de vencer la tentacion de abandonar
el esfuerzo ante la aparicion de un
obstaculo concreto; mientras que se
habla de perseverancia cuando el
obstaculo es simplemente la
prolongacion en el tiempo de dicho
esfuerzo[30].

No se trata solamente de una
cualidad humana, necesaria para el
logro de objetivos mas o menos
ambiciosos. La perseverancia, a
imitacion de Cristo, que fue
obediente al designio del Padre hasta
el final[31], es necesaria para la
salvacion, segun las palabras
evangélicas: “quien persevere hasta el
fin, ése se salvara”[32]. Se entiende
entonces la verdad de la aseveracion
de San Josemaria: “Comenzar es de
todos; perseverar, de santos”[33]. De
ahi el amor de este santo sacerdote
por el trabajo bien acabado, que
describia como un saber poner las



“ultimas piedras” en cada labor
realizada[34].

“Toda fidelidad debe pasar por la
prueba mas exigente: la duracion
[...]. Es facil ser coherente por un dia,
o0 por algunos dias [...]. S6lo puede
llamarse fidelidad a una coherencia
que dura a lo largo de toda la
vida”[35]. Estas palabras del Siervo
de Dios Juan Pablo II ayudan a
comprender la perseverancia bajo
una luz mds profunda, no como un
mero persistir, sino ante todo como
auténtica coherencia de vida; una
fidelidad que acaba por merecer la
alabanza del sefior de la parabola de
los talentos, y que cabe considerar
como una féormula evangélica de
canonizacion: “Muy bien, siervo
bueno y fiel; como has sido fiel en lo
poco, yo te confiaré lo mucho: entra
en la alegria de tu sefior”[36].

8. “Magnus in prosperis, in
adversis maior”



“Grande en la prosperidad, mayor en
la adversidad”. Estas palabras del
epitafio del rey inglés Jacobo II, en la
iglesia de Saint Germain en Layes,
cerca de Paris, expresan la armonia
entre las distintas partes de la virtud
de la fortaleza: por un lado, la
paciencia y la perseverancia, que se
relacionan con el acto de resistir en
el bien, y que ya hemos considerado;
por otro, la magnificencia y la
magnanimidad, que hacen referencia
directa al acto de atacar, de acometer
grandes hazafas, también en las
pequeiias empresas de la vida
corriente. En efecto, segun la teologia
moral, “la fortaleza, como virtud del
apetito irascible, no s6lo domina
nuestros miedos (cohibitiva
timorum), sino que ademas modera
las acciones atrevidas y audaces
(moderativa audaciarum). Asi la
fortaleza se ocupa del miedo y de la
audacia, impidiendo el primero e
imponiendo un equilibrio a la
segunda”[37].



La magnanimidad o grandeza de
animo es la prontitud para tomar la
decision de emprender obras
virtuosas excelentes y dificiles,
dignas de gran honor. Por su parte, la
magnificencia se refiere a la efectiva
realizacion de obras grandes, y en
particular a la busqueda y empleo de
los recursos economicos y materiales
adecuados para el cumplimiento de
empresas grandes al servicio de Dios
y del bien comun[38].

San Josemaria describia la persona
magnanima con estos términos:
“animo grande, alma amplia en la que
caben muchos. Es la fuerza que nos
dispone a salir de nosotros mismos,
para prepararnos a emprender obras
valiosas, en beneficio de todos. No
anida la estrechez en el magndanimo;
no media la cicateria, ni el calculo
egoista, ni la trapisonda interesada. El
magnadnimo dedica sin reservas sus
fuerzas a lo que vale la pena; por eso
es capaz de entregarse él mismo. No



se conforma con dar: se da. Y logra
entender entonces la mayor muestra
de magnanimidad: darse a Dios”[39].

Se requiere magnanimidad para
emprender cada jornada la empresa
de la propia santificacion y del
apostolado en medio del mundo, de
las dificultades que siempre habra,
con la conviccidn de que todo es
posible para el que cree[40]. En este
sentido, el cristiano magnanimo no
teme proclamar y defender con
firmeza, en los ambientes en los que
se mueve, las ensefianzas de la
Iglesia, también en momentos en los
que esto pueda suponer unir a
contracorriente[41], aspecto que
tiene una profunda raiz evangélica.
Asi, el cristiano se conducira con
comprension hacia las personas a la
vez que con una santa intransigencia
en la doctrina[42], fiel al lema
paulino veritatem facientes in
caritate, viviendo la verdad con
caridad[43], que conlleva defender la



totalidad de la fe sin violencia. Esto
implica asimismo que la obediencia y
docilidad al Magisterio de la Iglesia
no se contraponen al respeto de la
libertad de opinidn; al contrario,
ayuda a distinguir bien la verdad de
la fe de lo que son simples opiniones
humanas.

kK 3k

Al comienzo se ha hecho referencia a
la paciente resistencia de Maria al
pie de la Cruz. La ejemplar fortaleza
de Nuestra Sefiora incluye también la
grandeza de alma que le llevo a
exclamar ante su prima Isabel:
Magnificat anima mea Dominum ...
quia fecit mihi magna qui potens est,
mi alma glorifica al Sefior... porque
ha hecho en mi cosas grandes[44]. La
exultacion de Maria contiene una
importante leccidon para nosotros,
como recuerda Benedicto XVI: “El
hombre es grande, sélo si Dios es
grande. Con Maria debemos



comenzar a comprender que es asi.
No debemos alejarnos de Dios, sino
hacer que Dios esté presente, hacer
que Dios sea grande en nuestra vida;
asi también nosotros seremos
divinos: tendremos todo el esplendor
de la dignidad divina”[45].

X Kk 3k
Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn.
736, 1299, 1303, 1586, 1805, 1808,
1811, 1831-1832, 2473

Juan Pablo II, La virtud de la
fortaleza, Audiencia general, Roma,
15 de noviembre de 1978

San Agustin, De patientia (PL 40)

Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 11-11, qq. 123-140

San Josemaria, Amigos de Dios, nn.
77-80



[1] Cfr. Angel Rodriguez Lufio, Scelti
in Cristo per essere santi. III. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 284
y 289.

[2] Cfr.Jb 7, 1.
[3] Mt 11, 12.

[4] Cfr. Ex 15, 2, Esd 8, 10; Is 25,1; Sal
31,4; 46, 2; 71,3; 91,2; 1Tm 1,12; 2Tm
1,7;Col1,11; Flp 4, 1; Rm 5, 3-5.

[5] San Josemaria, Camino, n. 728.
[6] 2Co 12, 9-10.

[7] Cfr. Jn 13,15y 15, 13.

[8] Jn 15, 5.

[9] Jn 16, 2.

[10] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2473. Como se sabe, la



palabra latina martyr deriva del
griego martys, que significa testigo.

[11] Benedicto XVI, Angelus, 28 de
octubre de 2007. San Josemaria
describia este martirio incruento en
Camino, n. 848.

[12] “Bienaventurada la Virgen
Maria, que merecid sin morir la
palma del martirio al pie de la Cruz
del Sefior”. Se trata de la Communio
de la fiesta de la Virgen Dolorosa en
el antiguo Misal de San Pio V, que,
con un ligero retoque, ha pasado a
ser, en la Forma ordinaria del rito
latino, la antifona del aleluya de la
leccion evangélica n° 11 del Comun
de la Santisima Virgen: “Beata est
Maria Virgo, quae sine morte meruit
martyrii palmam sub cruce

Domini” (cfr. Pedro Rodriguez, n. 622
de Camino, edicién critico-histoérica,
Rialp, Madrid 2004).

[13] San Josemaria, Camino, n. 508.



[14] Cfr. Angel Rodriguez Lufio, Scelti
in Cristo per essere santi. I11. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 291.

[15] Sal 27, 3.
[16] 2Tm 2, 10.
[17] Cfr. Lc 6, 47-49.

[18] Cfr. 1 Sam 2,2; 2 Sam 22, 47; Dt
32,4; Hab 1,12; Is 26,4; Sal 19,15; Sal
28,1; Sal 31,3-4; Sal 62,3.7-8; Sal 89,2;
Sal 94,22; Sal 144,1; etc.

[19] 2§ 22, 2-3; cfr. Sal 18, 3.
[20] 1Co 10, 4.

[21] 1Co 1, 24.

[22] 1P 55, 9.

[23] Cfr. Mt 16, 18.

[24] Citado por G. Valente, Ratzinger
Professore. Gli anni dello studio e
dell'insegnamento nel ricordo dei



colleghi e degli allievi (1946-1977),
San Paolo, Cinisello Balsamo (Milano)
2008, p. 11.

[25] San Agustin, De patientia, 1 (PL
40,611). La paciencia es uno de los
frutos del Espiritu Santo enumerados
por San Pablo en Ga 5,22. Cfr.
Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn.
736y 1832.

[26] Algunos textos
neotestamentarios aluden a la
paciencia de Dios: cfr. 1P 3, 20; 2P 3,
9.15;Rm 2,4; Rm 3, 26; Rm 9, 22; Rm
15,5;1Tm 1, 16.

[27] Benedicto XVI, Homilia en el
solemne inicio del ministerio petrino,
Roma, 24 de abril de 2005.

[28] Cfr. 1Co0 9, 22.

[29] Lc 21, 19.



[30] Cfr. Angel Rodriguez Lufio, Scelti
in Cristo per essere santi. I11. Morale
speciale, EDUSC, Roma 2008, p. 298.

[31] Cfr. Flp 2, 8.
[32] Mt 10, 22.
[33] San Josemaria, Camino, n. 983.

[34] “Me gustan las ultimas [piedras],
que suponen la terminacion de un
largo y paciente esfuerzo” (San
Josemaria, Entrevista para "El
Cruzado Aragonés", 3 de mayo de
1969, n. 16).

[35] Juan Pablo II, Homilia en la
Catedral Metropolitana, México, 26
de enero 1979.

[36] Mt 25, 23.

[37] R. Cessario, Las virtudes, Edicep,
Valencia 1998, p. 206.

[38] Cfr. Angel Rodriguez Lufio, Scelti
in Cristo per essere santi. II1. Morale



speciale, EDUSC, Roma 2008, pp. 294
y 296. La magnanimidad o
longanimidad es asimismo
considerada tradicionalmente como
uno de los frutos del Espiritu Santo:
cfr. Catecismo de la Iglesia Catdlica,
n. 1832.

[39] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 80. El Fundador del Opus Dei
consideraba como manifestacion de
magnanimidad el cuidado de lo
pequeiio: “las almas grandes tienen
muy en cuenta las cosas pequenas”
(San Josemaria, Camino, n. 818).

[40] Cfr. Mc 9, 23.

[41] Cfr. San Josemaria, Via Crucis,
XIII estacion, punto 3.

[42] Cfr. San Josemaria, Camino, nn.
393-398.

[43] Ef 4, 15.

[44] Lc 1, 46-49.



[45] Benedicto XVI, Homilia en la
Solemnidad de la Asuncion,
Castelgandolfo, 15 de agosto de 2005.

Santi S.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/fortaleza/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ec/article/fortaleza/
https://opusdei.org/es-ec/article/fortaleza/

	Fortaleza

