
opusdei.org

Mons. Fernando
Ocáriz: “La vitalidad
en la Iglesia depende
de la apertura total
al Evangelio”

Entrevista al Prelado del Opus
Dei, monseñor Fernando
Ocáriz, publicada por la revista
Palabra.

06/03/2017

Alfonso Riobó // Revista Palabra

Tras el fallecimiento de Mons. Javier
Echevarría, que ha dirigido el Opus

https://www.revistapalabra.es


Dei desde 1994, el 23 de enero fue
elegido y nombrado nuevo Prelado
por el Papa Francisco el hasta
entonces “número 2” de la Prelatura,
el sacerdote español Fernando Ocáriz
Braña. Transcurridas poco más de
dos semanas desde entonces, Mons.
Ocáriz ha concedido a Palabra esta
amplia entrevista.

El objetivo acordado era dedicar
buena parte de la entrevista a
acercar al lector la persona de Mons.
Fernando Ocáriz. El nuevo Prelado
del Opus Dei lo ha cumplido
fielmente, superando su notable
reticencia a centrar la conversación
en sí mismo. La reserva es parte de
su carácter, como la sobriedad
expresiva, aunque no le faltan
cordialidad ni apertura. Por lo que se
refiere a la sesión fotográfica, fue
para él un deber poco grato pero
asumido con buen humor.

https://opusdei.org/es-es/article/fernando-ocariz/
https://opusdei.org/es-es/article/fernando-ocariz/
https://www.revistapalabra.es/
https://www.revistapalabra.es/


El encuentro tiene lugar en la sede de
la Curia de la Prelatura del Opus Dei,
el edificio donde vivieron y
trabajaron san Josemaría Escrivá, el
beato Álvaro del Portillo y Javier
Echevarría. Aunque Fernando Ocáriz
pasó al primer plano del gobierno de
la Obra en 1994, cuando fue
nombrado vicario general (desde
2014 era vicario auxiliar), reside aquí
desde hace 50 años, conoce cada
detalle de la actividad del Opus Dei y
actúa en plena identificación con sus
predecesores.

Agradecemos al Prelado esta
entrevista, la primera de esta
amplitud, apenas dos semanas
después de su elección y
nombramiento el 23 de enero de
2017.

Primeros años

Usted nació en París en 1944, de
una familia española. ¿Cuál era el



motivo de que residieran en
Francia?

La guerra civil. Mi padre era militar
en el lado republicano. Nunca quiso
contar detalles; pero tengo entendido
que, por su posición como
comandante, tuvo ocasión de salvar
a gente, y dentro del mismo ejército
republicano acabó por estar en una
situación arriesgada. Como no era
partidario de Franco, pensó que
convenía marcharse a Francia, y
aprovechó la cercanía de la frontera
de una parte del ejército, y se pasó
allí, a través de Cataluña. Era
veterinario militar, pero se había
dedicado sobre todo a la
investigación en biología animal. No
era lo que podría considerarse un
político, sino un militar y un
científico.

¿Conserva algún recuerdo de esa
época?



Lo que sé de esa época es por haberlo
oído contar. Cuando la familia se
marchó a Francia yo aún no había
nacido, y tampoco mi séptima
hermana, la anterior a mí (no llegué
a conocer a mis dos hermanas
mayores, que murieron siendo muy
pequeñas, mucho antes de que yo
naciera). Los dos menores nacimos
en París. Yo nací en octubre, justo un
mes después de la liberación por
parte de las tropas americanas y las
francesas del general Leclerc.

¿Se hablaba de política en casa?

No tengo recuerdos acerca de París.
Ya en España, se hablaba poco; más
bien se hacían comentarios sueltos y
breves, no favorables, aunque no
violentos, al régimen de Franco. De
todos modos hay que reconocer que,
a partir de esa época, mi padre y la
familia llevaron una vida pacífica: mi
padre fue readmitido más adelante
en un centro oficial de investigación,



dependiente del Ministerio de
Agricultura, en Madrid, donde
trabajó hasta la jubilación.

¿Y de religión? ¿Recibió la fe en la
familia?

Recibí la fe fundamentalmente en la
familia, sobre todo de mi madre y mi
abuela materna, que vivía con
nosotros. Mi padre era una persona
muy buena, pero en aquella época
estaba bastante alejado de la
religión. Con el tiempo volvería a la
práctica religiosa, y llegó a ser
supernumerario del Opus Dei. En el
hogar familiar aprendí lo básico de la
vida de piedad.

De París, volvieron a España.

Yo tenía entonces tres años, y sólo
conservo un vago recuerdo, como
una imagen grabada en la memoria,
del viaje en tren de París a Madrid.

¿En qué colegio estudió?



En Areneros, el colegio de los
jesuitas. Allí estuve hasta el final del
bachillerato. Era un colegio bueno y
con una disciplina bastante seria. A
diferencia de lo que he oído contar
de otros colegios de la época, jamás
vi a un jesuita pegarle a nadie, en los
ocho años que estuve allí. Es algo que
me suscita agradecimiento. Me
acuerdo de bastantes profesores,
sobre todo de los de los últimos años;
por ejemplo, en el último curso
tuvimos como profesor de
matemáticas a un laico y padre de
familia, de apellido Castillo Olivares,
una persona verdaderamente
valiosa, a la que admirábamos
mucho.

Encuentro con el Opus Dei

Estudió la carrera de Ciencias
Físicas en Barcelona. ¿Cuál fue el
motivo del traslado?

En realidad, el primer año de la
Universidad lo hice en Madrid. Era el



“selectivo”, que introducía a todas las
ingenierías y facultades de ciencias.
Había sólo cinco asignaturas,
comunes a todas esas carreras:
matemáticas, física, química, biología
y geología. Éramos un curso muy
numeroso; varios grupos, cada uno
de más de cien alumnos.

Ese primer año tuve de profesor de
matemáticas a don Francisco Botella 
[catedrático, sacerdote y uno de los
primeros miembros del Opus Dei].
Cuando después se enteró de que yo
era de la Obra y de que pensaba
estudiar Físicas, me dijo: “¡Cómo
haces Físicas! ¿Por qué no haces
Matemáticas? Si quieres ganar
dinero, hazte ingeniero; pero si es
porque te interesan las ciencias, ¿por
qué no estudias Matemáticas?”.

Cuando fui a Barcelona ya era
miembro del Opus Dei. Viví en el
Colegio Mayor Monterols, donde
compatibilicé los estudios de Física



con la formación teológica y
espiritual que reciben las personas
que se incorporan a la Obra.

¿Cuándo conoció el Opus Dei?

Por conversaciones entre mis
hermanos mayores y mis padres, yo
había oído la expresión “Opus Dei”
siendo muy pequeño. Aunque no
tenía ni idea de lo que era, esa
palabra me resultaba familiar.

Estando en quinto de bachillerato, fui
a un centro de la Obra que estaba en
la calle Padilla número 1, esquina
con Serrano, y por eso se llamaba
“Serrano”; ya no existe. Fui pocas
veces. Me gustaba el ambiente y lo
que se decía, pero en el colegio ya
teníamos actividades espirituales y
quizá no acababa de ver la
necesidad. También fui alguna vez a
jugar al fútbol con los de “Serrano”.

Más adelante, en el verano de 1961,
después del bachillerato y antes de la



universidad, mi hermano mayor, que
trabajaba como ingeniero naval en
uno de los astilleros de Cádiz, me
invitó a pasar unas semanas allí con
su familia. Muy cerca de su casa
había un centro del Opus Dei, y
empecé a acudir. Estaba de director
un marino e ingeniero de armas
navales que me animaba a que
aprovechara el tiempo: ¡hasta me dio
un libro de química para estudiar,
cosa que yo jamás había hecho en
verano! Allí se rezaba, se estudiaba,
se charlaba y, entre una cosa y otra,
fui asimilando el espíritu del Opus
Dei.

Acabó hablándome de la posibilidad
de tener vocación a la Obra. Yo
reaccioné como hacen muchos,
diciendo: “No. En todo caso, como mi
hermano, que es padre de familia”.
Di largas al tema, hasta que me
decidí. Recuerdo el momento
preciso: estaba oyendo una sinfonía
de Beethoven. Naturalmente, no es



que me decidiera a causa de la
sinfonía, sino que coincidió que
estaba oyéndola cuando me decidí,
después de haber pensado y rezado
mucho. A los pocos días volví a
Madrid.

Por tanto, ¿le gusta la música?

Sí.

¿Cuál es su músico preferido?

Quizá Beethoven. También otros:
Vivaldi, Mozart…, pero si hubiera
que elegir uno, me quedaría con
Beethoven. La verdad es que desde
hace años oigo muy poca música. No
sigo un plan preciso.

¿Le importaría describir esa
decisión de entrega a Dios?

No hubo un momento preciso de
“encuentro” con Dios. Ha sido una
cosa natural, gradual, desde que era
pequeño y me enseñaron a rezar. De



una manera progresiva me fui luego
acercando a Dios en el colegio; allí
teníamos la oportunidad de recibir la
comunión diariamente, y pienso que
eso ayudó a que la decisión posterior
de hacerme de la Obra fuera
relativamente rápida. Pedí la
admisión en la Obra cuando me
faltaba un mes para cumplir 17 años,
por lo que me incorporé ya con 18.

¿Qué podría contar de los años de
Barcelona?

En Barcelona estuve cinco años, dos
como residente en ese centro de
estudios y tres como parte de la
dirección del Colegio Mayor. Allí
estudié los otros cuatro años de
carrera, y luego seguí un año más
dando clases en la Facultad como
ayudante. Todos los recuerdos de
Barcelona son estupendos: de
amistad, de estudio... Un recuerdo
especial son las visitas que hacíamos
a pobres y enfermos, como es



tradición en la Obra. Muchos de los
universitarios que acudíamos nos
dábamos cuenta de que el contacto
con la pobreza, con el dolor, ayuda a
relativizar los propios problemas.

¿Cuándo conoció a san Josemaría
Escrivá? ¿Qué impresión le
produjo?

El 23 de agosto de 1963. Fue en
Pamplona, en el Colegio Mayor
Belagua, durante una actividad
formativa de verano. Tuvimos con él
una tertulia muy larga, por lo menos
de hora y media. Me produjo una
impresión estupenda. Me acuerdo
que, después, comentamos entre
varios que habría que ver al Padre –
así llamábamos al fundador– mucho
más frecuentemente.

Llamaba la atención su simpatía y su
naturalidad: no era una persona
solemne, sino natural, de buen
humor, que contaba anécdotas con
frecuencia; y a la vez decía cosas



muy profundas. Era una síntesis
admirable: decir cosas profundas con
sencillez.

Lo volví a ver poco después, creo que
al mes siguiente. Fui a pasar unos
días en Madrid, y coincidió que el
Padre estaba en Molinoviejo, así que
fuimos a verle desde varios lugares.

En ninguna de esas ocasiones llegué
a hablar con él personalmente.
Luego, aquí en Roma sí, claro:
muchas veces.

Cincuenta años en Roma

A Roma se traslada en 1967...

Vine para realizar los estudios
teológicos, y también conseguí una
beca del gobierno italiano para
investigar en Física durante el curso
1967-1968, en la Universidad La
Sapienza. En realidad, de
investigación pude hacer poco, lo
indispensable exigido por la beca.



Cuando vine, no tenía expresamente
la perspectiva de seguir una carrera
académica en Teología. Las cosas
fueron rodando solas. No tenía
planes en ese sentido.

Su ordenación sacerdotal fue en
1971.

Sí. Me ordené el 15 de agosto de 1971,
en la basílica de San Miguel, en
Madrid. El obispo ordenante fue don
Marcelo González Martín, todavía
obispo de Barcelona, poco antes de
trasladarse a Toledo.

Decían, en broma, que en la
promoción éramos cuatro franceses:
dos eran franceses “completos”,
Franck Touzet y Jean-Paul Savignac;
luego estábamos Agustín Romero,
español que estaba en Francia desde
hacía muchos años; y finalmente yo,
que había nacido en París y vivido
allí tres años.



No puedo decir que hubiera sentido
desde siempre la llamada al
sacerdocio. Cuando vine a Roma
manifesté una disposición de
principio, y luego dije abiertamente a
san Josemaría: “Padre, estoy
dispuesto a ordenarme”. Me tomó del
brazo, y me dijo, entre otras cosas,
más o menos: “Me das mucha
alegría, hijo mío; pero cuando sea el
momento tienes que hacerlo con
total libertad”. Esa conversación fue
en la Galleria della Campana, pienso
que al terminar alguna de las
tertulias que entonces teníamos con
él con mucha frecuencia.

¿Recibió en España alguna tarea
pastoral, tras la ordenación?

No. Tres días después de la
ordenación dije la primera misa
solemne en la basílica de San Miguel,
e inmediatamente volví a Roma.
Aquí había colaborado antes en las
actividades de apostolado con



jóvenes en Orsini, que entonces era
un centro para universitarios, dando
clases de formación cristiana y
participando en otras actividades.

Siendo ya sacerdote, en Roma,
colaboré varios años en la parroquia
del Tiburtino (San Giovanni Battista
in Collatino), y después en la de 
Sant’Eugenio; atendí sacerdotalmente
varios centros de la Obra, tanto de
mujeres como de hombres; y
trabajaba aquí en las oficinas de la
sede central. En fin, una trayectoria
normal.

Se sabe que le gusta el tenis.
¿Cuándo adquirió la afición?

Empecé con el tenis relativamente
pronto, en Barcelona. Me enseñó
mucho un italiano, Giorgio Carimati,
ahora sacerdote y ya anciano, que
entonces jugaba al tenis muy bien; en
Italia había sido casi profesional.
Pero ha habido idas y venidas con lo
del tenis, porque me lesioné el codo



derecho y algunas épocas me
dediqué a la bicicleta. Ahora procuro
practicarlo; intento jugar todas las
semanas. Pero no siempre es posible,
por el clima, por las ocupaciones, etc.

¿Juegan partidos…“de verdad”, a
ganar?

Sí, claro. En cuanto a ganar, depende
de con quién juegue.

¿Le gusta leer?

Sí, pero no hay mucho tiempo… No
tengo un autor preferido. He leído
también clásicos. Por la falta de
tiempo he tardado años en terminar
algunos libros grandes; hace ya
bastante tiempo tardé un año en
acabar Guerra y paz. De Teología he
tenido que leer mucho, porque he
dado clases hasta el año 1994, y
porque también para la
Congregación para la Doctrina de la
Fe tengo que estudiar temas
teológicos.



En lo teológico, ha estudiado
aspectos centrales del espíritu del
Opus Dei como la filiación divina.
¿Considera necesario ahondar en
esas reflexiones?

Ya se ha hecho mucho en ese campo.
Lo que hay que hacer es continuar, y
habrá que hacerlo siempre. El
espíritu del Opus Dei es, solía decir el
filósofo y teólogo Cornelio Fabro, “el
Evangelio sine glossa”. Es el
Evangelio, puesto en la vida
ordinaria; siempre hay que
profundizar más.

En ese sentido, no es que haya ahora
una nueva época, porque ya se ha
hecho muchísimo. Basta leer, por
ejemplo, los tres “tomazos” de Ernst
Burkhart y Javier López titulados 
Vida cotidiana y santidad.

En un artículo en esta revista,
hablando de Mons. Javier
Echevarría, ha usado la expresión



“fidelidad dinámica”. ¿Con qué
significado?

La expresión “fidelidad dinámica” no
es una originalidad, ni mucho
menos. Se trata de lo que afirmó
expresamente san Josemaría:
cambian los modos de decir y de
hacer, permaneciendo intocable el
núcleo, el espíritu. No es asunto de
ahora. Una cosa es el espíritu, y otra
es la materialidad del
funcionamiento en cosas
accidentales, que pueden ir
cambiando con los tiempos.

La fidelidad no es pura repetición
mecánica; es aplicar la misma
esencia a diversas circunstancias.
Muchas veces es preciso mantener
también lo accidental, y otras veces
cambiarlo. De ahí la importancia del
discernimiento, sobre todo para
conocer cuál es el límite entre lo
accidental y lo esencial.



¿Qué parte tuvo en el nacimiento
de la Universidad Pontificia de la
Santa Cruz?

No tuve nada que ver en lo jurídico o
institucional. Simplemente fui uno
de los primeros profesores. Había
sido profesor en el Colegio Romano
de la Santa Cruz durante bastantes
años, en conexión con la Universidad
de Navarra, y desde 1980 hasta 1984
di clases en la Pontificia Universidad
Urbaniana; como tenía también las
publicaciones suficientes, la
autoridad competente de la Santa
Sede consideró mi cualificación
adecuada para entrar directamente
como profesor ordinario. Fuimos tres
los que entramos como ordinarios,
en esas condiciones: Antonio
Miralles, Miguel Ángel Tabet y yo.

¿Quiénes han sido sus maestros, en
lo intelectual?

En Filosofía, Cornelio Fabro y Carlos
Cardona. En Teología, no sabría decir

https://opusdei.org/es/article/audiencia-papa-francisco-prelado-opus-dei-fernando-ocariz/


uno concreto. Por una parte, están
santo Tomás de Aquino, san Agustín,
y Joseph Ratzinger más tarde. Pero
sobre todo señalaría a san Josemaría
Escrivá: en otro nivel distinto,
lógicamente, no académico; pero sí
por su profundidad y originalidad. Si
hubiera que poner uno en lo
teológico, sería él.

Recuerdos de tres papas

¿Cuándo conoció a san Juan Pablo
II?

En una de las reuniones
multitudinarias con el clero en el
Vaticano, al inicio del pontificado.
Luego le vi en bastantes ocasiones, y
acompañando a Mons. Javier
Echevarría comí con él algunas
veces, junto con tres o cuatro
personas más.

También almorcé con él otras dos
veces, por razón del trabajo en la



Congregación para la Doctrina de la
Fe.

En la primera ocasión, tuvimos una
reunión en el apartamento pontificio
en la que estaban, además del Papa,
el Secretario de Estado, el Sustituto,
el cardenal Ratzinger como Prefecto,
y tres consultores. Después de un
buen rato de reunión, fuimos al
comedor las mismas personas, y
durante la comida cada uno iba
dando su parecer, por orden, sobre el
asunto que se trataba. Mientras
tanto, esta vez y también la segunda,
el Papa fundamentalmente
escuchaba. Al principio pronunció
unas palabras de agradecimiento por
nuestra presencia, luego dijo al
cardenal Ratzinger que dirigiera la
reunión, y al final él hizo un
resumen sintético y de valoración de
conjunto de lo que había oído.

Creo que fue en la segunda ocasión
cuando, tras escuchar y agradecer



todo lo que se había expuesto,
llevándose la mano al pecho, dijo:
“Pero la responsabilidad es mía”. Se
vio que realmente aquello le pesaba.

Y a Benedicto XVI, ¿cuándo lo
conoció?

Conocí al cardenal Ratzinger cuando
fui nombrado consultor de la
Congregación para la Doctrina de la
Fe, en 1986. Luego coincidí con él con
alguna frecuencia, en reuniones con
pocas personas. Otras muchas veces
he ido a verle para diversos asuntos.

¿Recuerda alguna anécdota de esos
encuentros?

Un detalle percibí siempre en él:
escuchaba mucho, y nunca era él
quien daba por terminadas las
entrevistas.

Recuerdo varias anécdotas. Por
ejemplo, cuando el famoso affaire de
Lefebvre, yo estuve en las



conversaciones con el obispo francés,
si no recuerdo mal, en 1988. En una
reunión participaban el cardenal
Prefecto Ratzinger, el Secretario de la
Congregación, el mismo Lefebvre con
dos consejeros, y uno o dos
consultores más de la Congregación
para la Doctrina de la Fe. Lefebvre
había aceptado, pero luego se echó
para atrás. Estando yo un momento
solo con Ratzinger, le salió del alma
decir con pena: “¡Cómo no se dan
cuenta de que sin el Papa no son
nada!”.

Como Papa, pude saludarle varias
veces, pero no tener propiamente
una conversación. Después de su
renuncia le he visto en dos ocasiones,
acompañando a Mons. Echevarría al
sitio donde vive ahora: le noté muy
cariñoso, anciano pero con la mente
plenamente lúcida.

Ya que ha mencionado el problema
de los lefebvrianos, ¿le ve salida?



No he tenido contactos desde las
últimas reuniones teológicas con
ellos, de hace poco tiempo, pero por
las noticias que hay, parece que
podría estar próximo a arreglarse.

¿Cuándo conoció al Papa
Francisco?

Le conocí en Argentina, cuando era
obispo auxiliar de Buenos Aires. Yo
acompañaba a Mons. Javier
Echevarría. Volví a verle en 2003,
cuando ya era cardenal arzobispo.
Causaba la impresión de ser una
persona seria, amable, cercana a las
preocupaciones de la gente. Luego su
rostro ha cambiado: ahora lo vemos
con esa sonrisa continua.

Siendo Papa le he visto varias veces.
Ayer recibí una carta suya. Yo le
había mandado una carta
agradeciendo el nombramiento, la
prontitud con que lo llevó a cabo y el
detalle de una imagen de la Virgen
que me mandó ese día. Y me ha



contestado con una carta muy bonita
en la que, entre otras cosas, me pide
que rece por él, como siempre hace.

Prioridades

En su primer día como Prelado, se
refirió a tres prioridades actuales
del Opus Dei: juventud, familia y
personas necesitadas. Empecemos
por la juventud.

En la labor del Opus Dei con la gente
joven se comprueba cómo la
juventud de hoy –al menos, buena
parte– responde con generosidad a
los ideales grandes, por ejemplo a la
hora de involucrarse en actividades
de servicio a los más desfavorecidos.

Al mismo tiempo se percibe en
muchos una falta de esperanza, por
la ausencia de ofertas laborales, por
problemas familiares, por una
mentalidad consumista o por
distintas adicciones que oscurecen
esos ideales grandes.



Es preciso favorecer que los jóvenes
se hagan preguntas profundas que,
en realidad, sólo encuentran plena
respuesta en el Evangelio. Un reto,
por tanto, es acercarles al Evangelio,
a Jesucristo, ayudarles a descubrir su
atractivo. Ahí encontrarán motivos
para sentirse orgullosos de ser
cristianos, para vivir la fe con alegría
y para servir a los demás.

El desafío es escucharlos más,
entenderlos mejor. En esto juegan un
papel principal los padres, los
abuelos y los educadores. Es
importante tener tiempo para los
jóvenes, estar de su lado. Dar cariño,
derrochar paciencia, ofrecer
compañía y saber plantearles retos
exigentes.

¿Cuál es, en su opinión, la
prioridad para la familia?

Desarrollar lo que el Papa Francisco
ha llamado “el corazón” de Amoris
Laetitia, es decir, los capítulos 4 y 5



de la exhortación apostólica, sobre
los fundamentos y el crecimiento en
el amor.

En nuestros días se hace necesario
redescubrir el valor del compromiso
en el matrimonio. Podría parecer
más atractivo vivir alejado de
cualquier tipo de vínculo, pero una
actitud así suele terminar en la
soledad o en el vacío. En cambio,
comprometerse es utilizar la libertad
a favor de un empeño valioso de
gran alcance.

Además, para los cristianos, el
sacramento del matrimonio da la
gracia necesaria para hacer
fructífero ese compromiso, que no es
cosa sólo de dos, pues Dios está por
medio. Por eso, es importante ayudar
a redescubrir la sacramentalidad del
amor matrimonial, especialmente en
el periodo de preparación al
matrimonio.



En los viajes pastorales
acompañando a Mons. Echevarría,
ha conocido muchas iniciativas en
favor de personas desfavorecidas.
¿Ha visto de cerca esa necesidad?

Es impresionante la pobreza en el
mundo. Hay países que tienen, por
un lado personas de altísimo nivel,
científicos, etcétera, pero también
una tremenda miseria, que conviven
juntas en grandes ciudades. En otros
lugares, te encuentras con una
ciudad que parece Madrid o Londres
y, a pocos kilómetros, con barriadas
de una miseria material
impresionante, que forman
alrededor de la ciudad todo un
cordón de chabolas. El mundo es
distinto de unos sitios a otros. Pero lo
que impresiona en todas partes es la
necesidad de servir a los demás, de
que la Doctrina Social de la Iglesia
vaya haciéndose realidad.



¿En qué sentido son las personas
necesitadas una prioridad para la
Iglesia y, como tal, para el Opus
Dei?

Son una prioridad porque están en el
centro del Evangelio y porque son
amadas de un modo especial por
Jesucristo.

En el Opus Dei hay como un primer
aspecto más institucional: el de las
iniciativas que personas de la
Prelatura promueven con otras
personas para paliar necesidades
concretas del momento y del lugar en
que viven, y a las que la Obra presta
asistencia espiritual. Algunos casos
concretos y recientes son, por
ejemplo, Laguna, en Madrid, una
iniciativa sanitaria para atender a
personas que necesitan cuidados
paliativos; Los Pinos, un centro
educativo situado en una zona
marginal de Montevideo, que
promueve el desarrollo social de los



jóvenes; o el Iwollo Health Clinic, un
dispensario médico que ofrece
atención gratuita a cientos de
personas de zonas rurales de Nigeria.
Esas y otras muchas obras similares
deberían continuar y crecer porque
el corazón de Cristo lleva a eso.

La otra vertiente, más profunda, es
ayudar a que cada fiel de la Prelatura
y cada persona que se acerca a sus
apostolados descubra que su vida
cristiana es inseparable de la ayuda a
los más necesitados.

Si miramos a nuestro alrededor, en
nuestro lugar de trabajo, en la
familia, encontraremos tantas
ocasiones: ancianos que viven en
soledad, familias que atraviesan
dificultades económicas, pobres,
parados de larga duración, enfermos
del cuerpo y del alma, refugiados…
San Josemaría se volcaba en el
cuidado de los enfermos, pues veía
en ellos la carne sufriente de Cristo



redentor. Por eso solía referirse a
ellos como “un tesoro”. Son dramas
que encontramos en la vida
ordinaria. Como decía la Madre
Teresa de Calcuta, ahora santa, “no
hace falta ir a la India para atender y
dar amor a los demás: se puede
hacer en la misma calle en la que
vives”.

En la sociedad actual la
evangelización plantea nuevos
retos, y el Papa recuerda que la
Iglesia está siempre "en salida".
¿De qué manera participa el Opus
Dei de esta invitación?

El Papa llama a una nueva etapa
evangelizadora, caracterizada por la
alegría de quienes, habiendo
encontrado a Jesucristo, se ponen “en
salida” para compartir este don entre
sus iguales.

Sólo puede dar verdadera alegría
quien tiene experiencia personal de
Jesucristo. Si un cristiano dedica



tiempo a su trato personal con Jesús,
podrá dar testimonio de fe en medio
de las actividades ordinarias, y
ayudar a descubrir ahí la alegría de
vivir el mensaje cristiano: el obrero
con el obrero, el artista con el artista,
el universitario con el universitario…

Las personas del Opus Dei -con todos
nuestros defectos- deseamos
contribuir a la edificación de la
Iglesia desde el propio lugar de
trabajo, en la propia familia…
esforzándonos por santificar la vida
ordinaria. Muchas veces se tratará de
ámbitos profesionales y sociales que
todavía no han experimentado la
alegría del amor de Dios y que, en
este sentido, son también periferias a
las que es necesario llegar, de uno a
uno, de persona a persona, de igual a
igual.

Una preocupación generalizada en
la Iglesia son las vocaciones. ¿Qué



aconsejaría, a partir de la
experiencia del Opus Dei?

En el Opus Dei se experimentan las
mismas dificultades que todos en la
Iglesia, y pedimos al Señor, que es el
“dueño de la mies”, que envíe
“trabajadores a su mies”. Quizá un
reto especial es fomentar la
generosidad entre los jóvenes,
ayudándoles a comprender que la
entrega a Dios no es sólo renuncia
sino don, regalo que se recibe y que
hace feliz.

¿Cuál es la solución? Me viene a la
cabeza lo que decía el fundador del
Opus Dei: “Si queremos ser más,
seamos mejores”. La vitalidad en la
Iglesia no depende tanto de fórmulas
organizativas, nuevas o antiguas,
sino de una apertura total al
Evangelio, que lleva a un cambio de
vida. Tanto Benedicto XVI como el
Papa Francisco han recordado que
son sobre todo los santos los que



hacen la Iglesia. Por tanto,
¿queremos más vocaciones para toda
la Iglesia? Esforcémonos más por
corresponder personalmente a la
gracia de Dios, que es quien santifica.

Desde su elección ha pedido con
frecuencia oraciones por la Iglesia
y por el Papa. ¿Cómo fomentar esa
unidad con el Santo Padre en la
vida de las personas corrientes?

Me pide un consejo. Todos los que
han saludado personalmente al Papa
Francisco, y desde el 2013 habrán
sido miles, han escuchado esta
petición: “Rece por mí”. No es una
frase hecha. Ojalá en la vida de un
católico no falte cada día un pequeño
gesto por el Santo Padre, que lleva
mucho peso encima: recitar una
oración sencilla, realizar un pequeño
sacrificio, etc. No se trata de buscar
cosas difíciles, sino algo concreto,
diario. A los padres y madres de
familia les animo también a que



inviten a sus hijos, desde pequeños, a
rezar una breve oración por el Papa.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/entrevista-
palabra-fernando-ocariz-prelado-opus-

dei/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/entrevista-palabra-fernando-ocariz-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/es-ec/article/entrevista-palabra-fernando-ocariz-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/es-ec/article/entrevista-palabra-fernando-ocariz-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/es-ec/article/entrevista-palabra-fernando-ocariz-prelado-opus-dei/

	Mons. Fernando Ocáriz: “La vitalidad en la Iglesia depende de la apertura total al Evangelio”

