
opusdei.org

Formación de la
personalidad (VII):
empatía: Sentir con
los demás

Para vivir la caridad hay que
comenzar reconociendo en el
otro a alguien digno de
consideración, y ponerse en sus
circunstancias. Se trata de tener
empatía, tema de un nuevo
editorial de la serie sobre
"Formación de la personalidad".

15/10/2015



Todos hemos experimentado que, en
muchas ocasiones, para asimilar bien
lo que sucede a nuestro alrededor, no
basta con que se nos transmitan
simplemente unos datos objetivos.
Por ejemplo, si alguien interpreta
una pieza musical para unos amigos,
esperará ver cómo los demás pasan
un rato agradable al oír la misma
melodía que a él apasiona. En
cambio, si los amigos se limitaran a
decir que la ejecución ha sido
correcta, pero sin mostrar el menor
entusiasmo, entonces seguramente
vendría el desánimo, junto a la
sensación de que en realidad no se
posee talento.

Cuántos problemas se evitarían si
procuráramos entender mejor lo que
sucede en el interior de los demás,
sus expectativas e ideales. «Más que
en “dar”, la caridad está en
“comprender”»[1]. Para vivir la
caridad hay que comenzar
reconociendo en el otro a alguien



digno de consideración, y ponerse en
sus circunstancias. Hoy se suele
hablar de empatía para referirse a la
cualidad que facilita meterse en el
lugar de los demás, hacerse cargo de
su situación y ponderar sus
sentimientos. Unida a la caridad, esta
actitud contribuye a fomentar la
comunión, la unión de corazones,
como escribe san Pedro: «tened todos
el mismo pensar y el mismo sentir»[2].

Aprender de Cristo

Desde el principio, los discípulos
experimentaron la sensibilidad del
Señor: su capacidad de ponerse en el
sitio de los demás, su delicada
comprensión de lo que sucedía en el
interior del corazón humano, su
finura para percibir el dolor ajeno. Al
llegar a Naím, sin que medie palabra,
se hace cargo del drama de la mujer
viuda que ha perdido a su hijo
único[3]; al escuchar la súplica de
Jairo y el rumor de las plañideras,



sabe consolar a uno y apaciguar al
resto[4]; es consciente de las
necesidades de quienes le siguen y se
preocupa si no tienen qué comer[5];
llora con el llanto de Marta y María
ante la tumba de Lázaro[6] y se
indigna ante la dureza de corazón de
los suyos cuando quieren que baje
fuego del cielo para quemar la aldea
de los samaritanos que no les han
recibido[7].

Con su vida, Jesús nos enseña a ver a
los demás de un modo distinto,
compartiendo sus afectos,
acompañándolos en ilusiones y
desencantos. Aprendemos de Él a
interesarnos por el estado interior de
quienes nos rodean, y con la ayuda
de la gracia superamos
progresivamente los defectos que lo
impiden, como la distracción, la
impulsividad o la frialdad. No hay
excusa para cejar en este empeño.
«No pensemos que valdrá de algo
nuestra aparente virtud de santos, si



no va unida a las corrientes virtudes
de cristianos. -Esto sería adornarse
con espléndidas joyas sobre los
paños menores»[8]. La cercanía con el
Corazón del Señor ayudará a
moldear el nuestro de manera que
nos llenemos de los sentimientos de
Cristo Jesús.

Caridad, afabilidad y empatía

«La caridad de Cristo no es sólo un
buen sentimiento en relación al
prójimo; no se para en el gusto por la
filantropía. La caridad, infundida por
Dios en el alma, transforma desde
dentro la inteligencia y la voluntad:
fundamenta sobrenaturalmente la
amistad y la alegría de obrar el
bien»[9]. Es hermoso descubrir cómo
los apóstoles, al calor de su relación
con el Señor, van apaciguando sus
temperamentos, muy variados, que
en ocasiones les han llevado a



manifestarse poco compasivos frente
a otras personas. Juan, tan
vehemente que con su hermano
Santiago mereció el sobrenombre de
hijo del trueno, más tarde se llenará
de mansedumbre e insistirá en la
necesidad de abrirse al prójimo, de
entregarse a los demás como lo hizo
el mismo Cristo: «En esto hemos
conocido el amor: en que Él dio su
vida por nosotros. Por eso también
nosotros debemos dar la vida por
nuestros hermanos»[10]. También
san Pedro, que antes se había
mostrado duro ante los adversarios
de Jesús, se dirige al pueblo en el
Templo buscando su conversión,
pero con palabras exentas de
cualquier rastro de amargura:
«Hermanos, sé que obrasteis por
ignorancia, lo mismo que vuestros
jefes. (…) Arrepentíos, por tanto, y
convertíos, para que sean borrados
vuestros pecados, de modo que
vengan del Señor los tiempos de la
consolación»[11].



Otro ejemplo nos lo ofrece san Pablo,
que tras haber sido un terrible azote
para los cristianos, se convierte y
pone al servicio del Evangelio su
genio y su genio: su mente clara y su
carácter fuerte. En Atenas, aunque su
espíritu bulle de indignación ante la
presencia de tantos ídolos, procura
empatizar con sus habitantes.
Cuando tiene ocasión de dirigirse a
ellos en el Areópago, en lugar de
echarles en cara su paganismo y
depravación de costumbres, apela a
su hambre de Dios: «Atenienses, en
todo veo que sois más religiosos que
nadie, porque al pasar y contemplar
vuestros monumentos sagrados he
encontrado también un altar en el
que estaba escrito: “Al Dios
desconocido”. Pues bien, yo vengo a
anunciaros lo que veneráis sin
conocer»[12]. En esta actitud que sabe
comprender y motivar se descubren
los rasgos sobresalientes de una
inteligencia que integra y modula sus
emociones. También se manifiesta la



genialidad de una persona que se
hace cargo de la situación de los
demás: escoge un aspecto de su
sensibilidad, por más pequeño que
parezca, para sintonizar con los
oyentes, captar su interés y llevarlos
hacia la verdad plena.

Caminos para amar la verdad

Al tratar de ayudar a los demás, la
caridad y la mansedumbre nos
guiarán hacia las razones del
corazón, que suelen abrir las puertas
del alma con mayor facilidad que
una argumentación fría o distante. El
amor de Dios nos impulsará a
conservar un estilo afable, que
muestre lo atractivo que es la vida
cristiana: «La verdadera virtud no es
triste y antipática, sino amablemente
alegre»[13]. Sabremos descubrir lo
positivo de cada persona, pues amar
la verdad implica reconocer las
huellas de Dios en los corazones, por



más desfiguradas que parezcan
estar.

La caridad hace que, en el trato con
amigos, colegas de trabajo,
familiares, el cristiano se muestre
comprensivo con quienes están
desorientados, a veces porque no
han tenido la oportunidad de recibir
una buena formación en la fe, o
porque no han visto un ejemplo
encarnado del auténtico mensaje del
Evangelio. Se mantiene, así, una
disposición de empatía también
cuando los otros están equivocados:
«No comprendo la violencia: no me
parece apta ni para convencer ni
para vencer; el error se supera con la
oración, con la gracia de Dios, con el
estudio; nunca con la fuerza, siempre
con la caridad»[14]. Hemos de decir la
verdad con una paciencia constante
-«veritatem facientes in caritate»[15]-,
sabiendo estar al lado de quien quizá
está confundido, pero que con un
poco de tiempo se podrá abrir a la



acción de la gracia. Esta actitud
consiste muchas veces, como señala
el Papa Francisco, en «detener el
paso, dejar de lado la ansiedad para
mirar a los ojos y escuchar, o
renunciar a las urgencias para
acompañar al que se quedó al
costado del camino. A veces es como
el padre del hijo pródigo, que se
queda con las puertas abiertas para
que, cuando regrese, pueda entrar
sin dificultad»[16].

Apostolado y comunión de
sentimientos

Algunos podrían intentar reducir la
empatía a una simple estrategia,
como si fuera una de esas técnicas
que proponen un producto al
consumidor de tal modo que tiene la
sensación de que eso era justo lo que
estaba buscando. Aunque lo anterior
pueda ser válido en ámbito
comercial, las relaciones
interpersonales siguen otra lógica. La



auténtica empatía implica sinceridad
y es incompatible con una conducta
impostada, que esconde los propios
intereses.

Esta sinceridad es fundamental
cuando buscamos dar a conocer el
Señor a las personas con las que
convivimos. Haciendo propios los
sentimientos de quienes Dios ha
puesto a nuestro lado en el camino,
tenemos la finura de caridad de
alegrarnos con cada uno de ellos y de
sufrir con cada uno también.
«¿Quién desfallece sin que yo
desfallezca? ¿Quién tiene un
tropiezo, sin que yo me abrase de
dolor?»[17] ¡Cuánto afecto sincero se
descubre en esta cariñosa alusión de
san Pablo a los cristianos de Corinto!
Es más fácil que la verdad se abra
paso a través de este modo de
compartir sentimientos, porque se
establece una corriente de afectos -de
afabilidad- que potencia la
comunicación. El alma se vuelve así



más receptiva a lo que escucha,
especialmente si se trata de un
comentario constructivo que la
anima a mejorar en su vida
espiritual.

«Lo primero, en la comunicación con
el otro, es la capacidad del corazón
que hace posible la proximidad, sin
la cual no existe un verdadero
encuentro espiritual. La escucha nos
ayuda a encontrar el gesto y la
palabra oportuna que nos desinstala
de la tranquila condición de
espectadores»[18]. Cuando la
escucha es atenta, nos implicamos en
la realidad de los demás. Buscamos
ayudar al otro a discernir cuál es el
paso que el Señor le pide dar en ese
momento específico. Es en el
momento en que el interlocutor
percibe que su situación, opiniones y
sentimientos son respetados -es más,
asumidos por quien le escucha-
cuando abre los ojos del alma para



contemplar el resplandor de la
verdad, la amabilidad de la virtud.

En contraste, la indiferencia ante los
demás es una grave enfermedad
para el alma apostólica. No cabe ser
distantes con quienes nos rodean:
«Esas personas, a las que resultas
antipático, dejarán de opinar así,
cuando se den cuenta de que “de
verdad” les quieres. De ti
depende»[19]. La palabra
comprensiva, los detalles de servicio,
la conversación amable, reflejan un
interés sincero por el bien de
aquellas personas con las que
convivimos. Sabremos hacernos
querer, abriendo las puertas de una
amistad que comparte la maravilla
del trato con el Señor.

Animar a caminar

Señala el Papa Francisco que «un
buen acompañante no consiente los
fatalismos o la pusilanimidad.
Siempre invita a querer curarse, a



cargar la camilla, a abrazar la cruz, a
dejarlo todo, a salir siempre de
nuevo a anunciar el Evangelio»[20].
Al hacernos cargo de las debilidades
de los demás, sabremos también
animar a no ceder al conformismo, a
ampliar sus horizontes para que
sigan aspirando a la meta de la
santidad.

Al obrar de este modo, seguiremos el
ejemplo de profunda comprensión y
amable exigencia que nos ha dejado
Nuestro Señor. Cuando, en la tarde
del día de la Resurrección, camina al
lado de los discípulos de Emaús, les
pregunta: «¿De qué veníais hablando
entre vosotros por el camino?»[21], y
deja que se desahoguen,
manifestando la desilusión que
oprimía sus corazones y la dificultad
que tenían para creer que Jesús
había realmente vuelto a la vida,
como atestiguaban las santas
mujeres. Solo entonces el Señor toma
la palabra y les explica cómo «era



preciso que el Cristo padeciera estas
cosas y así entrara en su gloria»[22].

¿Cómo habría sido la conversación
de Jesús, de qué modo habría sabido
responder a las inquietudes de los
discípulos de Emaús, que al final le
dicen: «Quédate con nosotros»[23]? Y
eso, a pesar de que al inicio les
reprocha su incapacidad de
comprender lo que habían
anunciado los Profetas[24]. Quizá
sería el tono de voz, la mirada
cariñosa, lo que haría que estos
personajes se supieran acogidos
pero, al mismo tiempo, invitados a
cambiar. Con la gracia del Señor,
también nuestro trato reflejará el
aprecio por cada persona, el
conocimiento de su mundo interior,
que impulsa a caminar en la vida
cristiana.

Javier Laínez



[1] San Josemaría, Camino, n. 463.

[2] 1 Pe 3, 8.

[3] Lc 7, 11-17.

[4] Cfr. Lc 8, 40-56; Mt 9, 18-26.

[5] Cfr. Mt 15, 32.

[6] Cfr. Jn 11, 35.

[7] Cfr. Lc 9, 51-56.

[8] Camino, n. 409.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 71.

[10] Jn 3, 16.

[11] Hch 3, 17. 19-20.

[12] Hch 17, 23.

[13] Camino, n. 657.

[14] San Josemaría, Conversaciones, n.
44.



[15] Ef 4, 15 (Vg).

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 46.

[17] 2 Cor 11, 29.

[18] Francisco, Evangelii gaudium, n.
171.

[19] San Josemaría, Surco, n. 734.

[20] Francisco, Evangelii gaudium, n.
171.

[21] Lc 24, 17.

[22] Lc 24, 26.

[23] Lc 24, 29.

[24] Cfr. Lc 24, 25.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ec/article/empatia-sentir-con-los-demas/


opusdei.org/es-ec/article/empatia-sentir-
con-los-demas/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/empatia-sentir-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-ec/article/empatia-sentir-con-los-demas/

	​Formación de la personalidad (VII): empatía: Sentir con los demás

