
opusdei.org

El desafío del
'nosotros'. La
caridad en las
relaciones para
superar diferencias

El Papa nos invita a ser
constructores de nuevos
vínculos sociales. Para eso es
imprescindible, además de
predicar el Evangelio, procurar
personalmente ser un auténtico
testimonio de caridad cristiana.

15/03/2021



«Vosotros sois la luz del mundo» (Mt
5,14), dijo Jesús en uno de sus
primeros discursos, desde la cima de
un monte. Era un reto ambicioso
para sus oyentes, que difícilmente
habrían salido de Palestina y que en
muchos aspectos no eran mejores
que otros pueblos del entorno.
¿Cómo podían iluminar todo el
mundo? El Papa Francisco también
ha recordado en alguna ocasión que
los bautizados estamos llamados a
ser en el mundo «un evangelio
viviente», a sazonar todos los
ambientes con «una vida santa», con
«el testimonio de una caridad
genuina»[1]. Su propuesta adquiere
en nuestros días una relevancia
especial al considerar que los
cristianos, en algunos lugares del
mundo, son una inmensa minoría,
como ocurría en los primeros
tiempos de la Iglesia: para muchos
hombres y mujeres del siglo XXI, la
relación con un católico que vive su
fe será a veces la única oportunidad



de aproximarse al Evangelio. Esto
supone una enorme oportunidad.
Además, contamos con una garantía:
la luz que aspiramos a transmitir a
otros no es nuestra, sino de Dios.

Esa luz tiene que ver, ciertamente,
con el contenido de un mensaje que
nos gustaría extender en el mundo;
pero también –y no es menos
importante– con el medio que lo
transmite y con el modo de hacerlo.
Ambos aspectos están
intrínsecamente unidos, el uno
influye en el otro: nuestra condición
de discípulos de Jesús se manifiesta a
la vez en el qué y en el cómo.
Sabemos bien que el cristianismo no
es puro conocimiento, no consiste en
un saber teórico ni en una suma de
lecturas: es, sobre todo, un modo de
estar en el mundo y de relacionarse
con los demás que tiene su origen en
el encuentro con Jesucristo. Implica
un empeño práctico que, cuando
surge de ese diálogo interior con



Dios, acaba interpelando a las
personas cercanas. San Josemaría lo
resumió en uno de los puntos
iniciales de Camino: «Ojalá fuera tal
tu compostura y tu conversación que
todos pudieran decir al verte o al
oírte hablar: éste lee la vida de
Jesucristo»[2].

Por eso, la formación cristiana no
busca una simple erudición
doctrinal, sino conformarnos con
Jesús. Así extenderemos la buena
noticia a través de nuestras palabras
y especialmente con nuestra propia
vida, como él mismo hizo. Este modo
de desenvolvernos en el mundo no es
ajeno a la convivencia con los otros
hombres, incluidos, como es lógico,
los que pueden parecer más lejanos.
El planteamiento de Jesús es
magnánimo, incluso revolucionario,
supone una de las grandes
novedades del Evangelio: «Amad a
vuestros enemigos, haced bien a los
que os odian; bendecid a los que os



maldicen y rogad por los que os
calumnian» (Lc 6,27-29). Siempre
podremos mirarnos en ese mensaje y
examinar hasta qué punto lo hemos
hecho nuestro.

La diferencia es un regalo

Todas las personas somos diferentes.
Nos distinguimos en el aspecto físico,
la voz, la forma de pensar, el modo
de interpretar la libertad, las
soluciones que proponemos a los
conflictos de la existencia, hasta en la
manera de entender la humanidad o
la propia vida. Frente a esa realidad,
nuestra actitud no es simplemente la
de tolerar la diferencia, resignarse
ante ella, aceptarla como si fuera un
mal inevitable. Esa diversidad ha
sido querida por Dios y, por tanto, es
una riqueza, una manifestación de su
infinitud. Las diferencias forman
parte de la grandeza de la creación,
podemos y debemos beneficiarnos de
ellas. Queriendo a los demás tal



como son, los queremos como los
quiere Dios. Hemos escuchado tantas
veces decir que el amor de Dios es 
incondicional que tal vez el alcance
del adjetivo se ha podido diluir un
poco. Sin embargo se trata de un reto
decisivo: el amor de Dios supera y
desborda todas nuestras condiciones,
por muy razonadas que nos
parezcan. Por eso se convierte
también en un desafío, en una
llamada para que amemos
incondicionalmente, sin prejuicios,
sin antecedentes, sin excepciones, sin
inercias de ninguna clase.

Ese empeño nos conducirá a evitar el
riesgo de pasar sutilmente del «soy
distinto» a «soy mejor», a alejar la
tentación de convertirnos en el
criterio para medir a los demás, un
peligro frecuente en todo tipo de
grupos humanos, desde un círculo de
amigos hasta una nación entera. Ese
«soy el mejor» puede inducir una
cierta superioridad moral que



aumenta las distancias entre
personas hasta crear a veces
fronteras impermeables. Por el
contrario, san Josemaría, pensando
en el espíritu del Opus Dei, predicó
siempre que «la misión sobrenatural
que hemos recibido no nos lleva a
distinguirnos y a separarnos de los
demás; nos lleva a unirnos a todos,
porque somos iguales que los otros
ciudadanos de nuestra patria»[3].
Además, siempre es posible
descubrir en el prójimo cualidades
que lo hace mejor que nosotros. «Lo
dijo con claridad santo Tomás de
Aquino, una de las mentes más
prodigiosas de la historia de la
humanidad: “En cualquier hombre
existe algún aspecto por el que otros
pueden considerarlo superior”.
Siempre hay alguien que de algún
modo nos supera y del que podemos
aprender»[4].

Decidirse a buscar al otro



Los algoritmos de las redes sociales –
la fórmula que selecciona la
información que recibimos– generan
una tendencia a buscar, promover,
compartir y consumir solamente
noticias, comentarios o
interpretaciones que avalan nuestras
propias ideas. Esto muchas veces nos
puede llevar a minusvalorar o
ignorar opciones alternativas o
experiencias distintas a la nuestra. El
Papa Francisco nos ha puesto en
guardia frente a este peligro: «El
funcionamiento de muchas
plataformas a menudo acaba por
favorecer el encuentro entre
personas que piensan del mismo
modo, obstaculizando la
confrontación entre las diferencias.
Estos circuitos cerrados facilitan la
difusión de informaciones y noticias
falsas, fomentando prejuicios y
odios»[5].

Siempre es más cómodo recibir
permanentemente confirmaciones



de lo que pensamos. La inercia nos
aleja de las dudas en cuestiones
opinables, apaga el sano espíritu
crítico. A todos nos cuestan las 
conversaciones difíciles, no siempre
nos encontramos cómodos al
abandonar la seguridad de lo
conocido. Por eso, el camino para
encontrar al otro requiere una
decisión personal, una actitud
proactiva. Buscar juntos la verdad a
través del diálogo, del conocimiento
mutuo, «es un camino perseverante,
hecho también de silencios y de
sufrimientos, capaz de recoger con
paciencia la larga experiencia de las
personas y de los pueblos»[6].

En ese diálogo, los cristianos tenemos
claro que no se trata de cambiar el
mensaje de Cristo ni de confrontarlo
retóricamente con otras propuestas
en busca de un punto medio
conciliador. Sería tramposo
enfrentar el qué y el cómo en una
lucha teórica. Los cristianos



queremos vivir el mensaje de Cristo
en su integridad, adquirir una nueva
manera de ser: esta es una premisa
sustancial de nuestra misión. Por eso
estamos abiertos a conocer, valorar y
aprovechar la experiencia de los
demás.

Esta aspiración se puede complicar
cuando las personas que piensan de
modo diferente adoptan posturas
hostiles. El desenlace de la vida
terrena de Jesús puede ser un espejo
para mirarnos cuando nos inquieten
las dudas. Descubriremos en su
pasión y en su muerte que esa
incomprensión no debería
preocuparnos más de lo necesario.
La asimetría que asume el cristiano
al convivir de ese modo, al convivir
desde la cruz, encarna el discurso del
Señor sobre el amor a los enemigos.
Más aún, esa desproporción en el
trato que damos a los demás puede
ser una manifestación específica del
cristianismo. En palabras del mismo



Jesús: «Si amáis a los que os aman,
¿qué merito tendréis?, pues también
los pecadores aman a quienes les
aman» (cfr. Lc 6,32-33). Esto lo
podemos aplicar también a quienes
nos comprenden –o comprendemos–
menos y a quienes cuyo trato se nos
puede hacer un poco más difícil, al
menos al principio.

Jesús acoge a la samaritana

Es razonable imaginar una sintonía
creciente de Jesús con los apóstoles
conforme pasan los meses juntos:
son sus amigos, las personas más
cercanas, las más favorables a su
misión. Pero también van
apareciendo en los evangelios otros
hombres y mujeres ajenos a los
intereses, a la geografía y al estilo de
vida de los doce. Por ejemplo, la
samaritana. El diálogo que Jesús
mantiene con ella es uno de los más
extensos del Evangelio. Es una
conversación que le sirve a Jesús



para reducir rápidamente las
distancias que los separan. Mientras
Pedro y los demás buscan algo para
comer, él pide agua a la mujer e
inicia una conversación en la que
rápidamente deshace sus prejuicios y
barreras. Las palabras del Maestro
sacuden el alma de la samaritana y,
cuando se despiden, ella se siente
impulsada a compartir su
descubrimiento con todos: «Dejó su
cántaro, fue a la ciudad y le dijo a la
gente: venid a ver a un hombre que
me ha dicho todo lo que he hecho.
¿No será el Cristo?» (Jn 4,28-29). Se
había convertido en una mujer
apóstol de la que Dios se sirvió para
que muchos samaritanos creyeran en
Jesús.

La relación del Señor con la mujer
samaritana encierra una enseñanza
elocuente: no debemos descartar a
nadie. Las distancias entre ambos
eran evidentes, pero el desenlace del
relato evangélico nos anima a llevar



hasta Dios a personas que nos
pueden parecer poco afines. Jesús
transformó rápidamente en un 
nosotros aquel único encuentro. En
ocasiones, las diferencias con otras
personas o los juicios apresurados
que hacemos de ellas se ponen de
manifiesto después de una simple
conjunción adversativa: «es buen
trabajador, pero…», «es muy
generosa con su tiempo, pero…», «es
de un trato bastante agradable, 
pero…». El pero será con frecuencia
inevitable, a veces simplemente
reflejará alguna situación externa.
Debemos estar atentos para no
convertirlo en una excusa para
mantener la distancia con el otro.

A la hora de deshacer nudos, pensar
en la propia familia aporta una clave
que tal vez hemos experimentado en
primera persona. Los lazos
especialísimos que nos unen a
nuestros padres, hermanos o hijos
proporcionan un sentido distinto a



ese pero. Lo que antes suponía una
objeción, incluso una trinchera, nos
sirve para unir, nos aporta una razón
lógica para no descartar a nadie.
Podemos tener tal o cual diferencia
con una persona, incluso de una
entidad considerable, «pero es mi
hermano», «pero es mi hija», «pero es
mi padre». De algún modo, la caridad
consiste en aplicar ese criterio en
otros ámbitos. En el caso de la
samaritana, Jesús transformó el pero
en un además. Un cristiano es
alguien que acoge. Y su acogida tiene
más sentido con los que vienen de
más lejos. «Nosotros, procurando –
dentro de nuestra poquedad– imitar
al Señor, tampoco “excluimos a
nadie, no apartamos a ningún alma
de nuestro amor en Jesucristo. Por
eso habréis de cultivar una amistad
firme, leal, sincera –es decir,
cristiana– con todos vuestros
compañeros de profesión: más aún,
con todos los hombres, cualesquiera



que sean sus circunstancias
personales”»[7].

El «giro copernicano» del amor

En ese empeño por tender puentes y
estrechar las relaciones con personas
distintas, la alegría de los cristianos
puede suponer una ventaja decisiva.
«Ganar en afabilidad, alegría,
paciencia, optimismo, delicadeza, y
en todas las virtudes que hacen
amable la convivencia es importante
para que las personas puedan
sentirse acogidas y ser felices»[8]. Una
persona alegre interpela con su
propia vida, sin necesidad de
justificaciones teóricas previas.
Benedicto XVI considera que «la
fuerza con que la verdad se impone
tiene que ser la alegría, que es su
expresión más clara. Por ella
deberían apostar los cristianos y en
ella deberían darse a conocer al
mundo»[9]. Por eso, en cierto sentido,
la alegría es una responsabilidad en



este mundo agitado y cambiante. La
paciencia es igualmente necesaria,
sobre todo con personas que pueden
presentar una actitud un poco hostil.
«Ofrecer nuestra amistad de manera
auténtica presupone la capacidad de
arriesgar, pues cabe la posibilidad de
no ser correspondido»[10]. Y, unido a
la paciencia, también es
imprescindible el respeto, que «no es
una educada resignación ante los
defectos de los demás, con la que nos
quedamos protegidos detrás de
nuestro muro de defensa, sino un
porte cercano, comprensivo,
magnánimo, que nos permite mirar
de verdad a los ojos a cada uno»[11].

Las manifestaciones anteriores se
engloban dentro de la caridad, que es
el rasgo fundamental en nuestra
relación con los demás. Ya lo
experimentó san Pablo: «Aunque
tuviera el don de profecía y
conociera todos los misterios y toda
la ciencia, y aunque tuviera tanta fe



como para trasladar montañas, si no
tengo caridad, no sería nada» (1 Cor
13,2). También Benedicto XVI habló
del «giro copernicano del amor» que
consiste en entrar en una nueva
dimensión de la caridad: Dios nos
ama no porque nosotros seamos
buenos o reunamos algún mérito,
sino porque él es bueno. La imitación
de Cristo en este aspecto nos
permitirá amar no solo a un pequeño
círculo de personas sino a todos los
hombres y mujeres que Dios ha
puesto en nuestro camino. Nunca
seremos del todo conscientes del
fruto de esta actitud: nunca
sabremos hasta qué punto la
cercanía, el cariño, la paciencia y el
respeto activaron deseos
magnánimos en las personas que se
fueron cruzando en nuestra vida. Sin
embargo, tenemos el convencimiento
de que, para ser luz del mundo, no
hay ninguna estrategia de
transmisión posible al margen de la
caridad. Lo sintetizó san Josemaría:



«De que tú y yo nos portemos como
Dios quiere –no lo olvides– dependen
muchas cosas grandes»[12].

* * *

Vivimos tiempos propicios para la
magnanimidad: el Papa Francisco se
ha servido de la parábola del buen
samaritano para recordarnos que
debemos ser «constructores de un
nuevo vínculo social»[13], para
hacernos caer en la cuenta de que
todos los días nos enfrentamos a «la
opción de ser buenos samaritanos o
indiferentes viajantes que pasan de
largo»[14]. El ejemplo de aquel único
caminante que se detuvo al ver a un
hombre malherido en la cuneta nos
recuerda que «hoy estamos ante la
gran oportunidad de manifestar
nuestra esencia fraterna, de ser otros
buenos samaritanos que carguen
sobre sí el dolor de los fracasos, en
vez de acentuar odios y
resentimientos»[15]. El buen



samaritano es un mensaje viviente,
muestra la identificación entre el qué
de su alma y el cómo de sus actos.

Alguna vez los prejuicios y las
barreras podrán parecer insalvables.
Sin embargo, hay un recurso
eficacísimo para desactivar rencores
o posturas irreductibles: la oración.
Rezar por una persona con fe y
constancia nos une a ella de un modo
especial y nos acerca a la propuesta
citada del evangelio: rezar por los
enemigos nos ayuda a no tenerlos,
nos cambia la mirada sobre
cualquier persona, también sobre
aquellas que tal vez nos puedan
resultar incómodas. San Josemaría
encomendaba diariamente a Dios en
la Santa Misa a quienes le habían
hecho daño en algún momento[16]. Es
un planteamiento que aparece
resumido en un punto de Forja:
«Considera el bien que han hecho a
tu alma los que, durante tu vida, te
han fastidiado o han tratado de



fastidiarte. –Otros llaman enemigos a
esas gentes. Tú, tratando de imitar a
los santos, siquiera en esto, y siendo
muy poca cosa para tener o haber
tenido enemigos, llámales 
bienhechores. Y resultará que, a
fuerza de encomendarlos a Dios, les
tendrás simpatía»[17].

Javier Marrodán

[1] Francisco, Ángelus, 09-02-2014.

[2] San Josemaría, Camino, n 2.

[3] San Josemaría, Carta 1, n. 5a.

[4] Isabel Sánchez, Mujeres brújula en
un bosque de retos, Planeta,
Barcelona, 2020, p. 159.

[5] Francisco, Fratelli tutti, n. 45.

[6] Ibíd., n. 50.



[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 1-XI-2019, n. 7. El texto
entrecomillado que aparece dentro
de la cita pertenece a la carta 18 de
san Josemaría.

[8] Ibíd., n. 10.

[9] Benedicto XVI, Opera Omnia, vol.
11, parte C, XI, 4.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 12,

[11] «Con el cariño en la mirada», en
www.opusdei.org.

[12] San Josemaría, Camino, n. 755.

[13] Francisco, Fratelli tutti, n. 66.

[14] Ibíd., n. 69.

[15] Ibíd., n. 77.

[16] Cfr. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 1-IV-1999.



[17] San Josemaría, Forja, n. 802.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/el-desafio-del-
nosotros/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/el-desafio-del-nosotros/
https://opusdei.org/es-ec/article/el-desafio-del-nosotros/
https://opusdei.org/es-ec/article/el-desafio-del-nosotros/

	El desafío del 'nosotros'. La caridad en las relaciones para superar diferencias

