
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (XII): 
Almas de oración
litúrgica

Algunas consideraciones de san
Josemaría que nos puede
ayudar a unirnos más a Dios y a
la Iglesia en las distintas
acciones litúrgicas.

01/01/2021

Es abril de 1936 y en España hay
mucha tensión social. Sin embargo,
en la Academia DYA se procura
mantener el clima habitual de



estudio y de convivencia. En medio
de aquellas extrañas jornadas, un
residente cuenta por carta a sus
padres que el día anterior habían
ensayado canto litúrgico, ayudados
por un profesor, en un ambiente que
recordaba muy alegre[1]. En ese
contexto particular, más allá de los
buenos momentos que pasaban entre
ellos, ¿por qué razón treinta
universitarios, un domingo por la
noche, estaban teniendo una clase de
canto?

La respuesta la podemos encontrar
un par de meses atrás, cuando san
Josemaría incluyó en el plan de
formación de la Academia
precisamente algunas clases de canto
gregoriano. Aunque sabemos que,
como párroco en Perdiguera, san
Josemaría solía celebrar Misa
cantada, aquella inclusión curricular
no respondía a una inclinación
personal. Tampoco se debía a un
interés erudito, consecuencia del



conocimiento y desarrollo del
Movimiento litúrgico en España. Esa
decisión fue, más bien, fruto de su
experiencia pastoral, movida
solamente por el deseo de ayudar a
aquellos jóvenes a que se
convirtieran en almas de oración.

Es interesante observar un detalle de
las tres publicaciones que en
aquellos años treinta tenía san
Josemaría entre manos, todas ellas
dirigidas justamente a facilitar el
diálogo con Dios: cada una de ellas
respondía a una de las tres grandes
formas de expresión de la oración
cristiana. La primera se centraría en
la meditación personal, otra
fomentaría la piedad popular y la
última animaría al lector a
sumergirse en la oración litúrgica. El
fruto de la primera iniciativa fue 
Consideraciones espirituales, base de
su conocida obra Camino; el fruto de
la segunda, fue el breve librito Santo
Rosario; y para la tercera iniciativa,



proyectó una obra que se titularía 
Devociones litúrgicas. Aunque la
publicación de esta última obra
estuvo anunciada para 1939, por
diversas razones nunca llegó a ver la
luz. Sin embargo, todavía se
conserva el prólogo que había
preparado don Félix Bilbao, obispo
de Tortosa, y que lleva por título
«¡Orad y orad bien!». En ese texto
inédito se anima a los lectores a
adentrarse, de la mano del autor del
libro, en la liturgia de la Iglesia, para
llegar a una «oración eficaz, jugosa,
sólida, que les una íntimamente con
Dios»[2].

Dar voz a la oración de la Iglesia

Para san Josemaría la liturgia no era
un conjunto de preceptos dirigidos
solamente a dar solemnidad a ciertas
ceremonias. Sufría cuando el modo
de celebrar los sacramentos y demás
acciones litúrgicas no estaba
verdaderamente al servicio del



encuentro de las personas con Dios y
con los demás miembros de la
Iglesia. Una vez, tras asistir a una
celebración litúrgica, escribió:
«Mucho clero: el arzobispo, el cabildo
de canónigos, los beneficiados,
cantores, sirvientes y monagos…
Magníficos ornamentos: sedas, oro,
plata, piedras preciosas, encajes y
terciopelos… Música, voces, arte… Y…
¡sin pueblo! Cultos espléndidos, sin
pueblo»[3].

Este interés por el pueblo en la
liturgia es profundamente teológico.
En las acciones litúrgicas, la Trinidad
interactúa con la Iglesia entera y no
solo con una de sus partes. No es
casualidad que la mayor parte de las
reflexiones que san Josemaría dedicó
en Camino a la liturgia se encuentren
en el capítulo titulado La Iglesia.
Para el fundador del Opus Dei, la
liturgia era un lugar privilegiado
donde experimentar la dimensión
eclesial de la oración cristiana; allí es



palpable el hecho de que nos
dirigimos todos juntos a Dios. La
oración litúrgica, siendo siempre
personal, se abre a horizontes que
van más allá de las circunstancias
individuales. Si en la meditación
personal somos nosotros el sujeto
que habla, en la liturgia el sujeto es
la Iglesia entera. Si en el diálogo a
solas con Dios somos nosotros
quienes hablamos como miembros
de la Iglesia, en la oración litúrgica es
la Iglesia quien habla a través de
nosotros.

De este modo, aprender a decir el 
nosotros de las oraciones litúrgicas
es una gran escuela para
complementar las distintas
dimensiones de nuestra relación con
Dios. Allí uno se descubre un hijo
más en esta gran familia que es la
Iglesia. No sorprende, entonces, la
clara exhortación de san Josemaría:
«Tu oración debe ser litúrgica. –Ojalá
te aficiones a recitar los salmos, y las



oraciones del misal, en lugar de
oraciones privadas o particulares»[4].

Aprender a rezar litúrgicamente
requiere la humildad de recibir de
otros las palabras que diremos.
Requiere también el recogimiento
del corazón para identificar y valorar
las relaciones que nos unen a todos
los cristianos. En este sentido, nos
puede servir considerar que estamos
rezando unidos a quienes están junto
a nosotros en ese momento y
también con los ausentes; con los
cristianos del propio país, de los
países vecinos, del mundo entero…
También rezamos con los que nos
han precedido y están purificándose
o gozan ya de la gloria del cielo. De
hecho, la oración litúrgica no es una
fórmula anónima, sino que está llena
«de rostros y de nombres»[5]; nos
unimos a todas las personas
concretas que forman parte de
nuestra vida y que, como nosotros,
viven «en el nombre del Padre, y del



Hijo, y del Espíritu Santo», partícipes
en la vida de la Trinidad.

Dar cuerpo a la oración de la
Iglesia

Sabemos que, para san Josemaría, la
santificación del trabajo no consistía
principalmente en intercalar
oraciones durante el trabajo, sino
sobre todo en convertir en oración la
misma acción que se realiza
mediante una atención en hacerlo
por la gloria de Dios, empeñándose
en la perfección humana, sabiéndose
mirado amorosamente por nuestro
Padre del cielo. De modo análogo, la
oración litúrgica no consiste
principalmente en decir oraciones 
durante las acciones litúrgicas, sino
en realizar esas acciones rituales 
digne, attente ac devote, con la
dignidad, atención y devoción que
merecen, estando presente en lo que
se hace. No son solamente ocasiones
para realizar actos individuales de fe,



esperanza y caridad, sino acciones a
través de las cuales la Iglesia entera
expresa su fe, su esperanza y su
caridad.

San Josemaría daba mucha
importancia a este saber estar en los
distintos actos de culto, a esta 
urbanidad de la piedad. La dignidad
que requiere la oración litúrgica
tiene mucho que ver con la gestión
del propio cuerpo ya que, en cierto
modo, allí se manifiesta en un primer
momento lo que queremos hacer. La
celebración de la santa Misa,
acercarse a la Confesión, las
bendiciones con el Santísimo, etc.,
comportan diversos movimientos de
la persona, pues son oración en
acción. La oración litúrgica, por
tanto, supone también rezar con el
cuerpo. Más aún, supone aprender a
dar cuerpo, aquí y ahora, a la oración
de la Iglesia. Y, lógicamente, aunque
muchas veces sea el sacerdote quien
tiene la misión de dar voz y manos a



Cristo Cabeza, es la asamblea la que
da voz y visibilidad a todo el Cuerpo
Místico de Cristo. Saber que a través
de nosotros se ve y se escucha la
oración de los santos y de las almas
del purgatorio es un buen estímulo
para cuidar esa urbanidad de la
piedad.

Además de dignidad, la oración
litúrgica pide ser realizada con
atención. En ese sentido, se podría
decir que, ademásde concentrarnos
en las palabras que decimos, es
importante experimentar de la
manera más profunda posible el
momento que estamos viviendo:
tener claro con quién estamos, por
qué y para qué. Esta toma de
conciencia exige una formación
previa, que siempre se podrá
mejorar. En palabras de san
Josemaría: «Despacio. –Mira qué
dices, quién lo dice y a quién. –
Porque ese hablar de prisa, sin lugar
para la consideración, es ruido,



golpeteo de latas. Y te diré con Santa
Teresa, que no lo llamo oración,
aunque mucho menees los labios»[6].

Encuentro con cada Persona de la
Trinidad

A pesar de las inevitables
distracciones, debidas a nuestra
fragilidad, en la oración litúrgica
participamos en el misterioso pero
real encuentro de toda la Iglesia con
las tres personas de la Trinidad. Por
eso, es enriquecedor aprender a
distinguir cuándo nos dirigimos al
Padre, al Hijo o al Espíritu Santo.
Generalmente la liturgia nos suele
situar de cara a Dios Padre, con sus
rasgos propios, aunque
frecuentemente sea invocado con un
sencillo «Dios» o «Señor». Él es la
fuente y origen de todas las
bendiciones que la Trinidad derrama
sobre este mundo y a él vuelven, a
través de su Hijo, todas las alabanzas



que las criaturas son capaces de
expresar.

Porque lo que decimos al Padre lo
decimos a través de Jesús, quien no
está tanto delante de nosotros, sino 
con nosotros. El Verbo se ha
encarnado para llevarnos al Padre y,
por eso, descubrir su presencia a
nuestro lado, como hermano que
conoce y no se avergüenza de
nuestra flaqueza, nos llena de
consuelo y de audacia. Es más, la
oración litúrgica, en cuanto oración
pública de la Iglesia, nace de la
oración de Jesús. No solo es
continuación de su oración cuando
estuvo sobre esta tierra, sino que es
expresión, hoy y ahora, de su
intercesión por nosotros en el cielo
(cfr. Heb 7,25). Algunas veces
encontramos también oraciones que
se dirigen directamente a Jesús,
llevando nuestra mirada hacia el
Hijo en cuanto salvador. Por estos
motivos, la oración litúrgica es una



gran vía para sintonizar con el
corazón sacerdotal de Jesucristo.

Y la oración que se dirige al Padre
por el Hijo se realiza en el Espíritu
Santo. Tener conciencia de la
presencia de la tercera Persona de la
Trinidad en la oración litúrgica es un
gran regalo de Dios. El gran
Desconocido, como lo llamaba san
Josemaría, pasa externamente
inadvertido, como la luz o como el
aire que respiramos. Sin embargo,
sabemos que sin luz no veríamos
nada y sin aire nos ahogaríamos. El
Espíritu Santo opera de una manera
similar en el dialogo litúrgico.
Aunque no nos solemos dirigir a él,
sabemos que habita en nosotros y
que, con gemidos inenarrables, nos
mueve a dirigirnos al Padre con las
palabras que nos enseñó Jesús. Su
acción, por tanto, se manifiesta
indirectamente. Más que en las
palabras que decimos, o a quién se
las decimos, el Espíritu se manifiesta



en el cómo las decimos: está presente
en los gemidos que se hacen canto y
en los silencios que dejan trabajar a
Dios en el interior de nuestro ser.

De la misma manera que la
presencia del viento se percibe por
los objetos que pone en movimiento,
así podemos entrever la presencia
del Espíritu Santo cuando
experimentamos los efectos de su
acción. Por ejemplo, un primer efecto
de su actuar es cuando somos
conscientes de estar rezando como
hijas e hijos de Dios en la Iglesia.
También lo experimentamos cuando
se encarga de que la Palabra de Dios
resuene en nuestro interior no como
palabra humana sino como Palabra
del Padre dirigida a cada uno. Sobre
todo, el Espíritu Santo se manifiesta
en la ternura y generosidad con las
que el Padre y el Hijo se vuelcan
sobre cada uno cuando en la
celebración litúrgica nos perdonan,



nos iluminan, nos fortalecen o nos
hacen un regalo particular.

Por último, la acción del Espíritu
Santo es tan íntima y necesaria que
es quien hace posible que la acción
litúrgica sea verdadera 
contemplación de la Trinidad, nos
permite ver a la Iglesia entera y a
Jesús mismo, cuando los sentidos nos
dicen otra cosa. Es el Espíritu Santo
quien nos descubre que el alma de la
oración litúrgica no es el
cumplimiento formal de una serie de
palabras o movimientos exteriores,
sino el amor con el que sinceramente
deseamos servir y dejarnos servir. El
Espíritu Santo nos hace participar de
su misterio personal cuando
aprendemos a disfrutar de un Dios
que se abaja para servirnos, de modo
que después podamos servir a los
demás.

He vivido el Evangelio



No es extraño que uno de los
términos más usados en la Escritura
y en la Tradición para referirse a las
acciones litúrgicas es el de servicio.
Descubrir esta dimensión de servicio
en la oración litúrgica tiene muchas
consecuencias para la vida interior.
No solo porque quien sirve por amor
no se pone a sí mismo en el centro,
sino también porque ver la liturgia
como servicio es clave para poder
transformarla en vida. Aunque
parezca paradójico, en numerosas
oraciones encontramos en los textos
litúrgicos la exhortación a imitar en
la vida ordinaria lo que hemos
celebrado. Esta invitación no
significa que debamos extender el
lenguaje litúrgico a nuestras
relaciones familiares y profesionales.
Significa, en cambio, convertir en un 
programa de vida aquello que el rito
nos ha permitido contemplar y
vivir[7]. Por eso san Josemaría, en
más de una ocasión, al contemplar la
acción de Dios en su jornada



exclamaba: «Verdaderamente, he
vivido el Evangelio del día»[8].

Para vivir la liturgia del día y así
trasformar nuestra jornada en
servicio, en una Misa de veinticuatro
horas, es necesario contemplar
nuestras circunstancias personales a
la luz de lo que hemos celebrado. En
esta tarea, la meditación personal es
insustituible. San Josemaría solía
tomar notas de aquellas palabras o
expresiones que le golpeaban
durante la celebración de la Misa o
en el rezo de la Liturgia de las Horas,
hasta el punto de que un día escribió:
«Ya no anotaré ningún salmo, porque
habría que anotarlos todos, ya que
en todos no hay más que maravillas,
que el alma ve cuando Dios es
servido»[9]. Es verdad que la oración
litúrgica es fuente de oración
personal, pero es igualmente cierto
que sin la meditación es muy difícil 
asimilar personalmente la riqueza de
la oración litúrgica.



En el silencio del tú a tú con Dios es
donde, de ordinario, las fórmulas de
la oración litúrgica adquieren una
fuerza íntima y personal. En este
sentido, el ejemplo de María es
iluminante: ella nos enseña que, para
poner por obra el fiat –hágase– de la
liturgia, para transformarlo en
servicio, es necesario dedicar tiempo
a conservar personalmente «todas
estas cosas en el corazón» (Lc 2,19).

Juan Rego

[1] Cfr. «Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su familia (1935-1936)», en 
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, p.
343.

[2] Archivo General de la Prelatura,
77-5-3.



[3] Apuntes íntimos, n. 1590, 26-
X-1938. Citado en Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid, 2004,
p. 677.

[4] San Josemaría, Camino, n. 86.

[5] Francisco, ex. ap. Evangelii
gaudium, n. 274.

[6] San Josemaría, Camino, n. 85.

[7] Cfr. san Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 88.

[8] Cuaderno IV, n. 416, 26-XI-1931.
Citado en Camino. Edición crítico-
histórica, p. 298.

[9] Cuaderno V, n. 681, 3-IV-1932.
Citado en Camino. Edición crítico-
histórica, p. 297.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/


opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-
conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/
https://opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-conocerte-xii-almas-de-oracion-liturgi/

	Conocerle y conocerte (XII): ​Almas de oración litúrgica

