opusdei.org

Conocerley
conocerte (VII):
Buscando la
conexion

Las palabras que utilizaba san
Josemaria al iniciar o terminar
su oracion pueden también
servirnos de guia para la
nuestra.

01/06/2020

Otros articulos de la serie
"Conocerle y conocerte".



https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/

En el siglo pasado se hablo mucho
sobre la supuesta existencia de un
teléfono rojo que comunicaba a los
dirigentes de dos grandes potencias
mundiales, aunque estas se
encontrasen a miles de kilometros de
distancia entre si. La idea de poder
hablar inmediatamente con personas
tan lejanas causé mucha sorpresa.
Todavia eran inimaginables los
dispositivos madviles que hoy
conocemos. Refiriéndose a este
artefacto, en 1972 san Josemaria dijo
que nosotros tenemos «un hilo
directo con Dios Nuestro Sefior,
mucho mas directo (...). Es tan bueno,
que esta siempre disponible, que no
nos hace aguardar»"".

Por la fe sabemos que el Sefior esta
siempre al otro lado de la linea. Sin
embargo, jcuantas veces hemos
experimentado dificultades para
oirle o para ser constantes en los
tiempos de oracion que nos hemos
propuesto! Algunas personas las



expresan diciendo que «no conectan
con Dios». Es una experiencia
dolorosa que puede conducir al
abandono de la oracion.
Probablemente lo habremos vivido
también nosotros. A veces, por
mucho empefio que pongamos,
incluso habiéndolo hecho durante
afos, persiste la sensacion de no
saber hablar con Dios: aunque
estamos seguros de tener un hilo
directo con él, no conseguimos salir
del monologo interior, no
alcanzamos esa intimidad que tanto
ansiamos.

El papa Francisco nos alienta a
«mantener la conexion con Jesus,
estar en linea con El (...). Asi como te
preocupa no perder la conexion a
Internet, cuida que esté activa tu
conexion con el Sefior, y eso significa
no cortar el didlogo, escucharlo,
contarle tus cosas»™®. ;Como
mantenernos despiertos al otro lado
de la linea? ;Qué podemos hacer



para que nuestra oracion sea un
dialogo de dos? ¢Cudl es el camino
para, con el paso de los afos, seguir
creciendo en intimidad con el Sefior?

Les mira desde la orilla

Después de la Resurreccion, los
discipulos se trasladan a Galilea
porque asi se 1o habia indicado el
Sefior a las santas mujeres: «Alli me
veran» (Mt 28,10). Esta amaneciendo.
Pedro y Juan, acompafiados por otros
cinco, reman hacia la tierra después
de una noche de pesca infructuosa.
Jesus les mira desde la orilla (cfr. Jn
20,4). De manera similar a lo que
sucede en aquella escena, al
comenzar a orar nos ponemos en
presencia de Jesus, sabiendo que él
estd aguardandonos; nos observa
desde la orilla en actitud de esperay
de escucha. Imaginar que la mirada
del Sefior se posa sobre nosotros nos
ayudara durante toda la oracion.
También nosotros queremos mirarle:



«Que yo te vea: aqui estd el nucleo de
la oracion»"'. En el origen del didlogo
con Dios, efectivamente, hay uncruce
de miradas entre dos personas que se
aman: «Mirar a Dios y dejarse mirar
por Dios: esto es rezar»'.

Pero deseamos también escuchar sus
palabras, percibir cuanto nos quiere
y conocer lo que desea. Los
discipulos no habian pescado nada,
pero Jesus les habla, les da
instrucciones para que no vuelvan
con las manos vacias: «Echad la red a
la derecha de la barcay
encontraréis» (Jn 21,6). Las buenas
conversaciones dependen muchas
veces de la sintonia que se establece
con las primeras palabras. Del
mismo modo, los primeros minutos
de oracion son importantes porque
marcan una pauta para los restantes.
Empefiarse en comenzar la
conversacion nos ayudara a
mantener vivo el didlogo posterior
con mas facilidad.



Hasta ese momento, quienes iban en
la barca dudaban. Cuando vieron las
redes llenas de peces, cuando se
dieron cuenta de que haber entrado
en aquel didlogo con Jesus fue mas
eficaz que tantas horas de esfuerzo
solitario, Juan le dice a Pedro: «jEs el
Sefior!» (Jn 21,7). Esta certeza es ya
un comienzo de oracion: el Sefior
esta aqui, junto a nosotros, tanto si
estamos delante del tabernaculo
como en cualquier otro lugar.

Como el Espiritu Santo lo permite

Arrastrando la barca, pesada por las
redes llenas, los discipulos alcanzan
la orilla. Alli se encuentran con un
inesperado desayuno de panesy
peces a la brasa. Al sentarse en torno
al fuego, comen en silencio. Ninguno
«se atrevia a preguntarle: ;Tu quién
eres?, pues sabian que era el

Sefior» (Jn 21,12). El peso de la
conversacion recae sobre Jesus.
Ciertamente, la clave en la oracion es



dejarle hacer a Dios, mas que el
esfuerzo del propio corazon. Cuando
preguntaron a san Juan Pablo II
como era su oracion, respondio:
«jHabria que preguntarselo al
Espiritu Santo! El Papa reza tal como
el Espiritu Santo le permite rezar»".
El elemento mas importante es el ti,
porque es Dios quien tiene la

iniciativa.

Tras ponernos en presencia de Dios,
es necesario apagar los ruidos y
perseguir un silencio interior que
supone cierto esfuerzo. Asi serd mas
facil escuchar la voz de Jesus que nos
pregunta: « Muchachos, ¢tenéis algo
de comer?» (Jn 21,5); que nos indica:
«Traed algunos de los peces» (Jn
21,10); o que nos pide amablemente:
«Sigueme» (Jn 21,19). Por eso, el
Catecismo de la Iglesia sefiala que es
necesario un combate por
desconectar para conectary, asi,
hablar con Dios en la soledad de
nuestro corazon®. Los santos han



repetido muchas veces este consejo:
«Deja un momento tus ocupaciones
habituales; entra un instante en ti
mismo, lejos del tumulto de tus
pensamientos. Arroja fuera de ti las
preocupaciones agobiantes; aparta
de ti tus inquietudes (...). Entra en el
aposento de tu alma; excluye todo,
excepto Dios y lo que pueda ayudarte
para buscarle; y asi, cerradas todas
las puertas, ve en pos de El. Di, pues,
alma mia, di a Dios: “Busco tu rostro;
Sefor, anhelo ver tu rostro” (Sal 27,
8)»!.

Esto no siempre resultara sencillo,
porque las tareas y preocupaciones
captan fuertemente nuestra
memoria e imaginacion y pueden
llenar nuestra interioridad. Sin duda
no existe una varita magica, porque
las distracciones son de ordinario
inevitables y es dificil mantener una
atencion sin altibajos. San Josemaria
aconsejaba convertirlas en tema de
conversacion con Jesus,



aprovechando «para pedir por el
objeto de esa distraccion, por
aquellas personas, y dejar actuar al
Sefior, que saca siempre lo que
quiere de cada flor»[8]. Es también
una ayuda eficaz encontrar buenos
momentos y lugares propicios;
aunque se puede orar en todo lugar,
no todas las circunstancias facilitan
el didlogo ni expresan de igual modo
los deseos sinceros de orar.

La oracion introductoria: conexion

Con el objetivo de facilitar la
conexion, san Josemaria
recomendaba una oracion
introductoria que €l solia utilizar[9].
En esas palabras nos ensefia a
comenzar con un acto de fe y con
una disposicion humilde: «Creo que
estds aqui», «te adoro con
reverencia». Es simplemente una
manera de decirle a Jesus: «He
venido a estar contigo, quiero
hablarte y deseo que tu también me



hables; te dedico estos momentos con
la ilusidn de que este encuentro me
ayude a unirme mas a tu voluntad».
Al decir «creo firmemente» estamos
expresando una realidad, pero
también un deseo; pedimos al Sefior
que nos aumente la fe, porque
sabemos que «la fe es la que otorga
alas a la oracion»"". Y ese acto de fe
nos lleva inmediatamente a la
adoracion con la que reconocemos,
por un lado, su grandeza y, al mismo
tiempo, le manifestamos la decision
de abandonarnos en sus manos. A
renglon seguido, reconocemos
nuestras debilidades pidiendo
perdon y gracia, porque «la
humildad es la base de la oracion»
Nos sabemos pequerios delante de su
grandeza, carentes de recursos
propios. La oracion es un don
gratuito que el hombre debe pedir
como un mendigo. Por eso san
Josemaria concluia que «la oracion
es la humildad del hombre que
reconoce su profunda miseria»

[11]

[12]



Creer, adorar, pedir perdon y
solicitar ayuda: cuatro movimientos
del corazén que nos abren a una
buena conexion. Nos puede ayudar la
repeticion serena de esta oracion
introductoria, degustandola palabra
por palabra. Quiza convenga
repetirla varias veces hasta que
nuestra atencion quede centrada en
el Sefior. Puede servirnos también
construir una oracion introductoria
mas personalizada y emplearla
cuando estemos mas secos 0
dispersos. En general, si nos
encontramos distraidos o con la
mente vacia, repetir despacio una
oracion vocal (el Padrenuestro o la
que mas nos mueva en ese momento)
es ventajoso para fijar la atencion y
serenar el alma: una, dos, tres veces,
cuidando la cadencia, reposando las
palabras o cambiando alguna de
ellas.

Una hoguera encendida: dialogo



Esa conexion inicial antecede al
nucleo de la oracion, a ese «didlogo
con Dios, de corazon a corazon, en el
que interviene toda el alma: la
inteligencia y la imaginacion, la
memoria y la voluntad»™. Si
volvemos a aquel amanecer en el que
los discipulos continuaban
sorprendidos por la milagrosa pesca,
Jesus enciende un fuego para
calentar lo que ha preparado.
Podemos imaginar como lo haria,
sorteando los posibles escollos para
que el fuego cogiera cuerpo. De la
misma manera, si consideramos la
oracion como una pequefia hoguera
que deseamos ver crecer, en primer
lugar necesitamos encontrar un
combustible adecuado.

El combustible que alimenta la
hoguera es ordinariamente el
conjunto de tareas que tenemos
entre manos y nuestras propias
circunstancias personales: el tema
del didlogo es nuestra vida. Nuestras



alegrias, tristezas y preocupaciones,
son el mejor resumen de lo que
llevamos en el corazon. Con palabras
sencillas, nuestra conversacion va
pegada al terreno del acontecer
diario, como podemos imaginar que
sucedio en el desayuno pascual.
Incluso, en no pocas ocasiones,
comenzara con un: «Sefior, jque no
sél»™ Asimismo, la oracion cristiana
no se limita a abrir la propia
intimidad a Dios, ya que de un modo
especial alimentamos la hoguera con
la misma vida de Cristo. Hablamos
con Dios también de él, de su paso
por la tierra, de sus deseos de
redencion. Junto a todo esto, como
nos sentimos responsables de
nuestros hermanos, «el cristiano no
deja el mundo fuera de la puerta de
su habitacion, sino que lleva en su
corazon personas y situaciones, los
problemas, tantas cosas»".

A partir de aqui, cada uno buscara
maneras de orar que le vengan



mejor. No existen reglas fijas.
Indudablemente seguir un cierto
método nos permite saber qué hacer
hasta que experimentemos la
iniciativa de Dios. Asi, por ejemplo, a
algunas personas les sirve tener un
plan flexible de oracion a lo largo de
la semana. En ocasiones, escribir lo
que decimos ofrece muchas ventajas
para no distraernos. La oracion sera
de una manera en periodos de
trabajo intenso y de otra en épocas
mas pacificas; también ira
acompasada al tiempo liturgico en el
que se encuentra la Iglesia. Hay
muchos caminos que se nos abren:
zambullirnos en la contemplaciéon
del Evangelio buscando la
Humanidad Santisima del Sefior o
meditar un tema acomparnados de un
buen libro, conscientes de que la
lectura facilita el examen; habra dias
de mas peticion, alabanza o
adoracion; rezar con sosiego
jaculatorias es un buen sendero para
momentos de agitacion interior;



otras veces nos quedaremos callados,
sabiéndonos mirados carifiosamente
por Cristo o por Maria. Al final, sea
cual sea el camino por el que nos
haya llevado el Espiritu Santo, todo
nos conduce a «conocerle y
conocerte»",

El viento y la hojarasca

Ademas de un buen combustible, nos
conviene tener en cuenta los
obstaculos que podemos encontrar
para mantener viva la llama: el
viento de la imaginacion que intenta
apagar la débil llama inicial, y la
hojarasca humeda de las pequefas
miserias que procuraremos quemar.

La imaginacion, ciertamente, tiene
un papel importante en el didlogo y
habra que contar con ella
especialmente cuando contemplamos
la vida del Sefior. Pero, al mismo
tiempo, es la loca de la casa y la que
suele llevar la voz cantante en
nuestros mundos de fantasia. Tener



la imaginacion demasiado suelta y
sin control es fuente de dispersion.
De ahi la necesidad de rechazar las
acometidas del viento que quiere
apagar el fuego vy, a la vez, alentar las
que ayudan a avivarlo. Hay un
detalle significativo en el encuentro
del Resucitado con sus discipulos en
la orilla del Tiberiades. Solo uno de
ellos ha estado en el Calvario, san
Juan, y es precisamente €]l quien
descubre al Sefior. El contacto con la
cruz ha purificado su mirada: se ha
hecho mas fina y acertada. El dolor
allana el camino de la oracion; la
mortificacion interior conduce a la
imaginacion a avivar la hoguera,
evitando que se convierta en un
viento descontrolado que la sofoque.

Finalmente, hemos de tener en
cuenta la humedad de la hojarasca.
En nuestro interior hay un
submundo de malos recuerdos,
pequerios rencores,
susceptibilidades, envidias,



comparaciones, sensualidad y deseos
de éxito, que nos centran en nosotros
mismos. La oracion nos lleva
precisamente en la direccion
contraria: a olvidarnos del yo con el
objetivo de centrarnos en
él.Necesitamos que ese fondo
afectivo se ventile en nuestra
oracion, sacando esa humedad a la
luz, poniéndola ante el sol que es
Dios y decir: «Mira esto, y esto, tan
malo, lo dejo ante ti, Sefior:
purificalo». Entonces, le pediremos
ayuda para perdonar, olvidar,
alegrarnos del bien ajeno; para ver la
parte positiva de las cosas, rechazar
las tentaciones o agradecer las
humillaciones. De esta forma se
evaporara esa humedad que podria
dificultar nuestra conversacion con
Dios.

Un deseo que continua

Conexion, didlogo y balance. El
tramo final de la oracion es momento



de represar, de saber qué nos
llevamos. Esto conducia a san
Josemaria a pensar en los
«propositos, afectos e
inspiraciones»[17]. Después del
dialogo con Dios brota con sencillez
un deseo de mejora, de cumplir su
voluntad. Ese deseo, decia san
Agustin, es ya buena oracion:
mientras sigas deseando, seguiras
orando™. Esas intenciones algunas
veces se podran plasmar en
propositos que, con frecuencia, seran
concretos y practicos. En cualquier
caso, la oracion sirve de impulso
para vivir en presencia de Dios las
horas siguientes. Los afectos han
podido estar presentes con mayor o
menor viveza; no siempre son
importantes aunque, si nunca
hubiera afectos, tendriamos que
preguntarnos donde ponemos
habitualmente el corazon. Desde
luego, no son necesariamente
emociones sensibles, porque los
afectos también pueden suscitarse



con los tranquilos deseos de la
voluntad, como cuando uno quiere
querer.

Las inspiraciones son luces de Dios
que convendra anotar, porque nos
ayudaran mucho en oraciones
futuras. Pasado el tiempo, pueden ser
un buen combustible que despierte
el alma en momentos mas aridos, en
los que estemos poco lucidos o
apaticos. Aunque cuando
vislumbramos esas inspiraciones nos
parece que nunca las olvidaremos,
en realidad el tiempo desgasta la
memoria. Por eso conviene
apuntarlas en caliente, cuando se
escriben con una viveza singular:
«Esas palabras, que te han herido en
la oracion, grabalas en tu memoria y
recitalas pausadamente muchas
veces durante el dia»™?.

No nos olvidamos de la ayuda que
nos ofrecen los aliados del cielo. Al
sentirnos débiles acudimos a los que



estan mas cerca de Dios. Lo podemos
hacer tanto al principio como al
final, y también en las ocasiones en
las que notemos la dificultad por
mantener viva la llama.
Especialmente presente estara
nuestra Madre, su esposo José y el
angel de la guarda que nos «traera
santas inspiraciones»™”.

José Manuel Antufia

™ San Josemaria, Apuntes de una
reunion familiar, 8-XI-1972.

® Francisco, Ex. ap. Christus vivit, .
158.

Bl Benedicto XVI, Audiencia, 4-V-2011.

“I Francisco, Audiencia, 13-1I-2019.



' San Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza, Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 41.

! Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2725.

"I San Anselmo, Proslogion, cap. 1.

[8] San Josemaria, Apuntes de una
reunion familiar, 21-1I-1971.

[9] La oracion es la siguiente: «Sefior
mio y Dios mio: creo firmemente que
estds aqui, que me ves, que me oyes.
Te adoro con profunda reverencia.
Te pido perdon de mis pecados y
gracia para hacer con fruto este rato
de oracién. Madre mia Inmaculada,
san José, mi padre y sefior, dngel de
mi guarda: interceded por mi».

19 San Juan Climaco, La escala del
Paraiso, escalén 28.

11 catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2559.



"2l San Josemaria, Surco, n. 259.

"3 San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 119.

14 San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
244,

] Prancisco, Audiencia, 13-11-2019.
" San Josemaria, Camino, n. 91.

[17] La oracion final completa que
recomendaba san Josemaria es: «Te
doy gracias, Dios mio, por los buenos
propasitos, afectos e inspiraciones
que me has comunicado en esta
meditacion. Te pido ayuda para
ponerlos por obra. Madre mia
Inmaculada, san José, mi padre y
Sefior, angel de mi guarda,
interceded por mi».

U8l Cfr. san Agustin, Enarrat. in Ps. 37,
14.

"9 San Josemaria, Camino, n. 103



% San Josemaria, Camino, n. 567.

Photo by: Eddy Billard on Unsplash

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-
conocerte-vii-buscando-la-conexion/
(07/01/2026)


https://opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-conocerte-vii-buscando-la-conexion/
https://opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-conocerte-vii-buscando-la-conexion/
https://opusdei.org/es-ec/article/conocerle-y-conocerte-vii-buscando-la-conexion/

	Conocerle y conocerte (VII): Buscando la conexión

