
opusdei.org

Libro electrónico:
Exhortación
Apostólica “Christus
vivit”

Publicamos la Exhortación
Apostólica postsinodal “Cristo
Vive” del Papa Francisco, fruto
de la XV Asamblea general
Ordinaria del sínodo de los
Obispos dedicado a los jóvenes,
que se llevó a cabo el año
pasado en octubre con el tema:
“La Fe y el Discernimiento
vocacional”.

02/04/2019



ePub ► “Christus vivit”.

Mobi ► “Christus vivit”.

PDF ► “Christus vivit”.

Sumario

Introducción

Capítulo primero: ¿Qué dice la
Palabra de Dios sobre los jóvenes?

Capítulo segundo: Jesucristo siempre
joven

Capítulo tercero: Ustedes son el
ahora de Dios

Capítulo cuarto: El gran anuncio para
todos los jóvenes

Capítulo quinto: Caminos de
juventud

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/christus-vivit.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/christus-vivit.mobi
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.pdf


Capítulo sexto: Jóvenes con raíces

Capítulo séptimo: La pastoral de los
jóvenes

Capítulo octavo: La vocación

Capítulo noveno: El discernimiento

Y al final... un deseo

1. Introducción

Vive Cristo, esperanza nuestra, y Él
es la más hermosa juventud de este
mundo. Todo lo que Él toca se vuelve
joven, se hace nuevo, se llena de
vida. Entonces, las primeras palabras
que quiero dirigir a cada uno de los
jóvenes cristianos son: ¡Él vive y te
quiere vivo!

2. Él está en ti, Él está contigo y
nunca se va. Por más que te alejes,
allí está el Resucitado, llamándote y



esperándote para volver a empezar.
Cuando te sientas avejentado por la
tristeza, los rencores, los miedos, las
dudas o los fracasos, Él estará allí
para devolverte la fuerza y la
esperanza.

3. A todos los jóvenes cristianos les
escribo con cariño esta Exhortación
apostólica, es decir, una carta que
recuerda algunas convicciones de
nuestra fe y que al mismo tiempo
alienta a crecer en la santidad y en el
compromiso con la propia vocación.
Pero puesto que es un hito dentro de
un camino sinodal, me dirijo al
mismo tiempo a todo el Pueblo de
Dios, a sus pastores y a sus fieles,
porque la reflexión sobre los jóvenes
y para los jóvenes nos convoca y nos
estimula a todos. Por consiguiente,
en algunos párrafos hablaré
directamente a los jóvenes y en otros
ofreceré planteamientos más
generales para el discernimiento
eclesial.



4. Me he dejado inspirar por la
riqueza de las reflexiones y diálogos
del Sínodo del año pasado. No podré
recoger aquí todos los aportes que
ustedes podrán leer en el Documento
final, pero he tratado de asumir en la
redacción de esta carta las
propuestas que me parecieron más
significativas. De ese modo, mi
palabra estará cargada de miles de
voces de creyentes de todo el mundo
que hicieron llegar sus opiniones al
Sínodo. Aun los jóvenes no creyentes,
que quisieron participar con sus
reflexiones, han propuesto
cuestiones que me plantearon
nuevas preguntas.

Capítulo primero: ¿Qué dice la
Palabra de Dios sobre los jóvenes?

5. Rescatemos algunos tesoros de las
Sagradas Escrituras, donde varias
veces se habla de los jóvenes y de
cómo el Señor sale a su encuentro.

En el Antiguo Testamento



6. En una época en que los jóvenes
contaban poco, algunos textos
muestran que Dios mira con otros
ojos. Por ejemplo, vemos que José era
uno de los más pequeños de la
familia (cf. Gn 37,2-3). Sin embargo,
Dios le comunicaba cosas grandes en
sueños y superó a todos sus
hermanos en importantes tareas
cuando tenía unos veinte años (cf. Gn
37-47).

7. En Gedeón, reconocemos la
sinceridad de los jóvenes, que no
acostumbran a edulcorar la realidad.
Cuando se le dijo que el Señor estaba
con él, respondió: «Si Yahvé está con
nosotros, ¿por qué nos ocurre todo
esto?» ( Jc 6,13). Pero Dios no se
molestó por ese reproche y redobló
la apuesta por él: «Ve con esa fuerza
que tienes y salvarás a Israel» ( Jc
6,14).

8. Samuel era un jovencito inseguro,
pero el Señor se comunicaba con él.



Gracias al consejo de un adulto, abrió
su corazón para escuchar el llamado
de Dios: «Habla Señor, que tu siervo
escucha» ( 1 S 3,9-10). Por eso fue un
gran profeta que intervino en
momentos importantes de su patria.
El rey Saúl también era un joven
cuando el Señor lo llamó a cumplir
su misión (cf. 1 S 9,2).

9. El rey David fue elegido siendo un
muchacho. Cuando el profeta Samuel
estaba buscando al futuro rey de
Israel, un hombre le presentó como
candidatos a sus hijos mayores y más
experimentados. Pero el profeta dijo
que el elegido era el jovencito David,
que cuidaba las ovejas (cf. 1 S
16,6-13), porque «el hombre mira las
apariencias, pero Dios mira el
corazón» (v. 7). La gloria de la
juventud está en el corazón más que
en la fuerza física o en la impresión
que uno provoca en los demás.



10. Salomón, cuando tuvo que
suceder a su padre, se sintió perdido
y dijo a Dios: «Soy un joven
muchacho y no sé por dónde
empezar y terminar» ( 1 R 3,7). Sin
embargo, la audacia de la juventud lo
movió a pedir a Dios la sabiduría y se
entregó a su misión. Algo semejante
le ocurrió al profeta Jeremías,
llamado a despertar a su pueblo
siendo muy joven. En su temor dijo:
«¡Ay Señor! Mira que no sé hablar,
porque soy demasiado joven» ( Jr
1,6). Pero el Señor le pidió que no
dijera eso (cf. Jr 1,7), y agregó: «No
temas delante de ellos, porque yo
estoy contigo para librarte» (Jr 1,8).
La entrega del profeta Jeremías a su
misión muestra lo que es posible si se
unen la frescura de la juventud y la
fuerza de Dios.

11. Una muchachita judía, que estaba
al servicio del militar extranjero
Naamán, intervino con fe para
ayudarlo a curarse de su enfermedad



(cf. 2 R 5,2-6). La joven Rut fue un
ejemplo de generosidad al quedarse
con su suegra caída en desgracia (cf. 
Rt 1,1-18), y también mostró su
audacia para salir adelante en la vida
(cf. Rt 4,1-17).

En el Nuevo Testamento

12. Cuenta una parábola de Jesús (cf. 
Lc 15,11-32) que el hijo “más joven”
quiso irse de la casa paterna hacia un
país lejano (cf. vv. 12-13). Pero sus
sueños de autonomía se convirtieron
en libertinaje y desenfreno (cf. v. 13)
y probó lo duro de la soledad y de la
pobreza (cf. vv. 14-16). Sin embargo,
supo recapacitar para empezar de
nuevo (cf. vv. 17-19) y decidió
levantarse (cf. v. 20). Es propio del
corazón joven disponerse al cambio,
ser capaz de volver a levantarse y
dejarse enseñar por la vida. ¿Cómo
no acompañar al hijo en ese nuevo
intento? Pero el hermano mayor ya
tenía el corazón avejentado y se dejó



poseer por la avidez, el egoísmo y la
envidia (cf. vv. 28-30). Jesús elogia al
joven pecador que retoma el buen
camino más que al que se cree fiel
pero no vive el espíritu del amor y de
la misericordia.

13. Jesús, el eternamente joven,
quiere regalarnos un corazón
siempre joven. La Palabra de Dios
nos pide: «Eliminen la levadura vieja
para ser masa joven» ( 1 Co 5,7). Al
mismo tiempo nos invita a
despojarnos del «hombre viejo» para
revestirnos del hombre «joven» (cf. 
Col 3,9.10)[1]. Y cuando explica lo
que es revestirse de esa juventud
«que se va renovando» (v. 10) dice
que es tener «entrañas de
misericordia, de bondad, humildad,
mansedumbre, paciencia,
soportándose unos a otros y
perdonándose mutuamente si alguno
tiene queja contra otro» ( Col
3,12-13). Esto significa que la
verdadera juventud es tener un



corazón capaz de amar. En cambio,
lo que avejenta el alma es todo lo que
nos separa de los demás. Por eso
concluye: «Por encima de todo esto,
revístanse del amor, que es el
vínculo de la perfección» ( Col 3,14).

14. Advirtamos que a Jesús no le caía
bien que las personas adultas
miraran despectivamente a los más
jóvenes o los tuvieran a su servicio
de manera despótica. Al contrario, Él
pedía: «que el mayor entre ustedes
sea como el más joven» ( Lc 22,26).
Para Él la edad no establecía
privilegios, y que alguien tuviera
menos años no significaba que
valiera menos o que tuviera menor
dignidad.

15. La Palabra de Dios dice que a los
jóvenes hay que tratarlos «como a
hermanos» (1 Tm 5,1), y recomienda
a los padres: «No exasperen a sus
hijos, para que no se desanimen» (Col
3,21). Un joven no puede estar



desanimado, lo suyo es soñar cosas
grandes, buscar horizontes amplios,
atreverse a más, querer comerse el
mundo, ser capaz de aceptar
propuestas desafiantes y desear
aportar lo mejor de sí para construir
algo mejor. Por eso insisto a los
jóvenes que no se dejen robar la
esperanza, y a cada uno le repito:
«que nadie menosprecie tu
juventud» ( 1 Tm 4,12).

16. Sin embargo, al mismo tiempo a
los jóvenes se les recomienda: «Sean
sumisos a los ancianos» (1 P 5,5). La
Biblia siempre invita a un profundo
respeto hacia los ancianos, porque
albergan un tesoro de experiencia,
han probado los éxitos y los fracasos,
las alegrías y las grandes angustias
de la vida, las ilusiones y los
desencantos, y en el silencio de su
corazón guardan tantas historias que
nos pueden ayudar a no
equivocarnos ni engañarnos por
falsos espejismos. La palabra de un



anciano sabio invita a respetar
ciertos límites y a saber dominarse a
tiempo: «Exhorta igualmente a los
jóvenes para que sepan controlarse
en todo» ( Tt 2,6). No hace bien caer
en un culto a la juventud, o en una
actitud juvenil que desprecia a los
demás por sus años, o porque son de
otra época. Jesús decía que la
persona sabia es capaz de sacar del
arcón tanto lo nuevo como lo viejo
(cf. Mt 13,52). Un joven sabio se abre
al futuro, pero siempre es capaz de
rescatar algo de la experiencia de los
otros.

17. En el Evangelio de Marcos
aparece una persona que, cuando
Jesús le recuerda los mandamientos,
dice: «Los he cumplido desde mi
juventud» (10,20). Ya lo decía el
Salmo: «Tú eres mi esperanza Señor,
mi confianza está en ti desde joven
[…] me instruiste desde joven y
anuncié hasta hoy tus
maravillas» (71,5.17). No hay que



arrepentirse de gastar la juventud
siendo buenos, abriendo el corazón
al Señor, viviendo de otra manera.
Nada de eso nos quita la juventud,
sino que la fortalece y la renueva:
«Tu juventud se renueva como el
águila» ( Sal 103,5). Por eso san
Agustín se lamentaba: «¡Tarde te
amé, hermosura tan antigua y tan
nueva! ¡Tarde te amé!»[2]. Pero aquel
hombre rico, que había sido fiel a
Dios en su juventud, dejó que los
años le quitaran los sueños, y
prefirió seguir apegado a sus bienes
(cf. Mc 10,22).

18. En cambio, en el Evangelio de
Mateo aparece un joven (cf. Mt
19,20.22) que se acerca a Jesús para
pedir más (cf. v. 20), con ese espíritu
abierto de los jóvenes, que busca
nuevos horizontes y grandes
desafíos. En realidad su espíritu no
era tan joven, porque ya se había
aferrado a las riquezas y a las
comodidades. Él decía de la boca



para afuera que quería algo más,
pero cuando Jesús le pidió que fuera
generoso y repartiera sus bienes, se
dio cuenta de que era incapaz de
desprenderse de lo que tenía.
Finalmente, «al oír estas palabras el
joven se retiró entristecido» (v. 22).
Había renunciado a su juventud.

19. El Evangelio también nos habla
de unas jóvenes prudentes, que
estaban preparadas y atentas,
mientras otras vivían distraídas y
adormecidas (cf. Mt 25,1-13). Porque
uno puede pasar su juventud
distraído, volando por la superficie
de la vida, adormecido, incapaz de
cultivar relaciones profundas y de
entrar en lo más hondo de la vida. De
ese modo prepara un futuro pobre,
sin substancia. O uno puede gastar
su juventud para cultivar cosas
bellas y grandes, y así prepara un
futuro lleno de vida y de riqueza
interior.



20. Si has perdido el vigor interior,
los sueños, el entusiasmo, la
esperanza y la generosidad, ante ti se
presenta Jesús como se presentó ante
el hijo muerto de la viuda, y con toda
su potencia de Resucitado el Señor te
exhorta: «Joven, a ti te digo,
¡levántate!» ( Lc 7,14).

21. Sin duda hay muchos otros textos
de la Palabra de Dios que pueden
iluminarnos acerca de esta etapa de
la vida. Recogeremos algunos de
ellos en los próximos capítulos.

Capítulo segundo: Jesucristo
siempre joven

22. Jesús es «joven entre los jóvenes
para ser ejemplo de los jóvenes y
consagrarlos al Señor»[3]. Por eso el
Sínodo dijo que «la juventud es una
etapa original y estimulante de la
vida, que el propio Jesús vivió,
santificándola»[4]. ¿Qué nos cuenta
el Evangelio acerca de la juventud de
Jesús?



La juventud de Jesús

23. El Señor «entregó su espíritu» (Mt
27,50) en una cruz cuando tenía poco
más de 30 años de edad (cf. Lc 3,23).
Es importante tomar conciencia de
que Jesús fue un joven. Dio su vida
en una etapa que hoy se define como
la de un adulto joven. En la plenitud
de su juventud comenzó su misión
pública y así «brilló una gran luz» ( 
Mt 4,16), sobre todo cuando dio su
vida hasta el fin. Este final no era
improvisado, sino que toda su
juventud fue una preciosa
preparación, en cada uno de sus
momentos, porque «todo en la vida
de Jesús es signo de su misterio»[5] y
«toda la vida de Cristo es misterio de
Redención»[6].

24. El Evangelio no habla de la niñez
de Jesús, pero sí nos narra algunos
acontecimientos de su adolescencia y
juventud. Mateo sitúa este período de
la juventud del Señor entre dos



acontecimientos: el regreso de su
familia a Nazaret, después del tiempo
de exilio, y su bautismo en el Jordán,
donde comenzó su misión pública.
Las últimas imágenes de Jesús niño
son las de un pequeño refugiado en
Egipto (cf. Mt 2,14-15) y
posteriormente las de un repatriado
en Nazaret (cf. Mt 2,19-23). Las
primeras imágenes de Jesús, joven
adulto, son las que nos lo presentan
en el gentío junto al río Jordán, para
hacerse bautizar por su primo Juan
el Bautista, como uno más de su
pueblo (cf. Mt 3,13-17).

25. Este bautismo no era como el
nuestro, que nos introduce en la vida
de la gracia, sino que fue una
consagración antes de comenzar la
gran misión de su vida. El Evangelio
dice que su bautismo fue motivo de
la alegría y del beneplácito del Padre:
«Tú eres mi Hijo amado» ( Lc 3,22).
En seguida Jesús apareció lleno del
Espíritu Santo y fue conducido por el



Espíritu al desierto. Así estaba
preparado para salir a predicar y a
hacer prodigios, para liberar y sanar
(cf. Lc 4,1-14). Cada joven, cuando se
sienta llamado a cumplir una misión
en esta tierra, está invitado a
reconocer en su interior esas mismas
palabras que le dice el Padre Dios:
«Tú eres mi hijo amado».

26. Entre estos relatos, encontramos
uno que muestra a Jesús en plena
adolescencia. Es cuando regresó con
sus padres a Nazaret, después que
ellos lo perdieron y lo encontraron
en el Templo (cf. Lc 2,41-51). Allí dice
que «les estaba sujeto» (cf. Lc 2,51),
porque no renegaba de su familia.
Después, Lucas agrega que Jesús
«crecía en sabiduría, edad y gracia
ante Dios y los hombres» ( Lc 2,52).
Es decir, estaba siendo preparado, y
en ese período iba profundizando su
relación con el Padre y con los
demás. San Juan Pablo II explicaba
que no crecía sólo físicamente, sino



que «se dio también en Jesús un
crecimiento espiritual», porque «la
plenitud de gracia en Jesús era
relativa a la edad: había siempre
plenitud, pero una plenitud creciente
con el crecer de la edad»[7].

27. Con estos datos evangélicos
podemos decir que, en su etapa de
joven, Jesús se fue «formando», se
fue preparando para cumplir el
proyecto que el Padre tenía. Su
adolescencia y su juventud lo
orientaron a esa misión suprema.

28. En la adolescencia y en la
juventud, su relación con el Padre
era la del Hijo amado, atraído por el
Padre, crecía ocupándose de sus
cosas: «¿No sabían que debo
ocuparme de los asuntos de mi
Padre?» ( Lc 2,49). Sin embargo, no
hay que pensar que Jesús fuera un
adolescente solitario o un joven
ensimismado. Su relación con la
gente era la de un joven que



compartía toda la vida de una familia
bien integrada en el pueblo.
Aprendió el trabajo de su padre y
luego lo reemplazó como carpintero.
Por eso, en el Evangelio una vez se le
llama «el hijo del carpintero» ( Mt
13,55) y otra vez sencillamente «el
carpintero» (Mc 6,3). Este detalle
muestra que era un muchacho más
de su pueblo, que se relacionaba con
toda normalidad. Nadie lo miraba
como un joven raro o separado de los
demás. Precisamente por esta razón,
cuando Jesús salió a predicar, la
gente no se explicaba de dónde
sacaba esa sabiduría: «¿No es este el
hijo de José?» ( Lc 4,22).

29. El hecho es que «Jesús tampoco
creció en una relación cerrada y
absorbente con María y con José,
sino que se movía gustosamente en
la familia ampliada, que incluía a los
parientes y amigos»[8]. Así
entendemos por qué sus padres,
cuando regresaban de la



peregrinación a Jerusalén, estaban
tranquilos pensando que el jovencito
de doce años (cf. Lc 2,42) caminaba
libremente entre la gente, aunque no
lo vieran durante un día entero:
«Creyendo que estaba en la
caravana, hicieron un día de
camino» ( Lc 2,44). Ciertamente,
pensaban que Jesús estaba allí,
yendo y viniendo entre los demás,
bromeando con otros de su edad,
escuchando las narraciones de los
adultos y compartiendo las alegrías y
las tristezas de la caravana. El
término griego utilizado por Lucas
para la caravana de peregrinos, 
synodía, indica precisamente esta
“comunidad en camino” de la que
forma parte la sagrada familia.
Gracias a la confianza de sus padres,
Jesús se mueve libremente y aprende
a caminar con todos los demás.

Su juventud nos ilumina



30. Estos aspectos de la vida de Jesús
pueden resultar inspiradores para
todo joven que crece y se prepara
para realizar su misión. Esto implica
madurar en la relación con el Padre,
en la conciencia de ser uno más de la
familia y del pueblo, y en la apertura
a ser colmado por el Espíritu y
conducido a realizar la misión que
Dios encomienda, la propia vocación.
Nada de esto debería ser ignorado en
la pastoral juvenil, para no crear
proyectos que aíslen a los jóvenes de
la familia y del mundo, o que los
conviertan en una minoría selecta y
preservada de todo contagio.
Necesitamos más bien proyectos que
los fortalezcan, los acompañen y los
lancen al encuentro con los demás, al
servicio generoso, a la misión.

31. Jesús no los ilumina a ustedes,
jóvenes, desde lejos o desde afuera,
sino desde su propia juventud, que
comparte con ustedes. Es muy
importante contemplar al Jesús joven



que nos muestran los evangelios,
porque Él fue verdaderamente uno
de ustedes, y en Él se pueden
reconocer muchas notas de los
corazones jóvenes. Lo vemos, por
ejemplo, en las siguientes
características: «Jesús tenía una
confianza incondicional en el Padre,
cuidó la amistad con sus discípulos, e
incluso en los momentos críticos
permaneció fiel a ellos. Manifestó
una profunda compasión por los más
débiles, especialmente los pobres, los
enfermos, los pecadores y los
excluidos. Tuvo la valentía de
enfrentarse a las autoridades
religiosas y políticas de su tiempo;
vivió la experiencia de sentirse
incomprendido y descartado; sintió
miedo del sufrimiento y conoció la
fragilidad de la pasión; dirigió su
mirada al futuro abandonándose en
las manos seguras del Padre y a la
fuerza del Espíritu. En Jesús todos los
jóvenes pueden reconocerse»[9].



32. Por otra parte, Jesús ha
resucitado y nos quiere hacer
partícipes de la novedad de su
resurrección. Él es la verdadera
juventud de un mundo envejecido, y
también es la juventud de un
universo que espera con «dolores de
parto» ( Rm 8,22) ser revestido con su
luz y con su vida. Cerca de Él
podemos beber del verdadero
manantial, que mantiene vivos
nuestros sueños, nuestros proyectos,
nuestros grandes ideales, y que nos
lanza al anuncio de la vida que vale
la pena. En dos detalles curiosos del
evangelio de Marcos puede
advertirse el llamado a la verdadera
juventud de los resucitados. Por una
parte, en la pasión del Señor aparece
un joven temeroso que intentaba
seguir a Jesús pero que huyó
desnudo (cf. Mc 14,51-52), un joven
que no tuvo la fuerza de arriesgarlo
todo por seguir al Señor. En cambio,
junto al sepulcro vacío, vemos a un
joven «vestido con una túnica



blanca» (16,5) que invitaba a perder
el temor y anunciaba el gozo de la
resurrección (cf. 16,6-7).

33. El Señor nos llama a encender
estrellas en la noche de otros
jóvenes, nos invita a mirar los
verdaderos astros, esos signos tan
variados que Él nos da para que no
nos quedemos quietos, sino que
imitemos al sembrador que miraba
las estrellas para poder arar el
campo. Dios nos enciende estrellas
para que sigamos caminando: «Las
estrellas brillan alegres en sus
puestos de guardia, Él las llama y le
responden» ( Ba 3,34-35). Pero Cristo
mismo es para nosotros la gran luz
de esperanza y de guía en nuestra
noche, porque Él es «la estrella
radiante de la mañana» ( Ap 22,16).

La juventud de la Iglesia

34. Ser joven, más que una edad es
un estado del corazón. De ahí que
una institución tan antigua como la



Iglesia pueda renovarse y volver a
ser joven en diversas etapas de su
larguísima historia. En realidad, en
sus momentos más trágicos siente el
llamado a volver a lo esencial del
primer amor. Recordando esta
verdad, el Concilio Vaticano II
expresaba que «rica en un largo
pasado, siempre vivo en ella y
marchando hacia la perfección
humana en el tiempo y hacia los
objetivos últimos de la historia y de
la vida, es la verdadera juventud del
mundo». En ella es posible siempre
encontrar a Cristo «el compañero y
amigo de los jóvenes»[10].

Una Iglesia que se deja renovar

35. Pidamos al Señor que libere a la
Iglesia de los que quieren
avejentarla, esclerotizarla en el
pasado, detenerla, volverla inmóvil.
También pidamos que la libere de
otra tentación: creer que es joven
porque cede a todo lo que el mundo



le ofrece, creer que se renueva
porque esconde su mensaje y se
mimetiza con los demás. No. Es joven
cuando es ella misma, cuando recibe
la fuerza siempre nueva de la
Palabra de Dios, de la Eucaristía, de
la presencia de Cristo y de la fuerza
de su Espíritu cada día. Es joven
cuando es capaz de volver una y otra
vez a su fuente.

36. Es cierto que los miembros de la
Iglesia no tenemos que ser “bichos
raros”. Todos tienen que sentirnos
hermanos y cercanos, como los
Apóstoles, que «gozaban de la
simpatía de todo el pueblo» ( Hch
2,47; cf. 4,21.33; 5,13). Pero al mismo
tiempo tenemos que atrevernos a ser
distintos, a mostrar otros sueños que
este mundo no ofrece, a testimoniar
la belleza de la generosidad, del
servicio, de la pureza, de la fortaleza,
del perdón, de la fidelidad a la propia
vocación, de la oración, de la lucha
por la justicia y el bien común, del



amor a los pobres, de la amistad
social.

37. La Iglesia de Cristo siempre
puede caer en la tentación de perder
el entusiasmo porque ya no escucha
la llamada del Señor al riesgo de la
fe, a darlo todo sin medir los peligros,
y vuelve a buscar falsas seguridades
mundanas. Son precisamente los
jóvenes quienes pueden ayudarla a
mantenerse joven, a no caer en la
corrupción, a no quedarse, a no
enorgullecerse, a no convertirse en
secta, a ser más pobre y testimonial,
a estar cerca de los últimos y
descartados, a luchar por la justicia,
a dejarse interpelar con humildad.
Ellos pueden aportarle a la Iglesia la
belleza de la juventud cuando
estimulan la capacidad «de alegrarse
con lo que comienza, de darse sin
recompensa, de renovarse y de partir
de nuevo para nuevas
conquistas»[11].



38. Quienes ya no somos jóvenes,
necesitamos ocasiones para tener
cerca la voz y el estímulo de ellos, y
«la cercanía crea las condiciones
para que la Iglesia sea un espacio de
diálogo y testimonio de fraternidad
que fascine»[12]. Nos hace falta crear
más espacios donde resuene la voz
de los jóvenes: «La escucha hace
posible un intercambio de dones, en
un contexto de empatía […]. Al
mismo tiempo, pone las condiciones
para un anuncio del Evangelio que
llegue verdaderamente al corazón,
de modo incisivo y fecundo»[13].

Una Iglesia atenta a los signos de los
tiempos

39. «Para muchos jóvenes Dios, la
religión y la Iglesia son palabras
vacías, en cambio son sensibles a la
figura de Jesús, cuando viene
presentada de modo atractivo y
eficaz»[14]. Por eso es necesario que
la Iglesia no esté demasiado



pendiente de sí misma sino que
refleje sobre todo a Jesucristo. Esto
implica que reconozca con humildad
que algunas cosas concretas deben
cambiar, y para ello necesita también
recoger la visión y aun las críticas de
los jóvenes.

40. En el Sínodo se reconoció «que un
número consistente de jóvenes, por
razones muy distintas, no piden nada
a la Iglesia porque no la consideran
significativa para su existencia.
Algunos, incluso, piden
expresamente que se les deje en paz,
ya que sienten su presencia como
molesta y hasta irritante. Esta
petición con frecuencia no nace de
un desprecio acrítico e impulsivo,
sino que hunde sus raíces en razones
serias y comprensibles: los
escándalos sexuales y económicos; la
falta de preparación de los ministros
ordenados que no saben captar
adecuadamente la sensibilidad de los
jóvenes; el poco cuidado en la



preparación de la homilía y en la
explicación de la Palabra de Dios; el
papel pasivo asignado a los jóvenes
dentro de la comunidad cristiana; la
dificultad de la Iglesia para dar razón
de sus posiciones doctrinales y éticas
a la sociedad contemporánea»[15].

41. Si bien hay jóvenes que disfrutan
cuando ven una Iglesia que se
manifiesta humildemente segura de
sus dones y también capaz de ejercer
una crítica leal y fraterna, otros
jóvenes reclaman una Iglesia que
escuche más, que no se la pase
condenando al mundo. No quieren
ver a una Iglesia callada y tímida,
pero tampoco que esté siempre en
guerra por dos o tres temas que la
obsesionan. Para ser creíble ante los
jóvenes, a veces necesita recuperar la
humildad y sencillamente escuchar,
reconocer en lo que dicen los demás
alguna luz que la ayude a descubrir
mejor el Evangelio. Una Iglesia a la
defensiva, que pierde la humildad,



que deja de escuchar, que no permite
que la cuestionen, pierde la juventud
y se convierte en un museo. ¿Cómo
podrá acoger de esa manera los
sueños de los jóvenes? Aunque tenga
la verdad del Evangelio, eso no
significa que la haya comprendido
plenamente; más bien tiene que
crecer siempre en la comprensión de
ese tesoro inagotable[16].

42. Por ejemplo, una Iglesia
demasiado temerosa y estructurada
puede ser permanentemente crítica
ante todos los discursos sobre la
defensa de los derechos de las
mujeres, y señalar constantemente
los riesgos y los posibles errores de
esos reclamos. En cambio, una
Iglesia viva puede reaccionar
prestando atención a las legítimas
reivindicaciones de las mujeres que
piden más justicia e igualdad. Puede
recordar la historia y reconocer una
larga trama de autoritarismo por
parte de los varones, de



sometimiento, de diversas formas de
esclavitud, de abuso y de violencia
machista. Con esta mirada será capaz
de hacer suyos estos reclamos de
derechos, y dará su aporte con
convicción para una mayor
reciprocidad entre varones y
mujeres, aunque no esté de acuerdo
con todo lo que propongan algunos
grupos feministas. En esta línea, el
Sínodo quiso renovar el compromiso
de la Iglesia «contra toda clase de
discriminación y violencia
sexual»[17]. Esa es la reacción de una
Iglesia que se mantiene joven y que
se deja cuestionar e impulsar por la
sensibilidad de los jóvenes.

María, la muchacha de Nazaret

43. En el corazón de la Iglesia
resplandece María. Ella es el gran
modelo para una Iglesia joven, que
quiere seguir a Cristo con frescura y
docilidad. Cuando era muy joven,
recibió el anuncio del ángel y no se



privó de hacer preguntas (cf. Lc
1,34). Pero tenía un alma disponible
y dijo: «Aquí está la servidora del
Señor» (Lc 1,38).

44. «Siempre llama la atención la
fuerza del “sí” de María joven. La
fuerza de ese “hágase” que le dijo al
ángel. Fue una cosa distinta a una
aceptación pasiva o resignada. Fue
algo distinto a un “sí” como diciendo:
bueno, vamos a probar a ver qué
pasa. María no conocía esa
expresión: vamos a ver qué pasa. Era
decidida, supo de qué se trataba y
dijo “sí”, sin vueltas. Fue algo más,
fue algo distinto. Fue el “sí” de quien
quiere comprometerse y el que
quiere arriesgar, de quien quiere
apostarlo todo, sin más seguridad
que la certeza de saber que era
portadora de una promesa. Y yo
pregunto a cada uno de ustedes. ¿Se
sienten portadores de una promesa?
¿Qué promesa tengo en el corazón
para llevar adelante? María tendría,



sin dudas, una misión difícil, pero las
dificultades no eran una razón para
decir “no”. Seguro que tendría
complicaciones, pero no serían las
mismas complicaciones que se
producen cuando la cobardía nos
paraliza por no tener todo claro o
asegurado de antemano. ¡María no
compró un seguro de vida! ¡María se
la jugó y por eso es fuerte, por eso es
una influencer, es la influencer de
Dios! El “sí” y las ganas de servir
fueron más fuertes que las dudas y
las dificultades»[18].

45. Sin ceder a evasiones ni
espejismos, «ella supo acompañar el
dolor de su Hijo […] sostenerlo en la
mirada, cobijarlo con el corazón.
Dolor que sufrió, pero no la resignó.
Fue la mujer fuerte del “sí”, que
sostiene y acompaña, cobija y
abraza. Ella es la gran custodia de la
esperanza […]. De ella aprendemos a
decir “sí” en la testaruda paciencia y



creatividad de aquellos que no se
achican y vuelven a comenzar»[19].

46. María era la chica de alma grande
que se estremecía de alegría (cf. Lc
1,47), era la jovencita con los ojos
iluminados por el Espíritu Santo que
contemplaba la vida con fe y
guardaba todo en su corazón de
muchacha (cf. Lc 2,19.51). Era la
inquieta, la que se pone
continuamente en camino, que
cuando supo que su prima la
necesitaba no pensó en sus propios
proyectos, sino que salió hacia la
montaña «sin demora» ( Lc 1,39).

47. Y si hacía falta proteger a su niño,
allá iba con José a un país lejano (cf. 
Mt 2,13-14). Por eso permaneció
junto a los discípulos reunidos en
oración esperando al Espíritu Santo
(cf. Hch 1,14). Así, con su presencia,
nació una Iglesia joven, con sus
Apóstoles en salida para hacer nacer
un mundo nuevo (cf. Hch 2,4-11).



48. Aquella muchacha hoy es la
Madre que vela por los hijos, estos
hijos que caminamos por la vida
muchas veces cansados, necesitados,
pero queriendo que la luz de la
esperanza no se apague. Eso es lo
que queremos: que la luz de la
esperanza no se apague. Nuestra
Madre mira a este pueblo peregrino,
pueblo de jóvenes querido por ella,
que la busca haciendo silencio en el
corazón aunque en el camino haya
mucho ruido, conversaciones y
distracciones. Pero ante los ojos de la
Madre sólo cabe el silencio
esperanzado. Y así María ilumina de
nuevo nuestra juventud.

Jóvenes santos

49. El corazón de la Iglesia también
está lleno de jóvenes santos, que
entregaron su vida por Cristo,
muchos de ellos hasta el martirio.
Ellos fueron preciosos reflejos de
Cristo joven que brillan para



estimularnos y para sacarnos de la
modorra. El Sínodo destacó que
«muchos jóvenes santos han hecho
brillar los rasgos de la edad juvenil
en toda su belleza y en su época
fueron verdaderos profetas de
cambio; su ejemplo muestra de qué
son capaces los jóvenes cuando se
abren al encuentro con Cristo»[20].

50. «A través de la santidad de los
jóvenes la Iglesia puede renovar su
ardor espiritual y su vigor apostólico.
El bálsamo de la santidad generada
por la vida buena de tantos jóvenes
puede curar las heridas de la Iglesia
y del mundo, devolviéndonos a
aquella plenitud del amor al que
desde siempre hemos sido llamados:
los jóvenes santos nos animan a
volver a nuestro amor primero (cf. 
Ap 2,4)».[21] Hay santos que no
conocieron la vida adulta, y nos
dejaron el testimonio de otra forma
de vivir la juventud. Recordemos al
menos a algunos de ellos, de distintos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#_ftn21


momentos de la historia, que
vivieron la santidad cada uno a su
modo.

51. En el siglo III, san Sebastián era
un joven capitán de la guardia
pretoriana. Cuentan que hablaba de
Cristo por todas partes y trataba de
convertir a sus compañeros, hasta
que le ordenaron renunciar a su fe.
Como no aceptó, lanzaron sobre él
una lluvia de flechas, pero sobrevivió
y siguió anunciando a Cristo sin
miedo. Finalmente lo azotaron hasta
matarlo.

52. San Francisco de Asís, siendo
muy joven y lleno de sueños, escuchó
el llamado de Jesús a ser pobre como
Él y a restaurar la Iglesia con su
testimonio. Renunció a todo con
alegría y es el santo de la fraternidad
universal, el hermano de todos, que
alababa al Señor por sus creaturas.
Murió en 1226.



53. Santa Juana de Arco nació en
1412. Era una joven campesina que,
a pesar de su corta edad, luchó para
defender a Francia de los invasores.
Incomprendida por su aspecto y por
su forma de vivir la fe, murió en la
hoguera.

54. El beato Andrés Phû Yên era un
joven vietnamita del siglo XVII. Era
catequista y ayudaba a los
misioneros. Fue hecho prisionero por
su fe, y debido a que no quiso
renunciar a ella fue asesinado. Murió
diciendo: “Jesús”.

55. En ese mismo siglo, santa
Catalina Tekakwitha, una joven laica
nativa de América del Norte, sufrió
una persecución por su fe y huyó
caminando más de 300 kilómetros a
través de bosques espesos. Se
consagró a Dios y murió diciendo:
“¡Jesús, te amo!”.

56. Santo Domingo Savio le ofrecía a
María todos sus sufrimientos.



Cuando san Juan Bosco le enseñó que
la santidad supone estar siempre
alegres, abrió su corazón a una
alegría contagiosa. Procuraba estar
cerca de sus compañeros más
marginados y enfermos. Murió en
1857 a los catorce años, diciendo:
“¡Qué maravilla estoy viendo!”.

57. Santa Teresa del Niño Jesús nació
en 1873. A los 15 años, atravesando
muchas dificultades, logró ingresar a
un convento carmelita. Vivió el
caminito de la confianza total en el
amor del Señor y se propuso
alimentar con su oración el fuego del
amor que mueve a la Iglesia.

58. El beato Ceferino Namuncurá era
un joven argentino, hijo de un
destacado cacique de los pueblos
originarios. Llegó a ser seminarista
salesiano, lleno de deseos de volver a
su tribu para llevar a Jesucristo.
Murió en 1905.



59. El beato Isidoro Bakanja era un
laico del Congo que daba testimonio
de su fe. Fue torturado durante largo
tiempo por haber propuesto el
cristianismo a otros jóvenes. Murió
perdonando a su verdugo en 1909.

60. El beato Pier Giorgio Frassati, que
murió en 1925, «era un joven de una
alegría contagiosa, una alegría que
superaba también tantas dificultades
de su vida»[22]. Decía que él
intentaba retribuir el amor de Jesús
que recibía en la comunión,
visitando y ayudando a los pobres.

61. El beato Marcel Callo era un
joven francés que murió en 1945. En
Austria fue encerrado en un campo
de concentración donde confortaba
en la fe a sus compañeros de
cautiverio, en medio de duros
trabajos.

62. La joven beata Chiara Badano,
que murió en 1990, «experimentó
cómo el dolor puede ser



transfigurado por el amor […]. La
clave de su paz y alegría era la plena
confianza en el Señor y la aceptación
de la enfermedad como misteriosa
expresión de su voluntad para su
bien y el de los demás»[23].

63. Que ellos y también muchos
jóvenes que quizás desde el silencio y
el anonimato vivieron a fondo el
Evangelio, intercedan por la Iglesia,
para que esté llena de jóvenes
alegres, valientes y entregados que
regalen al mundo nuevos testimonios
de santidad.

Capítulo tercero: Ustedes son el
ahora de Dios

64. Después de recorrer la Palabra de
Dios, no podemos decir sólo que los
jóvenes son el futuro del mundo. Son
el presente, lo están enriqueciendo
con su aporte. Un joven ya no es un
niño, está en un momento de la vida
en que comienza a tomar distintas
responsabilidades, participando con



los adultos en el desarrollo de la
familia, de la sociedad, de la Iglesia.
Pero los tiempos cambian, y resuena
la pregunta: ¿cómo son los jóvenes
hoy, qué les pasa ahora?

En positivo

65. El Sínodo reconoció que los fieles
de la Iglesia no siempre tienen la
actitud de Jesús. En lugar de
disponernos a escucharlos a fondo,
«a veces predomina la tendencia a
dar respuestas preconfeccionadas y
recetas preparadas, sin dejar que las
preguntas de los jóvenes se planteen
con su novedad y sin aceptar su
provocación»[24]. En cambio, cuando
la Iglesia abandona esquemas rígidos
y se abre a la escucha disponible y
atenta de los jóvenes, esta empatía la
enriquece, porque «permite que los
jóvenes den su aportación a la
comunidad, ayudándola a abrirse a
nuevas sensibilidades y a plantearse
preguntas inéditas»[25].



66. Hoy los adultos corremos el
riesgo de hacer un listado de
calamidades, de defectos de la
juventud actual. Algunos podrán
aplaudirnos porque parecemos
expertos en encontrar puntos
negativos y peligros. ¿Pero cuál sería
el resultado de esa actitud? Más y
más distancia, menos cercanía,
menos ayuda mutua.

67. La clarividencia de quien ha sido
llamado a ser padre, pastor o guía de
los jóvenes consiste en encontrar la
pequeña llama que continúa
ardiendo, la caña que parece
quebrarse (cf. Is 42,3), pero que sin
embargo todavía no se rompe. Es la
capacidad de encontrar caminos
donde otros ven sólo murallas, es la
habilidad de reconocer posibilidades
donde otros ven solamente peligros.
Así es la mirada de Dios Padre, capaz
de valorar y alimentar las semillas de
bien sembradas en los corazones de
los jóvenes. El corazón de cada joven



debe por tanto ser considerado
“tierra sagrada”, portador de
semillas de vida divina, ante quien
debemos “descalzarnos” para poder
acercarnos y profundizar en el
Misterio.

Muchas juventudes

68. Podríamos intentar describir las
características de los jóvenes de hoy,
pero ante todo quiero recoger una
advertencia de los Padres sinodales:
«La composición del Sínodo ha hecho
visible la presencia y la aportación
de las diversas regiones del mundo, y
ha puesto de relieve la belleza de ser
Iglesia universal. Aun en un contexto
de globalización creciente, los Padres
sinodales han pedido que se
destacaran las numerosas
diferencias entre contextos y
culturas, incluso dentro de un mismo
país. Existe una pluralidad de
mundos juveniles, tanto es así que en
algunos países se tiende a utilizar el



término “juventud” en plural.
Además, la franja de edad
considerada por este Sínodo (16-29
años) no representa un conjunto
homogéneo, sino que está compuesta
por grupos que viven situaciones
peculiares»[26].

69. Ya desde el punto de vista
demográfico, en algunos países hay
muchos jóvenes, mientras otros
tienen una tasa de natalidad muy
baja. Pero «otra diferencia deriva de
la historia, que distingue a los países
y continentes de antigua tradición
cristiana, cuya cultura es portadora
de una memoria que no hay que
perder, respecto de los países y
continentes marcados en cambio por
otras tradiciones religiosas y en los
que el cristianismo es una presencia
minoritaria y a veces reciente. En
otros territorios, además, las
comunidades cristianas y los jóvenes
que forman parte de ellas son objeto
de persecución»[27]. También hay



que distinguir los jóvenes «a quienes
la globalización ofrece un mayor
número de oportunidades, de
aquellos que viven al margen de la
sociedad o en el mundo rural y
sufren los efectos de formas de
exclusión y descarte»[28].

70. Hay muchas diferencias más, que
sería complejo detallar aquí. Por lo
tanto, no creo conveniente
detenerme a ofrecer un análisis
exhaustivo sobre los jóvenes en el
mundo actual, sobre cómo viven y
qué les pasa. Pero como tampoco
puedo dejar de mirar la realidad,
recogeré brevemente algunos
aportes que llegaron antes del Sínodo
y otros que pude recoger durante el
mismo.

Algunas cosas que les pasan a los
jóvenes

71. La juventud no es algo que se
pueda analizar en abstracto. En
realidad, “la juventud” no existe,



existen los jóvenes con sus vidas
concretas. En el mundo actual, lleno
de progresos, muchas de esas vidas
están expuestas al sufrimiento y a la
manipulación.

Jóvenes de un mundo en crisis

72. Los padres sinodales
evidenciaron con dolor que «muchos
jóvenes viven en contextos de guerra
y padecen la violencia en una
innumerable variedad de formas:
secuestros, extorsiones, crimen
organizado, trata de seres humanos,
esclavitud y explotación sexual,
estupros de guerra, etc. A otros
jóvenes, a causa de su fe, les cuesta
encontrar un lugar en sus sociedades
y son víctimas de diversos tipos de
persecuciones, e incluso la muerte.
Son muchos los jóvenes que, por
constricción o falta de alternativas,
viven perpetrando delitos y
violencias: niños soldados, bandas
armadas y criminales, tráfico de



droga, terrorismo, etc. Esta violencia
trunca muchas vidas jóvenes. Abusos
y adicciones, así como violencia y
comportamientos negativos son
algunas de las razones que llevan a
los jóvenes a la cárcel, con una
especial incidencia en algunos
grupos étnicos y sociales»[29].

73. Muchos jóvenes son
ideologizados, utilizados y
aprovechados como carne de cañón
o como fuerza de choque para
destruir, amedrentar o ridiculizar a
otros. Y lo peor es que muchos son
convertidos en seres individualistas,
enemigos y desconfiados de todos,
que así se vuelven presa fácil de
ofertas deshumanizantes y de los
planes destructivos que elaboran
grupos políticos o poderes
económicos.

74. Todavía son «más numerosos en
el mundo los jóvenes que padecen
formas de marginación y exclusión



social por razones religiosas, étnicas
o económicas. Recordamos la difícil
situación de adolescentes y jóvenes
que quedan embarazadas y la plaga
del aborto, así como la difusión del
VIH, las varias formas de adicción
(drogas, juegos de azar, pornografía,
etc.) y la situación de los niños y
jóvenes de la calle, que no tienen
casa ni familia ni recursos
económicos»[30]. Cuando además
son mujeres, estas situaciones de
marginación se vuelven doblemente
dolorosas y difíciles.

75. No seamos una Iglesia que no
llora frente a estos dramas de sus
hijos jóvenes. Nunca nos
acostumbremos, porque quien no
sabe llorar no es madre. Nosotros
queremos llorar para que la sociedad
también sea más madre, para que en
vez de matar aprenda a parir, para
que sea promesa de vida. Lloramos
cuando recordamos a los jóvenes que
ya han muerto por la miseria y la



violencia, y le pedimos a la sociedad
que aprenda a ser madre solidaria.
Ese dolor no se va, camina con
nosotros, porque la realidad no se
puede esconder. Lo peor que
podemos hacer es aplicar la receta
del espíritu mundano que consiste en
anestesiar a los jóvenes con otras
noticias, con otras distracciones, con
banalidades.

76. Quizás «aquellos que llevamos
una vida más o menos sin
necesidades no sabemos llorar.
Ciertas realidades de la vida
solamente se ven con los ojos limpios
por las lágrimas. Los invito a que
cada uno se pregunte: ¿Yo aprendí a
llorar? ¿Yo aprendí a llorar cuando
veo un niño con hambre, un niño
drogado en la calle, un niño que no
tiene casa, un niño abandonado, un
niño abusado, un niño usado por una
sociedad como esclavo? ¿O mi llanto
es el llanto caprichoso de aquel que
llora porque le gustaría tener algo



más?»[31]. Intenta aprender a llorar
por los jóvenes que están peor que
tú. La misericordia y la compasión
también se expresan llorando. Si no
te sale, ruega al Señor que te conceda
derramar lágrimas por el
sufrimiento de otros. Cuando sepas
llorar, entonces sí serás capaz de
hacer algo de corazón por los demás.

77. A veces el dolor de algunos
jóvenes es muy lacerante; es un dolor
que no se puede expresar con
palabras; es un dolor que nos
abofetea. Esos jóvenes sólo pueden
decirle a Dios que sufren mucho, que
les cuesta demasiado seguir adelante,
que ya no creen en nadie. Pero en
ese lamento desgarrador se hacen
presentes las palabras de Jesús:
«Felices los afligidos, porque serán
consolados» ( Mt 5,4). Hay jóvenes
que pudieron abrirse camino en la
vida porque les llegó esa promesa
divina. Ojalá siempre haya cerca de
un joven sufriente una comunidad



cristiana que pueda hacer resonar
esas palabras con gestos, abrazos y
ayudas concretas.

78. Es verdad que los poderosos
prestan algunas ayudas, pero
frecuentemente a un alto costo. En
muchos países pobres las ayudas
económicas de algunos países más
ricos o de algunos organismos
internacionales suelen estar
vinculadas a la aceptación de
propuestas occidentales con respecto
a la sexualidad, al matrimonio, a la
vida o a la justicia social. Esta
colonización ideológica daña en
especial a los jóvenes. Al mismo
tiempo, vemos cómo cierta
publicidad enseña a las personas a
estar siempre insatisfechas y
contribuye a la cultura del descarte,
donde los mismos jóvenes terminan
convertidos en material descartable.

79. La cultura actual presenta un
modelo de persona muy asociado a la



imagen de lo joven. Se siente bello
quien aparenta juventud, quien
realiza tratamientos para hacer
desaparecer las huellas del tiempo.
Los cuerpos jóvenes son
constantemente usados en la
publicidad, para vender. El modelo
de belleza es un modelo juvenil, pero
estemos atentos, porque esto no es
un elogio para los jóvenes. Sólo
significa que los adultos quieren
robar la juventud para ellos, no que
respeten, amen y cuiden a los
jóvenes.

80. Algunos jóvenes «sienten las
tradiciones familiares como
oprimentes y huyen de ellas
impulsados por una cultura
globalizada que a veces los deja sin
puntos de referencia. En otras partes
del mundo, en cambio, entre jóvenes
y adultos no se da un verdadero
conflicto generacional, sino una
extrañeza mutua. A veces los adultos
no tratan de transmitir los valores



fundamentales de la existencia o no
lo logran, o bien asumen estilos
juveniles, invirtiendo la relación
entre generaciones. De este modo, se
corre el riesgo de que la relación
entre jóvenes y adultos permanezca
en el plano afectivo, sin tocar la
dimensión educativa y cultural»[32].
¡Cuánto daño hace esto a los jóvenes,
aunque algunos no lo adviertan! Los
mismos jóvenes nos han hecho notar
que esto dificulta enormemente la
transmisión de la fe «en algunos
países donde no hay libertad de
expresión, y donde se les impide
participar en la Iglesia»[33].

Deseos, heridas y búsquedas

81. Los jóvenes reconocen que el
cuerpo y la sexualidad tienen una
importancia esencial para su vida y
en el camino de crecimiento de su
identidad. Sin embargo, en un
mundo que enfatiza excesivamente
la sexualidad, es difícil mantener una



buena relación con el propio cuerpo
y vivir serenamente las relaciones
afectivas. Por esta y por otras
razones, la moral sexual suele ser
muchas veces «causa de
incomprensión y de alejamiento de
la Iglesia, ya que se percibe como un
espacio de juicio y de condena». Al
mismo tiempo, los jóvenes expresan
«un explícito deseo de confrontarse
sobre las cuestiones relativas a la
diferencia entre identidad masculina
y femenina, a la reciprocidad entre
hombres y mujeres, y a la
homosexualidad»[34].

82. En nuestro tiempo «los avances
de las ciencias y de las tecnologías
biomédicas inciden sobre la
percepción del cuerpo, induciendo a
la idea de que se puede modificar sin
límite. La capacidad de intervenir
sobre el ADN, la posibilidad de
insertar elementos artificiales en el
organismo ( cyborg) y el desarrollo
de las neurociencias constituyen un



gran recurso, pero al mismo tiempo
plantean interrogantes
antropológicos y éticos»[35]. Pueden
llevarnos a olvidar que la vida es un
don, y que somos seres creados y
limitados, que fácilmente podemos
ser instrumentalizados por quienes
tienen el poder tecnológico[36].
«Además en algunos contextos
juveniles se difunde un cierto
atractivo por comportamientos de
riesgo como instrumento para
explorarse a sí mismos, buscando
emociones fuertes y obtener un
reconocimiento. […] Estos
fenómenos, a los que están expuestas
las nuevas generaciones, constituyen
un obstáculo para una maduración
serena»[37].

83. En los jóvenes también están los
golpes, los fracasos, los recuerdos
tristes clavados en el alma. Muchas
veces «son las heridas de las derrotas
de la propia historia, de los deseos
frustrados, de las discriminaciones e



injusticias sufridas, del no haberse
sentido amados o reconocidos».
Además «están las heridas morales,
el peso de los propios errores, los
sentimientos de culpa por haberse
equivocado»[38]. Jesús se hace
presente en esas cruces de los
jóvenes, para ofrecerles su amistad,
su alivio, su compañía sanadora, y la
Iglesia quiere ser su instrumento en
este camino hacia la restauración
interior y la paz del corazón.

84. En algunos jóvenes reconocemos
un deseo de Dios, aunque no tenga
todos los contornos del Dios
revelado. En otros podremos
vislumbrar un sueño de fraternidad,
que no es poco. En muchos habrá un
deseo real de desarrollar las
capacidades que hay en ellos para
aportarle algo al mundo. En algunos
vemos una sensibilidad artística
especial, o una búsqueda de armonía
con la naturaleza. En otros habrá
quizás una gran necesidad de



comunicación. En muchos de ellos
encontraremos un profundo deseo
de una vida diferente. Se trata de
verdaderos puntos de partida, fibras
interiores que esperan con apertura
una palabra de estímulo, de luz y de
aliento.

85. El Sínodo ha tratado
especialmente tres temas de suma
importancia, cuyas conclusiones
quiero acoger textualmente, aunque
todavía nos requerirán avanzar en
un mayor análisis y desarrollar una
más adecuada y eficaz capacidad de
respuesta.

El ambiente digital

86. «El ambiente digital caracteriza el
mundo contemporáneo. Amplias
franjas de la humanidad están
inmersas en él de manera ordinaria
y continua. Ya no se trata solamente
de “usar” instrumentos de
comunicación, sino de vivir en una
cultura ampliamente digitalizada,



que afecta de modo muy profundo la
noción de tiempo y de espacio, la
percepción de uno mismo, de los
demás y del mundo, el modo de
comunicar, de aprender, de
informarse, de entrar en relación con
los demás. Una manera de acercarse
a la realidad que suele privilegiar la
imagen respecto a la escucha y a la
lectura incide en el modo de
aprender y en el desarrollo del
sentido crítico»[39].

87. La web y las redes sociales han
creado una nueva manera de
comunicarse y de vincularse, y «son
una plaza en la que los jóvenes pasan
mucho tiempo y se encuentran
fácilmente, aunque el acceso no es
igual para todos, en particular en
algunas regiones del mundo. En
cualquier caso, constituyen una
extraordinaria oportunidad de
diálogo, encuentro e intercambio
entre personas, así como de acceso a
la información y al conocimiento.



Por otro lado, el entorno digital es un
contexto de participación
sociopolítica y de ciudadanía activa,
y puede facilitar la circulación de
información independiente capaz de
tutelar eficazmente a las personas
más vulnerables poniendo de
manifiesto las violaciones de sus
derechos. En numerosos países, web
y redes sociales representan un lugar
irrenunciable para llegar a los
jóvenes e implicarlos, incluso en
iniciativas y actividades
pastorales»[40].

88. Pero para comprender este
fenómeno en su totalidad hay que
reconocer que, como toda realidad
humana, está atravesado por límites
y carencias. No es sano confundir la
comunicación con el mero contacto
virtual. De hecho, «el ambiente
digital también es un territorio de
soledad, manipulación, explotación y
violencia, hasta llegar al caso
extremo del dark web. Los medios de



comunicación digitales pueden
exponer al riesgo de dependencia, de
aislamiento y de progresiva pérdida
de contacto con la realidad concreta,
obstaculizando el desarrollo de
relaciones interpersonales
auténticas. Nuevas formas de
violencia se difunden mediante los 
social media, por ejemplo el
ciberacoso; la web también es un
canal de difusión de la pornografía y
de explotación de las personas para
fines sexuales o mediante el juego de
azar»[41].

89. No se debería olvidar que «en el
mundo digital están en juego
ingentes intereses económicos,
capaces de realizar formas de control
tan sutiles como invasivas, creando
mecanismos de manipulación de las
conciencias y del proceso
democrático. El funcionamiento de
muchas plataformas a menudo acaba
por favorecer el encuentro entre
personas que piensan del mismo



modo, obstaculizando la
confrontación entre las diferencias.
Estos circuitos cerrados facilitan la
difusión de informaciones y noticias
falsas, fomentando prejuicios y
odios. La proliferación de las fake
news es expresión de una cultura que
ha perdido el sentido de la verdad y
somete los hechos a intereses
particulares. La reputación de las
personas está en peligro mediante
juicios sumarios en línea. El
fenómeno afecta también a la Iglesia
y a sus pastores»[42].

90. En un documento que
prepararon 300 jóvenes de todo el
mundo antes del Sínodo, ellos
indicaron que «las relaciones online
pueden volverse inhumanas. Los
espacios digitales nos ciegan a la
vulnerabilidad del otro y
obstaculizan la reflexión personal.
Problemas como la pornografía
distorsionan la percepción que el
joven tiene de la sexualidad humana.



La tecnología usada de esta forma,
crea una realidad paralela ilusoria
que ignora la dignidad humana»[43].
La inmersión en el mundo virtual ha
propiciado una especie de
“migración digital”, es decir, un
distanciamiento de la familia, de los
valores culturales y religiosos, que
lleva a muchas personas a un mundo
de soledad y de autoinvención, hasta
experimentar así una falta de raíces
aunque permanezcan físicamente en
el mismo lugar. La vida nueva y
desbordante de los jóvenes, que
empuja y busca autoafirmar la
propia personalidad, se enfrenta hoy
a un desafío nuevo: interactuar con
un mundo real y virtual en el que se
adentran solos como en un
continente global desconocido. Los
jóvenes de hoy son los primeros en
hacer esta síntesis entre lo personal,
lo propio de cada cultura, y lo global.
Pero esto requiere que logren pasar
del contacto virtual a una buena y
sana comunicación.



Los migrantes como paradigma de
nuestro tiempo

91. ¿Cómo no recordar a tantos
jóvenes afectados por las
migraciones? Los fenómenos
migratorios «no representan una
emergencia transitoria, sino que son
estructurales. Las migraciones
pueden tener lugar dentro del mismo
país o bien entre países distintos. La
preocupación de la Iglesia atañe en
particular a aquellos que huyen de la
guerra, de la violencia, de la
persecución política o religiosa, de
los desastres naturales –debidos
entre otras cosas a los cambios
climáticos– y de la pobreza extrema:
muchos de ellos son jóvenes. En
general, buscan oportunidades para
ellos y para sus familias. Sueñan con
un futuro mejor y desean crear las
condiciones para que se haga
realidad»[44]. Los migrantes «nos
recuerdan la condición originaria de
la fe, o sea la de ser “forasteros y



peregrinos en la tierra” ( Hb
11,13)»[45].

92. Otros migrantes son «atraídos por
la cultura occidental, a veces con
expectativas poco realistas que los
exponen a grandes desilusiones.
Traficantes sin escrúpulos, a menudo
vinculados a los cárteles de la droga
y de las armas, explotan la situación
de debilidad de los inmigrantes, que
a lo largo de su viaje con demasiada
frecuencia experimentan la
violencia, la trata de personas, el
abuso psicológico y físico, y
sufrimientos indescriptibles. Cabe
señalar la especial vulnerabilidad de
los inmigrantes menores no
acompañados, y la situación de
quienes se ven obligados a pasar
muchos años en los campos de
refugiados o que permanecen
bloqueados durante largo tiempo en
los países de tránsito, sin poder
continuar sus estudios ni desarrollar
sus talentos. En algunos países de



llegada, los fenómenos migratorios
suscitan alarma y miedo, a menudo
fomentados y explotados con fines
políticos. Se difunde así una
mentalidad xenófoba, de gente
cerrada y replegada sobre sí misma,
ante la que hay que reaccionar con
decisión»[46].

93. «Los jóvenes que emigran tienen
que separarse de su propio contexto
de origen y con frecuencia viven un
desarraigo cultural y religioso. La
fractura también concierne a las
comunidades de origen, que pierden
a los elementos más vigorosos y
emprendedores, y a las familias, en
particular cuando emigra uno de los
padres o ambos, dejando a los hijos
en el país de origen. La Iglesia tiene
un papel importante como referencia
para los jóvenes de estas familias
rotas. Sin embargo, las historias de
los migrantes también son historias
de encuentro entre personas y entre
culturas: para las comunidades y las



sociedades a las que llegan son una
oportunidad de enriquecimiento y de
desarrollo humano integral de todos.
Las iniciativas de acogida que hacen
referencia a la Iglesia tienen un rol
importante desde este punto de vista,
y pueden revitalizar a las
comunidades capaces de
realizarlas»[47].

94. «Gracias a la diversa
proveniencia de los Padres
[sinodales], respecto al tema de los
migrantes el Sínodo ha vivido el
encuentro de muchas perspectivas,
en particular entre países de origen y
países de llegada. Además, ha
resonado el grito de alarma de
aquellas Iglesias cuyos miembros se
ven obligados a escapar de la guerra
y de la persecución, y que ven en
estas migraciones forzadas una
amenaza para su propia existencia.
Precisamente el hecho de incluir en
su seno todas estas perspectivas pone
a la Iglesia en condiciones de



desempeñar en medio de la sociedad
un papel profético sobre el tema de
las migraciones»[48]. Pido
especialmente a los jóvenes que no
caigan en las redes de quienes
quieren enfrentarlos a otros jóvenes
que llegan a sus países, haciéndolos
ver como seres peligrosos y como si
no tuvieran la misma inalienable
dignidad de todo ser humano.

Poner fin a todo tipo de abusos

95. En los últimos tiempos se nos ha
reclamado con fuerza que
escuchemos el grito de las víctimas
de los distintos tipos de abuso que
han llevado a cabo algunos obispos,
sacerdotes, religiosos y laicos. Estos
pecados provocan en sus víctimas
«sufrimientos que pueden llegar a
durar toda la vida y a los que ningún
arrepentimiento puede poner
remedio. Este fenómeno está muy
difundido en la sociedad y afecta



también a la Iglesia y representa un
serio obstáculo para su misión»[49].

96. Es verdad que «la plaga de los
abusos sexuales a menores es por
desgracia un fenómeno
históricamente difuso en todas las
culturas y sociedades»,
especialmente en el seno de las
propias familias y en diversas
instituciones, cuya extensión se
evidenció sobre todo «gracias a un
cambio de sensibilidad de la opinión
pública». Pero «la universalidad de
esta plaga, a la vez que confirma su
gravedad en nuestras sociedades, no
disminuye su monstruosidad dentro
de la Iglesia» y «en la justificada
rabia de la gente, la Iglesia ve el
reflejo de la ira de Dios, traicionado y
abofeteado»[50].

97. «El Sínodo renueva su firme
compromiso en la adopción de
medidas rigurosas de prevención
que impidan que se repitan, a partir



de la selección y de la formación de
aquellos a quienes se encomendarán
tareas de responsabilidad y
educativas»[51]. Al mismo tiempo, ya
no hay que abandonar la decisión de
aplicar las «acciones y sanciones tan
necesarias»[52]. Y todo esto con la
gracia de Cristo. No hay vuelta atrás.

98. «Existen diversos tipos de abuso:
de poder, económico, de conciencia,
sexual. Es evidente la necesidad de
desarraigar las formas de ejercicio de
la autoridad en las que se injertan y
de contrarrestar la falta de
responsabilidad y transparencia con
la que se gestionan muchos de los
casos. El deseo de dominio, la falta de
diálogo y de transparencia, las
formas de doble vida, el vacío
espiritual, así como las fragilidades
psicológicas son el terreno en el que
prospera la corrupción»[53]. El
clericalismo es una permanente
tentación de los sacerdotes, que
interpretan «el ministerio recibido



como un poder que hay que ejercer
más que como un servicio gratuito y
generoso que ofrecer; y esto nos lleva
a creer que pertenecemos a un grupo
que tiene todas las respuestas y no
necesita ya escuchar ni aprender
nada»[54]. Sin dudas un espíritu
clericalista expone a las personas
consagradas a perder el respeto por
el valor sagrado e inalienable de
cada persona y de su libertad.

99. Junto con los Padres sinodales,
quiero expresar con cariño y
reconocimiento mi «gratitud hacia
quienes han tenido la valentía de
denunciar el mal sufrido: ayudan a la
Iglesia a tomar conciencia de lo
sucedido y de la necesidad de
reaccionar con decisión»[55]. Pero
también merece un especial
reconocimiento «el empeño sincero
de innumerables laicos, sacerdotes,
consagrados y obispos que cada día
se entregan con honestidad y
dedicación al servicio de los jóvenes.



Su obra es un gran bosque que crece
sin hacer ruido. También muchos de
los jóvenes presentes en el Sínodo
han manifestado gratitud por
aquellos que los acompañaron y han
resaltado la gran necesidad de
figuras de referencia»[56].

100. Gracias a Dios los sacerdotes que
cayeron en estos horribles crímenes
no son la mayoría, que sostiene un
ministerio fiel y generoso. A los
jóvenes les pido que se dejen
estimular por esta mayoría. En todo
caso, cuando vean un sacerdote en
riesgo, porque ha perdido el gozo de
su ministerio, porque busca
compensaciones afectivas o está
equivocando el rumbo, atrévanse a
recordarle su compromiso con Dios y
con su pueblo, anúncienle ustedes el
Evangelio y aliéntenlo a mantenerse
en la buena senda. Así ustedes
prestarán una invalorable ayuda en
algo fundamental: la prevención que
permita evitar que se repitan estas



atrocidades. Esta nube negra se
convierte también en un desafío para
los jóvenes que aman a Jesucristo y a
su Iglesia, porque pueden aportar
mucho en esta herida si ponen en
juego su capacidad de renovar, de
reclamar, de exigir coherencia y
testimonio, de volver a soñar y de
reinventar.

101. No es este el único pecado de los
miembros de la Iglesia, cuya historia
tiene muchas sombras. Nuestros
pecados están a la vista de todos; se
reflejan sin piedad en las arrugas del
rostro milenario de nuestra Madre y
Maestra. Porque ella camina desde
hace dos mil años, compartiendo «los
gozos y las esperanzas, las tristezas y
las angustias de los hombres»[57]. Y
camina como es, sin hacerse cirugías
estéticas. No teme mostrar los
pecados de sus miembros, que a
veces algunos de ellos intentan
disimular, ante la luz ardiente de la
Palabra del Evangelio que limpia y



purifica. Tampoco deja de recitar
cada día, avergonzada: «Piedad de
mí, Señor, por tu bondad. […] Tengo
siempre presente mi pecado» ( Sal
51,3.5). Pero recordemos que no se
abandona a la Madre cuando está
herida, sino que se la acompaña para
que saque de ella toda su fortaleza y
su capacidad de comenzar siempre
de nuevo.

102. En medio de este drama que
justamente nos duele en el alma,
«Jesús Nuestro Señor, que nunca
abandona a su Iglesia, le da la fuerza
y los instrumentos para un nuevo
camino»[58]. Así, este momento
oscuro, «con la valiosa ayuda de los
jóvenes, puede ser realmente una
oportunidad para una reforma de
carácter histórico»[59], para abrirse
a un nuevo Pentecostés y empezar
una etapa de purificación y de
cambio que otorgue a la Iglesia una
renovada juventud. Pero los jóvenes
podrán ayudar mucho más si se



sienten de corazón parte del «santo y
paciente Pueblo fiel de Dios,
sostenido y vivificado por el Espíritu
Santo», porque «será justamente este
santo Pueblo de Dios el que nos libre
de la plaga del clericalismo, que es el
terreno fértil para todas estas
abominaciones»[60].

Hay salida

103. En este capítulo me detuve a
mirar la realidad de los jóvenes en el
mundo actual. Algunos otros
aspectos aparecerán en los siguientes
capítulos. Como ya dije, no pretendo
ser exhaustivo con este análisis.
Exhorto a las comunidades a realizar
con respeto y con seriedad un
examen de su propia realidad juvenil
más cercana, para poder discernir
los caminos pastorales más
adecuados. Pero no quiero terminar
este capítulo sin dirigir algunas
palabras a cada uno.



104. Te recuerdo la buena noticia que
nos regaló la mañana de la
Resurrección: que en todas las
situaciones oscuras o dolorosas que
mencionamos hay salida. Por
ejemplo, es verdad que el mundo
digital puede ponerte ante el riesgo
del ensimismamiento, del
aislamiento o del placer vacío. Pero
no olvides que hay jóvenes que
también en estos ámbitos son
creativos y a veces geniales. Es lo que
hacía el joven venerable Carlos
Acutis.

105. Él sabía muy bien que esos
mecanismos de la comunicación, de
la publicidad y de las redes sociales
pueden ser utilizados para volvernos
seres adormecidos, dependientes del
consumo y de las novedades que
podemos comprar, obsesionados por
el tiempo libre, encerrados en la
negatividad. Pero él fue capaz de
usar las nuevas técnicas de
comunicación para transmitir el



Evangelio, para comunicar valores y
belleza.

106. No cayó en la trampa. Veía que
muchos jóvenes, aunque parecen
distintos, en realidad terminan
siendo más de lo mismo, corriendo
detrás de lo que les imponen los
poderosos a través de los
mecanismos de consumo y
atontamiento. De ese modo, no dejan
brotar los dones que el Señor les ha
dado, no le ofrecen a este mundo
esas capacidades tan personales y
únicas que Dios ha sembrado en cada
uno. Así, decía Carlos, ocurre que
“todos nacen como originales, pero
muchos mueren como fotocopias”.
No permitas que eso te ocurra.

107. No dejes que te roben la
esperanza y la alegría, que te
narcoticen para utilizarte como
esclavo de sus intereses. Atrévete a
ser más, porque tu ser importa más
que cualquier cosa. No te sirve tener



o aparecer. Puedes llegar a ser lo que
Dios, tu Creador, sabe que eres, si
reconoces que estás llamado a
mucho. Invoca al Espíritu Santo y
camina con confianza hacia la gran
meta: la santidad. Así no serás una
fotocopia. Serás plenamente tú
mismo.

108. Para eso necesitas reconocer
algo fundamental: ser joven no es
sólo la búsqueda de placeres
pasajeros y de éxitos superficiales.
Para que la juventud cumpla la
finalidad que tiene en el recorrido de
tu vida, debe ser un tiempo de
entrega generosa, de ofrenda sincera,
de sacrificios que duelen pero que
nos vuelven fecundos. Es como decía
un gran poeta:

«Si para recobrar lo recobrado

debí perder primero lo perdido,

si para conseguir lo conseguido



tuve que soportar lo soportado,

Si para estar ahora enamorado

fue menester haber estado herido,

tengo por bien sufrido lo sufrido,

tengo por bien llorado lo llorado.

Porque después de todo he
comprobado

que no se goza bien de lo gozado

sino después de haberlo padecido.

Porque después de todo he
comprendido

que lo que el árbol tiene de florido

vive de lo que tiene sepultado»[61].

109. Si eres joven en edad, pero te
sientes débil, cansado o
desilusionado, pídele a Jesús que te
renueve. Con Él no falta la
esperanza. Lo mismo puedes hacer si



te sientes sumergido en los vicios, las
malas costumbres, el egoísmo o la
comodidad enfermiza. Jesús, lleno de
vida, quiere ayudarte para que ser
joven valga la pena. Así no privarás
al mundo de ese aporte que sólo tú
puedes hacerle, siendo único e
irrepetible como eres.

110. Pero quiero recordarte también
que «es muy difícil luchar contra la
propia concupiscencia y contra las
asechanzas y tentaciones del
demonio y del mundo egoísta si
estamos aislados. Es tal el
bombardeo que nos seduce que, si
estamos demasiado solos, fácilmente
perdemos el sentido de la realidad, la
claridad interior, y
sucumbimos»[62]. Esto vale
especialmente para los jóvenes,
porque ustedes unidos tienen una
fuerza admirable. Cuando se
entusiasman por una vida
comunitaria, son capaces de grandes
sacrificios por los demás y por la



comunidad. En cambio, el
aislamiento los debilita y los expone
a los peores males de nuestro tiempo.

Capítulo cuarto: El gran anuncio
para todos los jóvenes

111. Más allá de cualquier
circunstancia, a todos los jóvenes
quiero anunciarles ahora lo más
importante, lo primero, eso que
nunca se debería callar. Es un
anuncio que incluye tres grandes
verdades que todos necesitamos
escuchar siempre, una y otra vez.

Un Dios que es amor

112. Ante todo quiero decirle a cada
uno la primera verdad: “Dios te
ama”. Si ya lo escuchaste no importa,
te lo quiero recordar: Dios te ama.
Nunca lo dudes, más allá de lo que te
suceda en la vida. En cualquier
circunstancia, eres infinitamente
amado.



113. Quizás la experiencia de
paternidad que has tenido no sea la
mejor, tu padre de la tierra quizás
fue lejano y ausente o, por el
contrario, dominante y absorbente. O
sencillamente no fue el padre que
necesitabas. No lo sé. Pero lo que
puedo decirte con seguridad es que
puedes arrojarte seguro en los brazos
de tu Padre divino, de ese Dios que te
dio la vida y que te la da a cada
momento. Él te sostendrá con
firmeza, y al mismo tiempo sentirás
que Él respeta hasta el fondo tu
libertad.

114. En su Palabra encontramos
muchas expresiones de su amor. Es
como si Él hubiera buscado distintas
maneras de manifestarlo para ver si
con alguna de esas palabras podía
llegar a tu corazón. Por ejemplo, a
veces se presenta como esos padres
afectuosos que juegan con sus niños:
« Con cuerdas humanas los atraía,
con lazos de amor, y era para ellos



como los que alzan a un niño contra
su mejilla» (Os 11,4).

A veces se presenta cargado del amor
de esas madres que quieren
sinceramente a sus hijos, con un
amor entrañable que es incapaz de
olvidar o de abandonar: « ¿Acaso
olvida una mujer a su niño de pecho,
sin enternecerse con el hijo de sus
entrañas? Pues, aunque ella se
olvidara, yo no te olvidaré » (Is 49,15).

Hasta se muestra como un
enamorado que llega a tatuarse a la
persona amada en la palma de su
mano para poder tener su rostro
siempre cerca: «Míralo, te llevo
tatuado en la palma de mis
manos» (Is 49,16).

Otras veces destaca la fuerza y la
firmeza de su amor, que no se deja
vencer: «Los montes se correrán y las
colinas se moverán, pero mi amor no
se apartará de tu lado, mi alianza de
paz no vacilará»(Is 54,10).



O nos dice que hemos sido esperados
desde siempre, porque no
aparecimos en este mundo por
casualidad. Desde antes que
existiéramos éramos un proyecto de
su amor: « Yo te amé con un amor
eterno; por eso he guardado fidelidad
para ti» (Jr 31,3).

O nos hace notar que Él sabe ver
nuestra belleza, esa que nadie más
puede reconocer: «Eres precioso a
mis ojos, eres estimado y yo te
amo» (Is 43,4).

O nos lleva a descubrir que su amor
no es triste, sino pura alegría que se
renueva cuando nos dejamos amar
por Él: «Tu Dios está en medio de ti,
un poderoso salvador. Él grita de
alegría por ti, te renueva con su
amor, y baila por ti con gritos de
júbilo» (So 3,17).

115. Para Él realmente eres valioso,
no eres insignificante, le importas,
porque eres obra de sus manos. Por



eso te presta atención y te recuerda
con cariño. Tienes que confiar en el
«recuerdo de Dios: su memoria no es
un “disco duro” que registra y
almacena todos nuestros datos, su
memoria es un corazón tierno de
compasión, que se regocija
eliminando definitivamente
cualquier vestigio del mal»[63]. No
quiere llevar la cuenta de tus errores
y, en todo caso, te ayudará a
aprender algo también de tus caídas.
Porque te ama. Intenta quedarte un
momento en silencio dejándote amar
por Él. Intenta acallar todas las voces
y gritos interiores y quédate un
instante en sus brazos de amor.

116. Es un amor «que no aplasta, es
un amor que no margina, que no se
calla, un amor que no humilla ni
avasalla. Es el amor del Señor, un
amor de todos los días, discreto y
respetuoso, amor de libertad y para
la libertad, amor que cura y que
levanta. Es el amor del Señor que



sabe más de levantadas que de
caídas, de reconciliación que de
prohibición, de dar nueva
oportunidad que de condenar, de
futuro que de pasado»[64].

117. Cuando te pide algo o cuando
sencillamente permite esos desafíos
que te presenta la vida, espera que le
des un espacio para poder sacarte
adelante, para promoverte, para
madurarte. No le molesta que le
expreses tus cuestionamientos, lo
que le preocupa es que no le hables,
que no te abras con sinceridad al
diálogo con Él. Cuenta la Biblia que
Jacob tuvo una pelea con Dios (cf. Gn
32,25-31), y eso no lo apartó del
camino del Señor. En realidad, es Él
mismo quien nos exhorta: «Vengan y
discutamos» (Is 1,18). Su amor es tan
real, tan verdadero, tan concreto,
que nos ofrece una relación llena de
diálogo sincero y fecundo.
¡Finalmente, busca el abrazo de tu



Padre del cielo en el rostro amoroso
de sus valientes testigos en la tierra!

Cristo te salva

118. La segunda verdad es que Cristo,
por amor, se entregó hasta el final
para salvarte. Sus brazos abiertos en
la Cruz son el signo más precioso de
un amigo capaz de llegar hasta el
extremo: « Él, que amó a los suyos
que estaban en el mundo, los amó
hasta el fin» (Jn 13,1).

San Pablo decía que él vivía confiado
en ese amor que lo entregó todo:
«Vivo de la fe en el Hijo de Dios, que
me amó y se entregó a sí mismo por
mí» (Ga 2,20).

119. Ese Cristo que nos salvó en la
Cruz de nuestros pecados, con ese
mismo poder de su entrega total
sigue salvándonos y rescatándonos
hoy. Mira su Cruz, aférrate a Él,
déjate salvar, porque «quienes se
dejan salvar por Él son liberados del



pecado, de la tristeza, del vacío
interior, del aislamiento»[65]. Y si
pecas y te alejas, Él vuelve a
levantarte con el poder de su Cruz.
Nunca olvides que «Él perdona
setenta veces siete. Nos vuelve a
cargar sobre sus hombros una y otra
vez. Nadie podrá quitarnos la
dignidad que nos otorga este amor
infinito e inquebrantable. Él nos
permite levantar la cabeza y volver a
empezar, con una ternura que nunca
nos desilusiona y que siempre puede
devolvernos la alegría»[66].

120. Nosotros «somos salvados por
Jesús, porque nos ama y no puede
con su genio. Podemos hacerle las
mil y una, pero nos ama, y nos salva.
Porque sólo lo que se ama puede ser
salvado. Solamente lo que se abraza
puede ser transformado. El amor del
Señor es más grande que todas
nuestras contradicciones, que todas
nuestras fragilidades y que todas
nuestras pequeñeces. Pero es



precisamente a través de nuestras
contradicciones, fragilidades y
pequeñeces como Él quiere escribir
esta historia de amor. Abrazó al hijo
pródigo, abrazó a Pedro después de
las negaciones y nos abraza siempre,
siempre, siempre después de
nuestras caídas ayudándonos a
levantarnos y ponernos de pie.
Porque la verdadera caída –atención
a esto– la verdadera caída, la que es
capaz de arruinarnos la vida es la de
permanecer en el piso y no dejarse
ayudar»[67].

121. Su perdón y su salvación no son
algo que hemos comprado, o que
tengamos que adquirir con nuestras
obras o con nuestros esfuerzos. Él
nos perdona y nos libera gratis. Su
entrega en la Cruz es algo tan grande
que nosotros no podemos ni
debemos pagarlo, sólo tenemos que
recibirlo con inmensa gratitud y con
la alegría de ser tan amados antes de



que pudiéramos imaginarlo: «Él nos
amó primero» ( 1 Jn 4,19).

122. Jóvenes amados por el Señor,
¡cuánto valen ustedes si han sido
redimidos por la sangre preciosa de
Cristo! Jóvenes queridos, ustedes
«¡no tienen precio! ¡No son piezas de
subasta! Por favor, no se dejen
comprar, no se dejen seducir, no se
dejen esclavizar por las
colonizaciones ideológicas que nos
meten ideas en la cabeza y al final
nos volvemos esclavos, dependientes,
fracasados en la vida. Ustedes no
tienen precio: deben repetirlo
siempre: no estoy en una subasta, no
tengo precio. ¡Soy libre, soy libre!
Enamórense de esta libertad, que es
la que ofrece Jesús»[68].

123. Mira los brazos abiertos de
Cristo crucificado, déjate salvar una
y otra vez. Y cuando te acerques a
confesar tus pecados, cree
firmemente en su misericordia que



te libera de la culpa. Contempla su
sangre derramada con tanto cariño y
déjate purificar por ella. Así podrás
renacer, una y otra vez.

¡Él vive!

124. Pero hay una tercera verdad,
que es inseparable de la anterior: ¡Él
vive! Hay que volver a recordarlo
con frecuencia, porque corremos el
riesgo de tomar a Jesucristo sólo
como un buen ejemplo del pasado,
como un recuerdo, como alguien que
nos salvó hace dos mil años. Eso no
nos serviría de nada, nos dejaría
iguales, eso no nos liberaría. El que
nos llena con su gracia, el que nos
libera, el que nos transforma, el que
nos sana y nos consuela es alguien
que vive. Es Cristo resucitado, lleno
de vitalidad sobrenatural, vestido de
infinita luz. Por eso decía san Pablo:
«Si Cristo no resucitó vana es la fe de
ustedes» (1 Co 15,17).



125. Si Él vive, entonces sí podrá
estar presente en tu vida, en cada
momento, para llenarlo de luz. Así no
habrá nunca más soledad ni
abandono. Aunque todos se vayan Él
estará, tal como lo prometió: «Yo
estoy con ustedes todos los días,
hasta el fin del mundo» (Mt 28,20). Él
lo llena todo con su presencia
invisible, y donde vayas te estará
esperando. Porque Él no sólo vino,
sino que viene y seguirá viniendo
cada día para invitarte a caminar
hacia un horizonte siempre nuevo.

126. Contempla a Jesús feliz,
desbordante de gozo. Alégrate con tu
Amigo que triunfó. Mataron al santo,
al justo, al inocente, pero Él venció.
El mal no tiene la última palabra. En
tu vida el mal tampoco tendrá la
última palabra, porque tu Amigo que
te ama quiere triunfar en ti. Tu
salvador vive.



127. Si Él vive eso es una garantía de
que el bien puede hacerse camino en
nuestra vida, y de que nuestros
cansancios servirán para algo.
Entonces podemos abandonar los
lamentos y mirar para adelante,
porque con Él siempre se puede. Esa
es la seguridad que tenemos. Jesús es
el eterno viviente. Aferrados a Él
viviremos y atravesaremos todas las
formas de muerte y de violencia que
acechan en el camino.

128. Cualquier otra solución será
débil y pasajera. Quizás servirá para
algo durante un tiempo, y de nuevo
nos encontraremos desprotegidos,
abandonados, a la intemperie. Con
Él, en cambio, el corazón está
arraigado en una seguridad básica,
que permanece más allá de todo. San
Pablo dice que él quiere estar unido
a Cristo para «conocer el poder de su
resurrección» ( Flp 3,10). Es el poder
que se manifestará una y otra vez
también en tu existencia, porque Él



vino para darte vida, «y vida en
abundancia» ( Jn 10,10).

129. Si alcanzas a valorar con el
corazón la belleza de este anuncio y
te dejas encontrar por el Señor; si te
dejas amar y salvar por Él; si entras
en amistad con Él y empiezas a
conversar con Cristo vivo sobre las
cosas concretas de tu vida, esa será la
gran experiencia, esa será la
experiencia fundamental que
sostendrá tu vida cristiana. Esa es
también la experiencia que podrás
comunicar a otros jóvenes. Porque
«no se comienza a ser cristiano por
una decisión ética o una gran idea,
sino por el encuentro con un
acontecimiento, con una Persona,
que da un nuevo horizonte a la vida
y, con ello, una orientación
decisiva»[69].

El Espíritu da vida

130. En estas tres verdades –Dios te
ama, Cristo es tu salvador, Él vive–



aparece el Padre Dios y aparece
Jesús. Donde están el Padre y
Jesucristo, también está el Espíritu
Santo. Es Él quien está detrás, es Él
quien prepara y abre los corazones
para que reciban ese anuncio, es Él
quien mantiene viva esa experiencia
de salvación, es Él quien te ayudará a
crecer en esa alegría si lo dejas
actuar. El Espíritu Santo llena el
corazón de Cristo resucitado y desde
allí se derrama en tu vida como un
manantial. Y cuando lo recibes, el
Espíritu Santo te hace entrar cada
vez más en el corazón de Cristo para
que te llenes siempre más de su
amor, de su luz y de su fuerza.

131. Invoca cada día al Espíritu
Santo, para que renueve
constantemente en ti la experiencia
del gran anuncio. ¿Por qué no? No te
pierdes nada y Él puede cambiar tu
vida, puede iluminarla y darle un
rumbo mejor. No te mutila, no te
quita nada, sino que te ayuda a



encontrar lo que necesitas de la
mejor manera. ¿Necesitas amor? No
lo encontrarás en el desenfreno,
usando a los demás, poseyendo a
otros o dominándolos. Lo hallarás de
una manera que verdaderamente te
hará feliz ¿Buscas intensidad? No la
vivirás acumulando objetos,
gastando dinero, corriendo
desesperado detrás de cosas de este
mundo. Llegará de una forma mucho
más bella y satisfactoria si te dejas
impulsar por el Espíritu Santo.

132. ¿Buscas pasión? Como dice ese
bello poema: ¡Enamórate! (o déjate
enamorar), porque «nada puede
importar más que encontrar a Dios.
Es decir, enamorarse de Él de una
manera definitiva y absoluta.
Aquello de lo que te enamoras atrapa
tu imaginación, y acaba por ir
dejando su huella en todo. Será lo
que decida qué es lo que te saca de la
cama en la mañana, qué haces con
tus atardeceres, en qué empleas tus



fines de semana, lo que lees, lo que
conoces, lo que rompe tu corazón y
lo que te sobrecoge de alegría y
gratitud. ¡Enamórate! ¡Permanece en
el amor! Todo será de otra manera».
[70] Este amor a Dios que toma con
pasión toda la vida es posible gracias
al Espíritu Santo, porque «el amor de
Dios ha sido derramado en nuestros
corazones con el Espíritu Santo que
nos ha sido dado» ( Rm 5,5).

133. Él es el manantial de la mejor
juventud. Porque el que confía en el
Señor «es como un árbol plantado al
borde de las aguas, que echa sus
raíces en la corriente. No temerá
cuando llegue el calor y su follaje
estará frondoso» ( Jr 17,8). Mientras
«los jóvenes se cansan y se
fatigan» (Is 40,30), a los que esperan
confiados en el Señor «Él les
renovará las fuerzas, subirán con
alas de águila, correrán sin fatigarse
y andarán sin cansarse» ( Is 40,31).



Capítulo quinto: Caminos de
juventud

134. ¿Cómo se vive la juventud
cuando nos dejamos iluminar y
transformar por el gran anuncio del
Evangelio? Es importante hacerse
esta pregunta, porque la juventud,
más que un orgullo, es un regalo de
Dios: «Ser joven es una gracia, una
fortuna»[71]. Es un don que podemos
malgastar inútilmente, o bien
podemos recibirlo agradecidos y
vivirlo con plenitud.

135. Dios es el autor de la juventud y
Él obra en cada joven. La juventud es
un tiempo bendito para el joven y
una bendición para la Iglesia y el
mundo. Es una alegría, un canto de
esperanza y una bienaventuranza.
Apreciar la juventud implica ver este
tiempo de la vida como un momento
valioso y no como una etapa de paso
donde la gente joven se siente
empujada hacia la edad adulta.



Tiempo de sueños y de elecciones

136. En la época de Jesús la salida de
la niñez era un paso sumamente
esperado en la vida, que se celebraba
y se disfrutaba mucho. De ahí que
Jesús, cuando devolvió la vida a una
«niña» ( Mc 5,39), le hizo dar un paso
más, la promovió y la convirtió en
«muchacha» (Mc 5,41). Al decirle
«¡muchacha levántate!» (talitá kum)
al mismo tiempo la hizo más
responsable de su vida abriéndole las
puertas a la juventud.

137. «La juventud, fase del desarrollo
de la personalidad, está marcada por
sueños que van tomando cuerpo, por
relaciones que adquieren cada vez
más consistencia y equilibrio, por
intentos y experimentaciones, por
elecciones que construyen
gradualmente un proyecto de vida.
En este período de la vida, los
jóvenes están llamados a proyectarse
hacia adelante sin cortar con sus



raíces, a construir autonomía, pero
no en solitario»[72].

138. El amor de Dios y nuestra
relación con Cristo vivo no nos
privan de soñar, no nos exigen que
achiquemos nuestros horizontes. Al
contrario, ese amor nos promueve,
nos estimula, nos lanza hacia una
vida mejor y más bella. La palabra
“inquietud” resume muchas de las
búsquedas de los corazones de los
jóvenes. Como decía san Pablo VI,
«precisamente en las insatisfacciones
que los atormentan […] hay un
elemento de luz»[73]. La inquietud
insatisfecha, junto con el asombro
por lo nuevo que se presenta en el
horizonte, abre paso a la osadía que
los mueve a asumirse a sí mismos, a
volverse responsables de una misión.
Esta sana inquietud que se despierta
especialmente en la juventud sigue
siendo la característica de cualquier
corazón que se mantiene joven,
disponible, abierto. La verdadera paz

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html


interior convive con esa
insatisfacción profunda. San Agustín
decía: «Señor, nos creaste para ti, y
nuestro corazón está inquieto, hasta
que descanse en ti»[74].

139. Tiempo atrás un amigo me
preguntó qué veo yo cuando pienso
en un joven. Mi respuesta fue que
«veo un chico o una chica que busca
su propio camino, que quiere volar
con los pies, que se asoma al mundo
y mira el horizonte con ojos llenos de
esperanza, llenos de futuro y
también de ilusiones. El joven
camina con dos pies como los
adultos, pero a diferencia de los
adultos, que los tienen paralelos,
pone uno delante del otro, dispuesto
a irse, a partir. Siempre mirando
hacia adelante. Hablar de jóvenes
significa hablar de promesas, y
significa hablar de alegría. Los
jóvenes tienen tanta fuerza, son
capaces de mirar con tanta
esperanza. Un joven es una promesa



de vida que lleva incorporado un
cierto grado de tenacidad; tiene la
suficiente locura para poderse
autoengañar y la suficiente
capacidad para poder curarse de la
desilusión que pueda derivar de
ello»[75].

140. Algunos jóvenes quizás
rechazan esta etapa de la vida,
porque quisieran seguir siendo
niños, o desean «una prolongación
indefinida de la adolescencia y el
aplazamiento de las decisiones; el
miedo a lo definitivo genera así una
especie de parálisis en la toma de
decisiones. La juventud, sin
embargo, no puede ser un tiempo en
suspenso: es la edad de las decisiones
y precisamente en esto consiste su
atractivo y su mayor cometido. Los
jóvenes toman decisiones en el
ámbito profesional, social, político, y
otras más radicales que darán una
configuración determinante a su
existencia»[76]. También toman



decisiones en lo que tiene que ver
con el amor, en la elección de la
pareja y en la opción de tener los
primeros hijos. Profundizaremos
estos temas en los últimos capítulos,
referidos a la vocación de cada uno y
a su discernimiento.

141. Pero en contra de los sueños que
movilizan decisiones, siempre «existe
la amenaza del lamento, de la
resignación. Esto lo dejamos para
aquellos que siguen a la “diosa
lamentación” […]. Es un engaño: te
hace tomar la senda equivocada.
Cuando todo parece paralizado y
estancado, cuando los problemas
personales nos inquietan, los
malestares sociales no encuentran
las debidas respuestas, no es bueno
darse por vencido. El camino es
Jesús: hacerle subir a nuestra barca y
remar mar adentro con Él. ¡Él es el
Señor! Él cambia la perspectiva de la
vida. La fe en Jesús conduce a una
esperanza que va más allá, a una



certeza fundada no sólo en nuestras
cualidades y habilidades, sino en la
Palabra de Dios, en la invitación que
viene de Él. Sin hacer demasiados
cálculos humanos ni preocuparse
por verificar si la realidad que los
rodea coincide con sus seguridades.
Remen mar adentro, salgan de
ustedes mismos»[77].

142. Hay que perseverar en el
camino de los sueños. Para ello hay
que estar atentos a una tentación que
suele jugarnos una mala pasada: la
ansiedad. Puede ser una gran
enemiga cuando nos lleva a bajar los
brazos porque descubrimos que los
resultados no son instantáneos. Los
sueños más bellos se conquistan con
esperanza, paciencia y empeño,
renunciando a las prisas. Al mismo
tiempo, no hay que detenerse por
inseguridad, no hay que tener miedo
de apostar y de cometer errores. Sí
hay que tener miedo a vivir
paralizados, como muertos en vida,



convertidos en seres que no viven
porque no quieren arriesgar, porque
no perseveran en sus empeños o
porque tienen temor a equivocarse.
Aún si te equivocas siempre podrás
levantar la cabeza y volver a
empezar, porque nadie tiene derecho
a robarte la esperanza.

143. Jóvenes, no renuncien a lo mejor
de su juventud, no observen la vida
desde un balcón. No confundan la
felicidad con un diván ni vivan toda
su vida detrás de una pantalla.
Tampoco se conviertan en el triste
espectáculo de un vehículo
abandonado. No sean autos
estacionados, mejor dejen brotar los
sueños y tomen decisiones.
Arriesguen, aunque se equivoquen.
No sobrevivan con el alma
anestesiada ni miren el mundo como
si fueran turistas. ¡Hagan lío! Echen
fuera los miedos que los paralizan,
para que no se conviertan en jóvenes
momificados. ¡Vivan! ¡Entréguense a



lo mejor de la vida! ¡Abran la puerta
de la jaula y salgan a volar! Por
favor, no se jubilen antes de tiempo.

Las ganas de vivir y de
experimentar

144. Esta proyección hacia el futuro
que se sueña, no significa que los
jóvenes estén completamente
lanzados hacia adelante, porque al
mismo tiempo hay en ellos un fuerte
deseo de vivir el presente, de
aprovechar al máximo las
posibilidades que esta vida les
regala. ¡Este mundo está repleto de
belleza! ¿Cómo despreciar los regalos
de Dios?

145. Contrariamente a lo que muchos
piensan, el Señor no quiere debilitar
estas ganas de vivir. Es sano recordar
lo que enseñaba un sabio del Antiguo
Testamento: «Hijo, en la medida de
tus posibilidades trátate bien […]. No
te prives de pasar un buen día» ( Si
14,11.14). El verdadero Dios, el que te



ama, te quiere feliz. Por eso en la
Biblia encontramos también este
consejo dirigido a los jóvenes:
«Disfruta, joven, en tu juventud,
pásalo bien en tus años jóvenes […].
Aparta el mal humor de tu pecho” ( 
Qo 11,9-10). Porque es Dios quien
«nos provee espléndidamente de
todo para que lo disfrutemos» (1 Tm
6,17).

146. ¿Cómo podrá ser agradecido con
Dios alguien que no es capaz de
disfrutar de sus pequeños regalos de
cada día, alguien que no sabe
detenerse ante las cosas simples y
agradables que encuentra a cada
paso? Porque «nadie es peor del que
se tortura a sí mismo» ( Si 14,6). No se
trata de ser un insaciable que
siempre está obsesionado por más y
más placeres. Al contrario, porque
eso te impedirá vivir el presente. La
cuestión es saber abrir los ojos y
detenerte para vivir plenamente y



con gratitud cada pequeño don de la
vida.

147. Está claro que la Palabra de Dios
te invita a vivir el presente, no sólo a
preparar el mañana: «No se
preocupen por el mañana; el mañana
se preocupará de sí mismo; a cada
día le basta con lo suyo» ( Mt 6,34).
Pero esto no se refiere a lanzarnos a
un desenfreno irresponsable que nos
deja vacíos y siempre insatisfechos,
sino a vivir el presente a lo grande,
utilizando las energías para cosas
buenas, cultivando la fraternidad,
siguiendo a Jesús y valorando cada
pequeña alegría de la vida como un
regalo del amor de Dios.

148. En este sentido, quiero recordar
que el cardenal Francisco Javier
Nguyên Van Thuân, cuando lo
encerraron en un campo de
concentración, no quiso que sus días
consistieran sólo en esperar y
esperar un futuro. Su opción fue



«vivir el momento presente
colmándolo de amor»; y el modo
como lo practicaba era: «Aprovecho
las ocasiones que se presentan cada
día para realizar acciones ordinarias
de manera extraordinaria»[78].
Mientras luchas para dar forma a tus
sueños, vive plenamente el hoy,
entrégalo todo y llena de amor cada
momento. Porque es verdad que este
día de tu juventud puede ser el
último, y entonces vale la pena
vivirlo con todas las ganas y con toda
la profundidad posible.

149. Esto incluye también los
momentos duros, que deben ser
vividos a fondo para llegar a
aprender su mensaje. Como enseñan
los Obispos suizos: «Él está allí donde
nosotros pensábamos que nos había
abandonado y que ya no había
salvación alguna. Es una paradoja,
pero el sufrimiento, las tinieblas, se
convirtieron, para muchos cristianos
[...] en lugares de encuentro con



Dios»[79]. Además, el deseo de vivir y
de experimentar se refiere en
especial a muchos jóvenes en
condición de discapacidad física,
mental y sensorial. Incluso si no
siempre pueden hacer las mismas
experiencias que sus compañeros,
tienen recursos sorprendentes e
inimaginables que a veces superan a
los comunes. El Señor Jesús los llena
con otros dones, que la comunidad
está llamada a valorar, para que
puedan descubrir su plan de amor
para cada uno de ellos.

En amistad con Cristo

150. Por más que vivas y
experimentes no llegarás al fondo de
la juventud, no conocerás la
verdadera plenitud de ser joven, si
no encuentras cada día al gran
amigo, si no vives en amistad con
Jesús.

151. La amistad es un regalo de la
vida y un don de Dios. A través de los



amigos el Señor nos va puliendo y
nos va madurando. Al mismo tiempo,
los amigos fieles, que están a nuestro
lado en los momentos duros, son un
reflejo del cariño del Señor, de su
consuelo y de su presencia amable.
Tener amigos nos enseña a abrirnos,
a comprender, a cuidar a otros, a
salir de nuestra comodidad y del
aislamiento, a compartir la vida. Por
eso «un amigo fiel no tiene precio» ( 
Si 6,15).

152. La amistad no es una relación
fugaz o pasajera, sino estable, firme,
fiel, que madura con el paso del
tiempo. Es una relación de afecto que
nos hace sentir unidos, y al mismo
tiempo es un amor generoso, que nos
lleva a buscar el bien del amigo.
Aunque los amigos pueden ser muy
diferentes entre sí, siempre hay
algunas cosas en común que los
llevan a sentirse cercanos, y hay una
intimidad que se comparte con
sinceridad y confianza.



153. Es tan importante la amistad
que Jesús mismo se presenta como
amigo: «Ya no los llamo siervos, los
llamo amigos» (Jn 15,15). Por la
gracia que Él nos regala, somos
elevados de tal manera que somos
realmente amigos suyos. Con el
mismo amor que Él derrama en
nosotros podemos amarlo, llevando
su amor a los demás, con la
esperanza de que también ellos
encontrarán su puesto en la
comunidad de amistad fundada por
Jesucristo[80]. Y si bien Él ya está
plenamente feliz resucitado, es
posible ser generosos con Él,
ayudándole a construir su Reino en
este mundo, siendo sus instrumentos
para llevar su mensaje y su luz y,
sobre todo, su amor a los demás (cf. 
Jn 15,16). Los discípulos escucharon
el llamado de Jesús a la amistad con
Él. Fue una invitación que no los
forzó, sino que se propuso
delicadamente a su libertad: «Vengan
y vean» les dijo, y «ellos fueron,



vieron donde vivía y se quedaron
con Él aquel día» ( Jn 1,39). Después
de ese encuentro, íntimo e
inesperado, dejaron todo y se fueron
con Él.

154. La amistad con Jesús es
inquebrantable. Él nunca se va,
aunque a veces parece que hace
silencio. Cuando lo necesitamos se
deja encontrar por nosotros (cf. Jr
29,14) y está a nuestro lado por
donde vayamos (cf. Jos 1,9). Porque
Él jamás rompe una alianza. A
nosotros nos pide que no lo
abandonemos: «Permanezcan unidos
a mí» (Jn 15,4). Pero si nos alejamos,
«Él permanece fiel, porque no puede
negarse a sí mismo» (2 Tm 2,13).

155. Con el amigo hablamos,
compartimos las cosas más secretas.
Con Jesús también conversamos. La
oración es un desafío y una aventura.
¡Y qué aventura! Permite que lo
conozcamos cada vez mejor,



entremos en su espesura y
crezcamos en una unión siempre
más fuerte. La oración nos permite
contarle todo lo que nos pasa y
quedarnos confiados en sus brazos, y
al mismo tiempo nos regala instantes
de preciosa intimidad y afecto, donde
Jesús derrama en nosotros su propia
vida. Rezando «le abrimos la jugada»
a Él, le damos lugar «para que Él
pueda actuar y pueda entrar y pueda
vencer»[81].

156. Así es posible llegar a
experimentar una unidad constante
con Él, que supera todo lo que
podamos vivir con otras personas:
«Ya no vivo yo, es Cristo quien vive
en mí» ( Ga 2,20). No prives a tu
juventud de esta amistad. Podrás
sentirlo a tu lado no sólo cuando
ores. Reconocerás que camina
contigo en todo momento. Intenta
descubrirlo y vivirás la bella
experiencia de saberte siempre
acompañado. Es lo que vivieron los



discípulos de Emaús cuando,
mientras caminaban y conversaban
desorientados, Jesús se hizo presente
y «caminaba con ellos» ( Lc 24,15).
Un santo decía que «el cristianismo
no es un conjunto de verdades que
hay que creer, de leyes que hay que
cumplir, de prohibiciones. Así resulta
muy repugnante. El cristianismo es
una Persona que me amó tanto que
reclama mi amor. El cristianismo es
Cristo»[82].

157. Jesús puede unir a todos los
jóvenes de la Iglesia en un único
sueño, «un sueño grande y un sueño
capaz de cobijar a todos. Ese sueño
por el que Jesús dio la vida en la cruz
y el Espíritu Santo se desparramó y
tatuó a fuego el día de Pentecostés en
el corazón de cada hombre y cada
mujer, en el corazón de cada uno […].
Lo tatuó a la espera de que encuentre
espacio para crecer y para
desarrollarse. Un sueño, un sueño
llamado Jesús sembrado por el



Padre, Dios como Él –como el Padre–,
enviado por el Padre con la
confianza que crecerá y vivirá en
cada corazón. Un sueño concreto,
que es una persona, que corre por
nuestras venas, estremece el corazón
y lo hace bailar»[83].

El crecimiento y la maduración

158. Muchos jóvenes se preocupan
por su cuerpo, procurando el
desarrollo de la fuerza física o de la
apariencia. Otros se inquietan por
desarrollar sus capacidades y
conocimientos, y así se sienten más
seguros. Algunos apuntan más alto,
tratan de comprometerse más y
buscan un desarrollo espiritual. San
Juan decía: «Les escribo jóvenes
porque son fuertes, porque
conservan la Palabra de Dios» ( 1 Jn
2,14). Buscar al Señor, guardar su
Palabra, tratar de responderle con la
propia vida, crecer en las virtudes,
eso hace fuertes los corazones de los



jóvenes. Para eso hay que mantener
la conexión con Jesús, estar en línea
con Él, ya que no crecerás en la
felicidad y en la santidad sólo con tus
fuerzas y tu mente. Así como te
preocupa no perder la conexión a
Internet, cuida que esté activa tu
conexión con el Señor, y eso significa
no cortar el diálogo, escucharlo,
contarle tus cosas, y cuando no sepas
con claridad qué tendrías que hacer,
preguntarle: «Jesús, ¿qué harías tú
en mi lugar?»[84].

159. Espero que puedas valorarte
tanto a ti mismo, tomarte tan en
serio, que busques tu crecimiento
espiritual. Además de los
entusiasmos propios de la juventud,
también está la belleza de buscar «la
justicia, la fe, el amor, la paz» ( 2 Tm
2,22). Esto no significa perder la
espontaneidad, la frescura, el
entusiasmo, la ternura. Porque
hacerse adulto no implica abandonar
los mejores valores de esta etapa de



la vida. De otro modo, el Señor podrá
reprocharte un día: «De ti recuerdo
tu cariño juvenil, el amor de tu
noviazgo, cuando tú me seguías por
el desierto» ( Jr 2,2).

160. Al contrario, incluso un adulto
debe madurar sin perder los valores
de la juventud. Porque en realidad
cada etapa de la vida es una gracia
permanente, encierra un valor que
no debe pasar. Una juventud bien
vivida permanece como experiencia
interior, y en la vida adulta es
asumida, es profundizada y sigue
dando frutos. Si es propio del joven
sentirse atraído por lo infinito que se
abre y que comienza,[85] un riesgo
de la vida adulta, con sus
seguridades y comodidades, es acotar
cada vez más ese horizonte y perder
ese valor propio de los años jóvenes.
Pero debería suceder lo contrario:
madurar, crecer y organizar la
propia vida sin perder esa atracción,
esa apertura amplia, esa fascinación



por una realidad que siempre es
más. En cada momento de la vida
podremos renovar y acrecentar la
juventud. Cuando comencé mi
ministerio como Papa, el Señor me
amplió los horizontes y me regaló
una renovada juventud. Lo mismo
puede ocurrirle a un matrimonio de
muchos años, o a un monje en su
monasterio. Hay cosas que necesitan
“asentarse” con los años, pero esa
maduración puede convivir con un
fuego que se renueva, con un
corazón siempre joven.

161. Crecer es conservar y alimentar
las cosas más preciosas que te regala
la juventud, pero al mismo tiempo es
estar abierto a purificar lo que no es
bueno y a recibir nuevos dones de
Dios que te llama a desarrollar lo que
vale. A veces, los complejos de
inferioridad pueden llevarte a no
querer ver tus defectos y debilidades,
y de ese modo puedes cerrarte al
crecimiento y a la maduración. Mejor



déjate amar por Dios, que te ama así
como eres, que te valora y respeta,
pero también te ofrece más y más:
más de su amistad, más fervor en la
oración, más hambre de su Palabra,
más deseos de recibir a Cristo en la
Eucaristía, más ganas de vivir su
Evangelio, más fortaleza interior,
más paz y alegría espiritual.

162. Pero te recuerdo que no serás
santo y pleno copiando a otros. Ni
siquiera imitar a los santos significa
copiar su forma de ser y de vivir la
santidad: «Hay testimonios que son
útiles para estimularnos y
motivarnos, pero no para que
tratemos de copiarlos, porque eso
hasta podría alejarnos del camino
único y diferente que el Señor tiene
para nosotros»[86]. Tú tienes que
descubrir quién eres y desarrollar tu
forma propia de ser santo, más allá
de lo que digan y opinen los demás.
Llegar a ser santo es llegar a ser más
plenamente tú mismo, a ser ese que



Dios quiso soñar y crear, no una
fotocopia. Tu vida debe ser un
estímulo profético, que impulse a
otros, que deje una marca en este
mundo, esa marca única que sólo tú
podrás dejar. En cambio, si copias,
privarás a esta tierra, y también al
cielo, de eso que nadie más que tú
podrá ofrecer. Recuerdo que san
Juan de la Cruz, en su Cántico
Espiritual, escribía que cada uno
tenía que aprovechar sus consejos
espirituales «según su modo»[87],
porque el mismo Dios ha querido
manifestar su gracia «a unos en una
manera y a otros en otra»[88].

Sendas de fraternidad

163. Tu desarrollo espiritual se
expresa ante todo creciendo en el
amor fraterno, generoso,
misericordioso. Lo decía san Pablo:
«Que el Señor los haga progresar y
sobreabundar en el amor de unos
con otros, y en el amor para con

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#_ftn87


todos» ( 1 Ts 3,12). Ojalá vivas cada
vez más ese “éxtasis” que es salir de
ti mismo para buscar el bien de los
demás, hasta dar la vida.

164. Cuando un encuentro con Dios
se llama “éxtasis”, es porque nos saca
de nosotros mismos y nos eleva,
cautivados por el amor y la belleza
de Dios. Pero también podemos ser
sacados de nosotros mismos para
reconocer la belleza oculta en cada
ser humano, su dignidad, su
grandeza como imagen de Dios e hijo
del Padre. El Espíritu Santo quiere
impulsarnos para que salgamos de
nosotros mismos, abracemos a los
demás con el amor y busquemos su
bien. Por lo tanto, siempre es mejor
vivir la fe juntos y expresar nuestro
amor en una vida comunitaria,
compartiendo con otros jóvenes
nuestro afecto, nuestro tiempo,
nuestra fe y nuestras inquietudes. La
Iglesia ofrece muchos espacios
diversos para vivir la fe en



comunidad, porque todo es más fácil
juntos.

165. Las heridas recibidas pueden
llevarte a la tentación del
aislamiento, a replegarte sobre ti
mismo, a acumular rencores, pero
nunca dejes de escuchar el llamado
de Dios al perdón. Como bien
enseñaron los Obispos de Ruanda,
«la reconciliación con el otro pide
ante todo descubrir en él el
esplendor de la imagen de Dios […].
En esta óptica, es vital distinguir al
pecador de su pecado y de su ofensa,
para llegar a la verdadera
reconciliación. Esto significa que
odies el mal que el otro te inflige,
pero que continúes amándolo
porque reconoces su debilidad y ves
la imagen de Dios en él»[89].

166. A veces toda la energía, los
sueños y el entusiasmo de la
juventud se debilitan por la tentación
de encerrarnos en nosotros mismos,



en nuestros problemas, sentimientos
heridos, lamentos y comodidades. No
dejes que eso te ocurra, porque te
volverás viejo por dentro, y antes de
tiempo. Cada edad tiene su
hermosura, y a la juventud no
pueden faltarle la utopía
comunitaria, la capacidad de soñar
unidos, los grandes horizontes que
miramos juntos.

167. Dios ama la alegría de los
jóvenes y los invita especialmente a
esa alegría que se vive en comunión
fraterna, a ese gozo superior del que
sabe compartir, porque «hay más
alegría en dar que en recibir» ( Hch
20,35) y «Dios ama al que da con
alegría» (2 Co 9,7). El amor fraterno
multiplica nuestra capacidad de
gozo, ya que nos vuelve capaces de
gozar con el bien de los otros:
«Alégrense con los que están
alegres» ( Rm 12,15). Que la
espontaneidad y el impulso de tu
juventud se conviertan cada día más



en la espontaneidad del amor
fraterno, en la frescura para
reaccionar siempre con perdón, con
generosidad, con ganas de construir
comunidad. Un proverbio africano
dice: «Si quieres andar rápido,
camina solo. Si quieres llegar lejos,
camina con los otros». No nos
dejemos robar la fraternidad.

Jóvenes comprometidos

168. Es verdad que a veces, frente a
un mundo tan lleno de violencia y
egoísmo, los jóvenes pueden correr el
riesgo de encerrarse en pequeños
grupos, y así privarse de los desafíos
de la vida en sociedad, de un mundo
amplio, desafiante y necesitado.
Sienten que viven el amor fraterno,
pero quizás su grupo se convirtió en
una mera prolongación de su yo. Esto
se agrava si la vocación del laico se
concibe sólo como un servicio al
interno de la Iglesia (lectores,
acólitos, catequistas, etc.), olvidando



que la vocación laical es ante todo la
caridad en la familia, la caridad
social y la caridad política: es un
compromiso concreto desde la fe
para la construcción de una sociedad
nueva, es vivir en medio del mundo y
de la sociedad para evangelizar sus
diversas instancias, para hacer
crecer la paz, la convivencia, la
justicia, los derechos humanos, la
misericordia, y así extender el Reino
de Dios en el mundo.

169. Propongo a los jóvenes ir más
allá de los grupos de amigos y
construir la «amistad social, buscar
el bien común. La enemistad social
destruye. Y una familia se destruye
por la enemistad. Un país se destruye
por la enemistad. El mundo se
destruye por la enemistad. Y la
enemistad más grande es la guerra. Y
hoy día vemos que el mundo se está
destruyendo por la guerra. Porque
son incapaces de sentarse y hablar
[…]. Sean capaces de crear la amistad



social»[90]. No es fácil, siempre hay
que renunciar a algo, hay que
negociar, pero si lo hacemos
pensando en el bien de todos
podremos alcanzar la magnífica
experiencia de dejar de lado las
diferencias para luchar juntos por
algo común. Si logramos buscar
puntos de coincidencia en medio de
muchas disidencias, en ese empeño
artesanal y a veces costoso de tender
puentes, de construir una paz que
sea buena para todos, ese es el
milagro de la cultura del encuentro
que los jóvenes pueden atreverse a
vivir con pasión.

170. El Sínodo reconoció que
«aunque de forma diferente respecto
a las generaciones pasadas, el
compromiso social es un rasgo
específico de los jóvenes de hoy. Al
lado de algunos indiferentes, hay
muchos otros dispuestos a
comprometerse en iniciativas de
voluntariado, ciudadanía activa y



solidaridad social, que hay que
acompañar y alentar para que
emerjan los talentos, las
competencias y la creatividad de los
jóvenes y para incentivar que
asuman responsabilidades. El
compromiso social y el contacto
directo con los pobres siguen siendo
una ocasión fundamental para
descubrir o profundizar la fe y
discernir la propia vocación […]. Se
señaló también la disponibilidad al
compromiso en el campo político
para la construcción del bien
común»[91].

171. Hoy, gracias a Dios, los grupos de
jóvenes en parroquias, colegios,
movimientos o grupos universitarios
suelen salir a acompañar ancianos y
enfermos, o visitan barrios pobres, o
salen juntos a auxiliar a los
indigentes en las llamadas “noches
de la caridad”. Con frecuencia ellos
reconocen que en estas tareas es más
lo que reciben que lo que dan,



porque se aprende y se madura
mucho cuando uno se atreve a tomar
contacto con el sufrimiento de los
otros. Además, en los pobres hay una
sabiduría oculta, y ellos, con palabras
simples, pueden ayudarnos a
descubrir valores que no vemos.

172. Otros jóvenes participan en
programas sociales orientados a la
construcción de casas para los que
no tienen techo, o al saneamiento de
lugares contaminados, o a la
recolección de ayudas para los más
necesitados. Sería bueno que esa
energía comunitaria se aplicara no
sólo a acciones esporádicas sino de
una manera estable, con objetivos
claros y una buena organización que
ayude a realizar una tarea más
continuada y eficiente. Los
universitarios pueden unirse de
manera interdisciplinar para aplicar
su saber a la resolución de
problemas sociales, y en esta tarea
pueden trabajar codo a codo con



jóvenes de otras Iglesias o de otras
religiones.

173. Como en el milagro de Jesús, los
panes y los peces de los jóvenes
pueden multiplicarse (cf. Jn 6,4-13).
Igual que en la parábola, las
pequeñas semillas de los jóvenes se
convierten en árbol y cosecha (cf. Mt
13,23.31-32). Todo ello desde la
fuente viva de la Eucaristía, en la
cual nuestro pan y nuestro vino se
transfiguran para darnos Vida
eterna. Se les pide a los jóvenes una
tarea inmensa y difícil. Con la fe en
el Resucitado, podrán enfrentarla
con creatividad y esperanza, y
ubicándose siempre en el lugar del
servicio, como los sirvientes de
aquella boda, sorprendidos
colaboradores del primer signo de
Jesús, que sólo siguieron la consigna
de su Madre: «Hagan lo que Él les
diga» ( Jn 2,5). Misericordia,
creatividad y esperanza hacen crecer
la vida.



174. Quiero alentarte a este
compromiso, porque sé que «tu
corazón, corazón joven, quiere
construir un mundo mejor. Sigo las
noticias del mundo y veo que tantos
jóvenes, en muchas partes del
mundo, han salido por las calles para
expresar el deseo de una civilización
más justa y fraterna. Los jóvenes en
la calle. Son jóvenes que quieren ser
protagonistas del cambio. Por favor,
no dejen que otros sean los
protagonistas del cambio. Ustedes
son los que tienen el futuro. Por
ustedes entra el futuro en el mundo.
A ustedes les pido que también sean
protagonistas de este cambio. Sigan
superando la apatía y ofreciendo una
respuesta cristiana a las inquietudes
sociales y políticas que se van
planteando en diversas partes del
mundo. Les pido que sean
constructores del futuro, que se
metan en el trabajo por un mundo
mejor. Queridos jóvenes, por favor,
no balconeen la vida, métanse en



ella. Jesús no se quedó en el balcón,
se metió; no balconeen la vida,
métanse en ella como hizo
Jesús»[92]. Pero sobre todo, de una
manera o de otra, sean luchadores
por el bien común, sean servidores
de los pobres, sean protagonistas de
la revolución de la caridad y del
servicio, capaces de resistir las
patologías del individualismo
consumista y superficial.

Misioneros valientes

175. Enamorados de Cristo, los
jóvenes están llamados a dar
testimonio del Evangelio en todas
partes, con su propia vida. San
Alberto Hurtado decía que «ser
apóstoles no significa llevar una
insignia en el ojal de la chaqueta; no
significa hablar de la verdad, sino
vivirla, encarnarse en ella,
transformarse en Cristo. Ser apóstol
no es llevar una antorcha en la
mano, poseer la luz, sino ser la luz



[...]. El Evangelio [...] más que una
lección es un ejemplo. El mensaje
convertido en vida viviente»[93].

176. El valor del testimonio no
significa que se deba callar la
palabra. ¿Por qué no hablar de Jesús,
por qué no contarles a los demás que
Él nos da fuerzas para vivir, que es
bueno conversar con Él, que nos
hace bien meditar sus palabras?
Jóvenes, no dejen que el mundo los
arrastre a compartir sólo las cosas
malas o superficiales. Ustedes sean
capaces de ir contracorriente y sepan
compartir a Jesús, comuniquen la fe
que Él les regaló. Ojalá puedan sentir
en el corazón el mismo impulso
irresistible que movía a san Pablo
cuando decía: «¡Ay de mí si no
anuncio el Evangelio!» ( 1 Co 9,16).

177. «¿Adónde nos envía Jesús? No
hay fronteras, no hay límites: nos
envía a todos. El Evangelio no es
para algunos sino para todos. No es



sólo para los que nos parecen más
cercanos, más receptivos, más
acogedores. Es para todos. No tengan
miedo de ir y llevar a Cristo a
cualquier ambiente, hasta las
periferias existenciales, también a
quien parece más lejano, más
indiferente. El Señor busca a todos,
quiere que todos sientan el calor de
su misericordia y de su amor».[94] Y
nos invita a ir sin miedo con el
anuncio misionero, allí donde nos
encontremos y con quien estemos, en
el barrio, en el estudio, en el deporte,
en las salidas con los amigos, en el
voluntariado o en el trabajo, siempre
es bueno y oportuno compartir la
alegría del Evangelio. Así es como el
Señor se va acercando a todos. Y a
ustedes, jóvenes, los quiere como sus
instrumentos para derramar luz y
esperanza, porque quiere contar con
vuestra valentía, frescura y
entusiasmo.



178. No cabe esperar que la misión
sea fácil y cómoda. Algunos jóvenes
dieron su vida con tal de no frenar su
impulso misionero. Los Obispos de
Corea expresaron: «Esperamos que
podamos ser granos de trigo e
instrumentos para la salvación de la
humanidad, siguiendo el ejemplo de
los mártires. Aunque nuestra fe es
tan pequeña como una semilla de
mostaza, Dios le dará crecimiento y
la utilizará como un instrumento
para su obra de salvación»[95].
Amigos, no esperen a mañana para
colaborar en la transformación del
mundo con su energía, su audacia y
su creatividad. La vida de ustedes no
es un “mientras tanto”. Ustedes son
el ahora de Dios, que los quiere
fecundos[96]. Porque «es dando
como se recibe»[97], y la mejor
manera de preparar un buen futuro
es vivir bien el presente con entrega
y generosidad.

Capítulo sexto: Jóvenes con raíces



179. A veces he visto árboles jóvenes,
bellos, que elevaban sus ramas al
cielo buscando siempre más, y
parecían un canto de esperanza. Más
adelante, después de una tormenta,
los encontré caídos, sin vida. Porque
tenían pocas raíces, habían
desplegado sus ramas sin arraigarse
bien en la tierra, y así sucumbieron
ante los embates de la naturaleza.
Por eso me duele ver que algunos les
propongan a los jóvenes construir un
futuro sin raíces, como si el mundo
comenzara ahora. Porque «es
imposible que alguien crezca si no
tiene raíces fuertes que ayuden a
estar bien sostenido y agarrado a la
tierra. Es fácil “volarse” cuando no
hay desde donde agarrarse, de donde
sujetarse»[98].

Que no te arranquen de la tierra

180. Esta no es una cuestión
secundaria, y me parece bueno
dedicarle un breve capítulo.



Comprender esto permite distinguir
la alegría de la juventud de un falso
culto a la juventud que algunos
utilizan para seducir a los jóvenes y
utilizarlos para sus fines.

181. Piensen esto: si una persona les
hace una propuesta y les dice que
ignoren la historia, que no recojan la
experiencia de los mayores, que
desprecien todo lo pasado y que sólo
miren el futuro que él les ofrece, ¿no
es una forma fácil de atraparlos con
su propuesta para que solamente
hagan lo que él les dice? Esa persona
los necesita vacíos, desarraigados,
desconfiados de todo, para que sólo
confíen en sus promesas y se
sometan a sus planes. Así funcionan
las ideologías de distintos colores,
que destruyen (o de-construyen) todo
lo que sea diferente y de ese modo
pueden reinar sin oposiciones. Para
esto necesitan jóvenes que
desprecien la historia, que rechacen
la riqueza espiritual y humana que



se fue transmitiendo a lo largo de las
generaciones, que ignoren todo lo
que los ha precedido.

182. Al mismo tiempo, los
manipuladores utilizan otro recurso:
una adoración de la juventud, como
si todo lo que no sea joven se
convirtiera en detestable y caduco. El
cuerpo joven se vuelve el símbolo de
este nuevo culto, y entonces todo lo
que tenga que ver con ese cuerpo se
idolatra y se desea sin límites, y lo
que no sea joven se mira con
desprecio. Pero es un arma que en
primer lugar termina degradando a
los jóvenes, los vacía de valores
reales, los utiliza para obtener
beneficios personales, económicos o
políticos.

183. Queridos jóvenes, no acepten
que usen su juventud para fomentar
una vida superficial, que confunde la
belleza con la apariencia. Mejor
sepan descubrir que hay hermosura



en el trabajador que vuelve a su casa
sucio y desarreglado, pero con la
alegría de haber ganado el pan de
sus hijos. Hay una belleza
extraordinaria en la comunión de la
familia junto a la mesa y en el pan
compartido con generosidad, aunque
la mesa sea muy pobre. Hay
hermosura en la esposa despeinada y
casi anciana, que permanece
cuidando a su esposo enfermo más
allá de sus fuerzas y de su propia
salud. Aunque haya pasado la
primavera del noviazgo, hay
hermosura en la fidelidad de las
parejas que se aman en el otoño de la
vida, en esos viejitos que caminan de
la mano. Hay hermosura, más allá de
la apariencia o de la estética de
moda, en cada hombre y en cada
mujer que viven con amor su
vocación personal, en el servicio
desinteresado por la comunidad, por
la patria, en el trabajo generoso por
la felicidad de la familia,
comprometidos en el arduo trabajo



anónimo y gratuito de restaurar la
amistad social. Descubrir, mostrar y
resaltar esta belleza, que se parece a
la de Cristo en la cruz, es poner los
cimientos de la verdadera
solidaridad social y de la cultura del
encuentro.

184. Junto con las estrategias del
falso culto a la juventud y a la
apariencia, hoy se promueve una
espiritualidad sin Dios, una
afectividad sin comunidad y sin
compromiso con los que sufren, un
miedo a los pobres vistos como seres
peligrosos, y una serie de ofertas que
pretenden hacerles creer en un
futuro paradisíaco que siempre se
postergará para más adelante. No
quiero proponerles eso, y con todo
mi afecto quiero advertirles que no
se dejen dominar por esta ideología
que no los volverá más jóvenes, sino
que los convertirá en esclavos. Les
propongo otro camino, hecho de
libertad, de entusiasmo, de



creatividad, de horizontes nuevos,
pero cultivando al mismo tiempo
esas raíces que alimentan y
sostienen.

185. En esta línea, quiero destacar
que «numerosos Padres sinodales
provenientes de contextos no
occidentales señalan que en sus
países la globalización conlleva
auténticas formas de colonización
cultural, que desarraigan a los
jóvenes de la pertenencia a las
realidades culturales y religiosas de
las que provienen. Es necesario un
compromiso de la Iglesia para
acompañarlos en este paso sin que
pierdan los rasgos más valiosos de su
identidad»[99].

186. Hoy vemos una tendencia a
“homogeneizar” a los jóvenes, a
disolver las diferencias propias de su
lugar de origen, a convertirlos en
seres manipulables hechos en serie.
Así se produce una destrucción



cultural, que es tan grave como la
desaparición de las especies
animales y vegetales[100]. Por eso,
en un mensaje a jóvenes indígenas,
reunidos en Panamá, los exhorté a
«hacerse cargo de las raíces, porque
de las raíces viene la fuerza que los
va a hacer crecer, florecer y
fructificar»[101].

Tu relación con los ancianos

187. En el Sínodo se expresó que «los
jóvenes están proyectados hacia el
futuro y afrontan la vida con energía
y dinamismo. Sin embargo […] a
veces suelen prestar poca atención a
la memoria del pasado del que
provienen, en particular a los
numerosos dones que les han
transmitido sus padres y abuelos, al
bagaje cultural de la sociedad en la
que viven. Ayudar a los jóvenes a
descubrir la riqueza viva del pasado,
haciendo memoria y sirviéndose de
este para las propias decisiones y



posibilidades, es un verdadero acto
de amor hacia ellos, en vista de su
crecimiento y de las decisiones que
deberán tomar»[102].

188. La Palabra de Dios recomienda
no perder el contacto con los
ancianos, para poder recoger su
experiencia: «Acude a la reunión de
los ancianos, y si encuentras a un
sabio júntate a él […]. Si ves a un
hombre prudente, madruga para
buscarlo, que tus pies desgasten el
umbral de su puerta» ( Si 6,34.36). En
todo caso, los largos años que ellos
vivieron y todo lo que han pasado en
la vida, deben llevarnos a mirarlos
con respeto: «Ponte de pie ante el
hombre de canas» ( Lv 19,32). Porque
«la fuerza es el adorno de los
jóvenes, las canas son el honor de los
ancianos» (Pr 20,29).

189. La Biblia nos pide: «Escucha a tu
padre que te dio la vida, y no
desprecies a tu madre cuando sea



anciana» (Pr 23,22). El mandato de
honrar al padre y a la madre «es el
primer mandamiento que va
acompañado de una promesa» (Ef
6,2; cf. Ex 20,12; Dt 5,16; Lv 19,3), y la
promesa es: «serás feliz y se
prolongará tu vida sobre la
tierra» (Ef 6,3).

190. Esto no significa que tengas que
estar de acuerdo con todo lo que
ellos dicen, ni que debas aprobar
todas sus acciones. Un joven siempre
debería tener un espíritu crítico. San
Basilio Magno, refiriéndose a los
antiguos autores griegos,
recomendaba a los jóvenes que los
estimasen, pero que acogieran sólo lo
bueno que pudieran enseñarles.[103]
Se trata simplemente de estar
abiertos para recoger una sabiduría
que se comunica de generación en
generación, que puede convivir con
algunas miserias humanas, y que no
tiene por qué desaparecer ante las



novedades del consumo y del
mercado.

191. Al mundo nunca le sirvió ni le
servirá la ruptura entre
generaciones. Son los cantos de
sirena de un futuro sin raíces, sin
arraigo. Es la mentira que te hace
creer que sólo lo nuevo es bueno y
bello. La existencia de las relaciones
intergeneracionales implica que en
las comunidades se posea una
memoria colectiva, pues cada
generación retoma las enseñanzas de
sus antecesores, dejando así un
legado a sus sucesores. Esto
constituye marcos de referencia para
cimentar sólidamente una sociedad
nueva. Como dice el refrán: “Si el
joven supiese y el viejo pudiese, no
habría cosa que no se hiciese”.

Sueños y visiones

192. En la profecía de Joel
encontramos un anuncio que nos
permite entender esto de una



manera muy bella. Dice así:
«Derramaré mi Espíritu sobre toda
carne y sus hijos y sus hijas
profetizarán, y sus jóvenes verán
visiones y sus ancianos soñarán
sueños» ( Jl 3,1; cf. Hch 2,17). Si los
jóvenes y los viejos se abren al
Espíritu Santo, ambos producen una
combinación maravillosa. Los
ancianos sueñan y los jóvenes ven
visiones. ¿Cómo se complementan
ambas cosas?

193. Los ancianos tienen sueños
construidos con recuerdos, con
imágenes de tantas cosas vividas, con
la marca de la experiencia y de los
años. Si los jóvenes se arraigan en
esos sueños de los ancianos logran
ver el futuro, pueden tener visiones
que les abren el horizonte y les
muestran nuevos caminos. Pero si los
ancianos no sueñan, los jóvenes ya
no pueden mirar claramente el
horizonte.



194. Es lindo encontrar entre lo que
nuestros padres conservaron, algún
recuerdo que nos permite imaginar
lo que soñaron para nosotros
nuestros abuelos y nuestras abuelas.
Todo ser humano, aun antes de
nacer, ha recibido de parte de sus
abuelos como regalo, la bendición de
un sueño lleno de amor y de
esperanza: el de una vida mejor para
él. Y si no lo tuvo de ninguno de sus
abuelos, seguramente algún
bisabuelo sí lo soñó y se alegró por
él, contemplando en la cuna a sus
hijos y luego a sus nietos. El sueño
primero, el sueño creador de nuestro
Padre Dios, precede y acompaña la
vida de todos sus hijos. Hacer
memoria de esta bendición, que se
extiende de generación en
generación, es una herencia preciosa
que hay que saber conservar viva
para poder transmitirla también
nosotros.



195. Por eso es bueno dejar que los
ancianos hagan largas narraciones,
que a veces parecen mitológicas,
fantasiosas –son sueños de viejos–,
pero muchas veces están llenas de
rica experiencia, de símbolos
elocuentes, de mensajes ocultos. Esas
narraciones requieren tiempo, que
nos dispongamos gratuitamente a
escuchar y a interpretar con
paciencia, porque no entran en un
mensaje de las redes sociales.
Tenemos que aceptar que toda la
sabiduría que necesitamos para la
vida no puede encerrarse en los
límites que imponen los actuales
recursos de comunicación.

196. En el libro La sabiduría de los
años[104], expresé algunos deseos en
forma de pedidos. «¿Qué pido a los
ancianos, entre los cuales me cuento
yo mismo? Nos pido que seamos
guardianes de la memoria. Los
abuelos y las abuelas necesitamos
formar un coro. Me imagino a los



ancianos como el coro permanente
de un importante santuario
espiritual, en el que las oraciones de
súplica y los cantos de alabanza
sostienen a la comunidad entera que
trabaja y lucha en el terreno de la
vida»[105]. Es hermoso que «los
jóvenes y las muchachas también, los
viejos junto con los niños, alaben el
nombre del Señor» (Sal 148,12-13).

197. ¿Qué podemos darles los
ancianos? «A los jóvenes de hoy día
que viven su propia mezcla de
ambiciones heroicas y de
inseguridades, podemos recordarles
que una vida sin amor es una vida
infecunda»[106]. ¿Qué podemos
decirles? «A los jóvenes temerosos
podemos decirles que la ansiedad
frente al futuro puede ser
vencida»[107]. ¿Qué podemos
enseñarles? «A los jóvenes
excesivamente preocupados de sí
mismos podemos enseñarles que se
experimenta mayor alegría en dar



que en recibir, y que el amor no se
demuestra sólo con palabras, sino
también con obras»[108].

Arriesgar juntos

198. El amor que se da y que obra,
tantas veces se equivoca. El que
actúa, el que arriesga, quizás comete
errores. Aquí, en este momento,
puede resultar de interés traer el
testimonio de María Gabriela Perin,
huérfana de padre desde recién
nacida que reflexiona cómo esto
influyó en su vida, en una relación
que no duró pero que la hizo madre
y ahora abuela: «Lo que yo sé es que
Dios crea historias. En su genialidad
y su misericordia, Él toma nuestros
triunfos y fracasos y teje hermosos
tapices que están llenos de ironía. El
reverso del tejido puede parecer
desordenado con sus hilos enredados
–los acontecimientos de nuestra
vida– y tal vez sea ese lado con el que
nos obsesionamos cuando tenemos



dudas. Sin embargo, el lado bueno
del tapiz muestra una historia
magnífica, y ese es el lado que ve
Dios»[109]. Cuando las personas
mayores miran atentamente la vida,
a menudo saben de modo instintivo
lo que hay detrás de los hilos
enredados y reconocen lo que Dios
hace creativamente aun con nuestros
errores.

199. Si caminamos juntos, jóvenes y
ancianos, podremos estar bien
arraigados en el presente, y desde
aquí frecuentar el pasado y el futuro:
frecuentar el pasado, para aprender
de la historia y para sanar las heridas
que a veces nos condicionan;
frecuentar el futuro, para alimentar
el entusiasmo, hacer germinar
sueños, suscitar profecías, hacer
florecer esperanzas. De ese modo,
unidos, podremos aprender unos de
otros, calentar los corazones, inspirar
nuestras mentes con la luz del



Evangelio y dar nueva fuerza a
nuestras manos.

200. Las raíces no son anclas que nos
atan a otras épocas y nos impiden
encarnarnos en el mundo actual
para hacer nacer algo nuevo. Son,
por el contrario, un punto de arraigo
que nos permite desarrollarnos y
responder a los nuevos desafíos.
Entonces tampoco sirve «que nos
sentemos a añorar tiempos pasados;
hemos de asumir con realismo y
amor nuestra cultura y llenarla de
Evangelio. Somos enviados hoy para
anunciar la Buena Noticia de Jesús a
los tiempos nuevos. Hemos de amar
nuestra hora con sus posibilidades y
riesgos, con sus alegrías y dolores,
con sus riquezas y sus límites, con
sus aciertos y sus errores»[110].

201. En el Sínodo, uno de los jóvenes
auditores proveniente de las islas
Samoa, dijo que la Iglesia es una
canoa, en la cual los viejos ayudan a



mantener la dirección interpretando
la posición de las estrellas, y los
jóvenes reman con fuerza
imaginando lo que les espera más
allá. No nos dejemos llevar ni por los
jóvenes que piensan que los adultos
son un pasado que ya no cuenta, que
ya caducó, ni por los adultos que
creen saber siempre cómo deben
comportarse los jóvenes. Mejor
subámonos todos a la misma canoa y
entre todos busquemos un mundo
mejor, bajo el impulso siempre
nuevo del Espíritu Santo.

Capítulo séptimo: La pastoral de
los jóvenes

202. La pastoral juvenil, tal como
estábamos acostumbrados a llevarla
adelante, ha sufrido el embate de los
cambios sociales y culturales. Los
jóvenes, en las estructuras
habituales, muchas veces no
encuentran respuestas a sus
inquietudes, necesidades,



problemáticas y heridas. La
proliferación y crecimiento de
asociaciones y movimientos con
características predominantemente
juveniles pueden ser interpretados
como una acción del Espíritu que
abre caminos nuevos. Se hace
necesario, sin embargo, ahondar en
la participación de estos en la
pastoral de conjunto de la Iglesia, así
como en una mayor comunión entre
ellos en una mejor coordinación de
la acción. Si bien no siempre es fácil
abordar a los jóvenes, se está
creciendo en dos aspectos: la
conciencia de que es toda la
comunidad la que los evangeliza y la
urgencia de que ellos tengan un
protagonismo mayor en las
propuestas pastorales.

Una pastoral sinodal

203. Quiero destacar que los mismos
jóvenes son agentes de la pastoral
juvenil, acompañados y guiados,



pero libres para encontrar caminos
siempre nuevos con creatividad y
audacia. Por consiguiente, estaría de
más que me detuviera aquí a
proponer alguna especie de manual
de pastoral juvenil o una guía de
pastoral práctica. Se trata más bien
de poner en juego la astucia, el
ingenio y el conocimiento que tienen
los mismos jóvenes de la
sensibilidad, el lenguaje y las
problemáticas de los demás jóvenes.

204. Ellos nos hacen ver la necesidad
de asumir nuevos estilos y nuevas
estrategias. Por ejemplo, mientras los
adultos suelen preocuparse por tener
todo planificado, con reuniones
periódicas y horarios fijos, hoy la
mayoría de los jóvenes difícilmente
se siente atraída por esos esquemas
pastorales. La pastoral juvenil
necesita adquirir otra flexibilidad, y
convocar a los jóvenes a eventos, a
acontecimientos que cada tanto les
ofrezcan un lugar donde no sólo



reciban una formación, sino que
también les permitan compartir la
vida, celebrar, cantar, escuchar
testimonios reales y experimentar el
encuentro comunitario con el Dios
vivo.

205. Por otra parte, sería muy
deseable recoger todavía más las
buenas prácticas: aquellas
metodologías, aquellos lenguajes,
aquellas motivaciones que han sido
realmente atractivas para acercar a
los jóvenes a Cristo y a la Iglesia. No
importa de qué color sean, si son
“conservadoras o progresistas”, si
son “de derecha o de izquierda”. Lo
importante es que recojamos todo lo
que haya dado buenos resultados y
sea eficaz para comunicar la alegría
del Evangelio.

206. La pastoral juvenil sólo puede
ser sinodal, es decir, conformando
un “caminar juntos” que implica una
«valorización de los carismas que el



Espíritu concede según la vocación y
el rol de cada uno de los miembros
[de la Iglesia], mediante un
dinamismo de corresponsabilidad
[…]. Animados por este espíritu,
podremos encaminarnos hacia una
Iglesia participativa y
corresponsable, capaz de valorizar la
riqueza de la variedad que la
compone, que acoja con gratitud el
aporte de los fieles laicos, incluyendo
a jóvenes y mujeres, la contribución
de la vida consagrada masculina y
femenina, la de los grupos,
asociaciones y movimientos. No hay
que excluir a nadie, ni dejar que
nadie se autoexcluya»[111].

207. De este modo, aprendiendo unos
de otros, podremos reflejar mejor ese
poliedro maravilloso que debe ser la
Iglesia de Jesucristo. Ella puede
atraer a los jóvenes precisamente
porque no es una unidad monolítica,
sino un entramado de dones
variados que el Espíritu derrama



incesantemente en ella, haciéndola
siempre nueva a pesar de sus
miserias.

208. En el Sínodo aparecieron
muchas propuestas concretas
orientadas a renovar la pastoral
juvenil y a liberarla de esquemas que
ya no son eficaces porque no entran
en diálogo con la cultura actual de
los jóvenes. Se comprende que no
podría aquí recogerlas a todas, y
algunas de ellas pueden encontrarse
en el Documento final del Sínodo.

Grandes líneas de acción

209. Sólo quisiera destacar
brevemente que la pastoral juvenil
implica dos grandes líneas de acción.
Una es la búsqueda, la convocatoria,
el llamado que atraiga a nuevos
jóvenes a la experiencia del Señor.
La otra es el crecimiento, el
desarrollo de un camino de
maduración de los que ya han hecho
esa experiencia.



210. Con respecto a lo primero, la
búsqueda, confío en la capacidad de
los mismos jóvenes, que saben
encontrar los caminos atractivos
para convocar. Saben organizar
festivales, competencias deportivas, e
incluso saben evangelizar en las
redes sociales con mensajes,
canciones, videos y otras
intervenciones. Sólo hay que
estimular a los jóvenes y darles
libertad para que ellos se
entusiasmen misionando en los
ámbitos juveniles. El primer anuncio
puede despertar una honda
experiencia de fe en medio de un
“retiro de impacto”, en una
conversación en un bar, en un recreo
de la facultad, o por cualquiera de los
insondables caminos de Dios. Pero lo
más importante es que cada joven se
atreva a sembrar el primer anuncio
en esa tierra fértil que es el corazón
de otro joven.



211. En esta búsqueda se debe
privilegiar el idioma de la
proximidad, el lenguaje del amor
desinteresado, relacional y
existencial que toca el corazón, llega
a la vida, despierta esperanza y
deseos. Es necesario acercarse a los
jóvenes con la gramática del amor,
no con el proselitismo. El lenguaje
que la gente joven entiende es el de
aquellos que dan la vida, el de quien
está allí por ellos y para ellos, y el de
quienes, a pesar de sus límites y
debilidades, tratan de vivir su fe con
coherencia. Al mismo tiempo,
todavía tenemos que buscar con
mayor sensibilidad cómo encarnar el
kerygma en el lenguaje que hablan
los jóvenes de hoy.

212. Con respecto al crecimiento,
quiero hacer una importante
advertencia. En algunos lugares
ocurre que, después de haber
provocado en los jóvenes una intensa
experiencia de Dios, un encuentro



con Jesús que tocó sus corazones,
luego solamente les ofrecen
encuentros de “formación” donde
sólo se abordan cuestiones
doctrinales y morales: sobre los
males del mundo actual, sobre la
Iglesia, sobre la Doctrina Social,
sobre la castidad, sobre el
matrimonio, sobre el control de la
natalidad y sobre otros temas. El
resultado es que muchos jóvenes se
aburren, pierden el fuego del
encuentro con Cristo y la alegría de
seguirlo, muchos abandonan el
camino y otros se vuelven tristes y
negativos. Calmemos la obsesión por
transmitir un cúmulo de contenidos
doctrinales, y ante todo tratemos de
suscitar y arraigar las grandes
experiencias que sostienen la vida
cristiana. Como decía Romano
Guardini: «en la experiencia de un
gran amor [...] todo cuanto acontece
se convierte en un episodio dentro de
su ámbito»[112].



213. Cualquier proyecto formativo,
cualquier camino de crecimiento
para los jóvenes, debe incluir
ciertamente una formación doctrinal
y moral. Es igualmente importante
que esté centrado en dos grandes
ejes: uno es la profundización del 
kerygma, la experiencia fundante del
encuentro con Dios a través de Cristo
muerto y resucitado. El otro es el
crecimiento en el amor fraterno, en
la vida comunitaria, en el servicio.

214. Insistí mucho sobre esto en 
Evangelii gaudium y creo que es
oportuno recordarlo. Por una parte,
sería un grave error pensar que en la
pastoral juvenil «el kerygma es
abandonado en pos de una
formación supuestamente más
“sólida”. Nada hay más sólido, más
profundo, más seguro, más denso y
más sabio que ese anuncio. Toda
formación cristiana es ante todo la
profundización del kerygma que se
va haciendo carne cada vez más y



mejor»[113]. Por consiguiente, la
pastoral juvenil siempre debe incluir
momentos que ayuden a renovar y
profundizar la experiencia personal
del amor de Dios y de Jesucristo vivo.
Lo hará con diversos recursos:
testimonios, canciones, momentos de
adoración, espacios de reflexión
espiritual con la Sagrada Escritura, e
incluso con diversos estímulos a
través de las redes sociales. Pero
jamás debe sustituirse esta
experiencia gozosa de encuentro con
el Señor por una suerte de
“adoctrinamiento”.

215. Por otra parte, cualquier plan de
pastoral juvenil debe incorporar
claramente medios y recursos
variados para ayudar a los jóvenes a
crecer en la fraternidad, a vivir como
hermanos, a ayudarse mutuamente,
a crear comunidad, a servir a los
demás, a estar cerca de los pobres. Si
el amor fraterno es el «mandamiento
nuevo» ( Jn 13,34), si es «la plenitud



de la Ley» (Rm 13,10), si es lo que
mejor manifiesta nuestro amor a
Dios, entonces debe ocupar un lugar
relevante en todo plan de formación
y crecimiento de los jóvenes.

Ambientes adecuados

216. En todas nuestras instituciones
necesitamos desarrollar y potenciar
mucho más nuestra capacidad de
acogida cordial, porque muchos de
los jóvenes que llegan lo hacen en
una profunda situación de orfandad.
Y no me refiero a determinados
conflictos familiares, sino a una
experiencia que atañe por igual a
niños, jóvenes y adultos, madres,
padres e hijos. Para tantos huérfanos
y huérfanas, nuestros
contemporáneos, ¿nosotros mismos
quizás?, las comunidades como la
parroquia y la escuela deberían
ofrecer caminos de amor gratuito y
promoción, de afirmación y
crecimiento. Muchos jóvenes se



sienten hoy hijos del fracaso, porque
los sueños de sus padres y abuelos se
quemaron en la hoguera de la
injusticia, de la violencia social, del
sálvese quien pueda. ¡Cuánto
desarraigo! Si los jóvenes crecieron
en un mundo de cenizas no es fácil
que puedan sostener el fuego de
grandes ilusiones y proyectos. Si
crecieron en un desierto vacío de
sentido, ¿cómo podrán tener ganas
de sacrificarse para sembrar? La
experiencia de discontinuidad, de
desarraigo y la caída de las certezas
básicas, fomentada en la cultura
mediática actual, provocan esa
sensación de profunda orfandad a la
cual debemos responder creando
espacios fraternos y atractivos donde
se viva con un sentido.

217. Crear “hogar” en definitiva «es
crear familia; es aprender a sentirse
unidos a los otros más allá de
vínculos utilitarios o funcionales,
unidos de tal manera que sintamos la



vida un poco más humana. Crear
hogares, “casas de comunión”, es
permitir que la profecía tome cuerpo
y haga nuestras horas y días menos
inhóspitos, menos indiferentes y
anónimos. Es tejer lazos que se
construyen con gestos sencillos,
cotidianos y que todos podemos
realizar. Un hogar, y lo sabemos
todos muy bien, necesita de la
colaboración de todos. Nadie puede
ser indiferente o ajeno, ya que cada
uno es piedra necesaria en su
construcción. Y eso implica pedirle al
Señor que nos regale la gracia de
aprender a tenernos paciencia, de
aprender a perdonarse; aprender
todos los días a volver a empezar. Y,
¿cuántas veces perdonar o volver a
empezar? Setenta veces siete, todas
las que sean necesarias. Crear lazos
fuertes exige de la confianza que se
alimenta todos los días de la
paciencia y el perdón. Y así se
produce el milagro de experimentar
que aquí se nace de nuevo, aquí



todos nacemos de nuevo porque
sentimos actuante la caricia de Dios
que nos posibilita soñar el mundo
más humano y, por tanto, más
divino»[114].

218. En este marco, en nuestras
instituciones necesitamos ofrecerles
a los jóvenes lugares propios que
ellos puedan acondicionar a su gusto,
y donde puedan entrar y salir con
libertad, lugares que los acojan y
donde puedan acercarse
espontáneamente y con confianza al
encuentro de otros jóvenes tanto en
los momentos de sufrimiento o de
aburrimiento, como cuando deseen
celebrar sus alegrías. Algo de esto
han logrado algunos Oratorios y
otros centros juveniles, que en
muchos casos son el ambiente de
amistades y de noviazgo, de
reencuentros, donde pueden
compartir la música, la recreación, el
deporte, y también la reflexión y la
oración con pequeños subsidios y



diversas propuestas. De este modo se
abre paso ese indispensable anuncio
persona a persona que no puede ser
reemplazado por ningún recurso ni
estrategia pastoral.

219. «La amistad y las relaciones, a
menudo también en grupos más o
menos estructurados, ofrecen la
oportunidad de reforzar
competencias sociales y relacionales
en un contexto en el que no se evalúa
ni se juzga a la persona. La
experiencia de grupo constituye a su
vez un recurso para compartir la fe y
para ayudarse mutuamente en el
testimonio. Los jóvenes son capaces
de guiar a otros jóvenes y de vivir un
verdadero apostolado entre sus
amigos»[115].

220. Esto no significa que se aíslen y
pierdan todo contacto con las
comunidades de parroquias,
movimientos y otras instituciones
eclesiales. Pero ellos se integrarán



mejor a comunidades abiertas, vivas
en la fe, deseosas de irradiar a
Jesucristo, alegres, libres, fraternas y
comprometidas. Estas comunidades
pueden ser los cauces donde ellos
sientan que es posible cultivar
preciosas relaciones.

La pastoral de las instituciones
educativas

221. La escuela es sin duda una
plataforma para acercarse a los
niños y a los jóvenes. Es un lugar
privilegiado para la promoción de la
persona, y por esto la comunidad
cristiana le ha dedicado gran
atención, ya sea formando docentes y
dirigentes, como también
instituyendo escuelas propias, de
todo tipo y grado. En este campo el
Espíritu ha suscitado innumerables
carismas y testimonios de santidad.
Sin embargo, la escuela necesita una
urgente autocrítica si vemos los
resultados que deja la pastoral de



muchas de ellas, una pastoral
concentrada en la instrucción
religiosa que a menudo es incapaz de
provocar experiencias de fe
perdurables. Además, hay algunos
colegios católicos que parecen estar
organizados sólo para la
preservación. La fobia al cambio
hace que no puedan tolerar la
incertidumbre y se replieguen ante
los peligros, reales o imaginarios, que
todo cambio trae consigo. La escuela
convertida en un “búnker” que
protege de los errores “de afuera”, es
la expresión caricaturizada de esta
tendencia. Esa imagen refleja de un
modo estremecedor lo que
experimentan muchísimos jóvenes al
egresar de algunos establecimientos
educativos: una insalvable
inadecuación entre lo que les
enseñaron y el mundo en el cual les
toca vivir. Aun las propuestas
religiosas y morales que recibieron
no los han preparado para
confrontarlas con un mundo que las



ridiculiza, y no han aprendido
formas de orar y de vivir la fe que
puedan ser fácilmente sostenidas en
medio del ritmo de esta sociedad. En
realidad, una de las alegrías más
grandes de un educador se produce
cuando puede ver a un estudiante
constituirse a sí mismo como una
persona fuerte, integrada,
protagonista y capaz de dar.

222. La escuela católica sigue siendo
esencial como espacio de
evangelización de los jóvenes. Es
importante tener en cuenta algunos
criterios inspiradores señalados en 
Veritatis gaudium en vista a una
renovación y relanzamiento de las
escuelas y universidades “en salida”
misionera, tales como: la experiencia
del kerygma, el diálogo a todos los
niveles, la interdisciplinariedad y la
transdisciplinariedad, el fomento de
la cultura del encuentro, la urgente
necesidad de “crear redes” y la
opción por los últimos, por aquellos

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html


que la sociedad descarta y
desecha[116]. También la capacidad
de integrar los saberes de la cabeza,
el corazón y las manos.

223. Por otra parte, no podemos
separar la formación espiritual de la
formación cultural. La Iglesia
siempre quiso desarrollar para los
jóvenes espacios para la mejor
cultura. No debe renunciar a hacerlo
porque los jóvenes tienen derecho a
ella. Y «hoy en día, sobre todo, el
derecho a la cultura significa
proteger la sabiduría, es decir, un
saber humano y que humaniza. Con
demasiada frecuencia estamos
condicionados por modelos de vida
triviales y efímeros que empujan a
perseguir el éxito a bajo costo,
desacreditando el sacrificio,
inculcando la idea de que el estudio
no es necesario si no da
inmediatamente algo concreto. No, el
estudio sirve para hacerse preguntas,
para no ser anestesiado por la



banalidad, para buscar sentido en la
vida. Se debe reclamar el derecho a
que no prevalezcan las muchas
sirenas que hoy distraen de esta
búsqueda. Ulises, para no rendirse al
canto de las sirenas, que seducían a
los marineros y los hacían estrellarse
contra las rocas, se ató al árbol de la
nave y tapó las orejas de sus
compañeros de viaje. En cambio,
Orfeo, para contrastar el canto de las
sirenas, hizo otra cosa: entonó una
melodía más hermosa, que encantó a
las sirenas. Esta es su gran tarea:
responder a los estribillos
paralizantes del consumismo
cultural con opciones dinámicas y
fuertes, con la investigación, el
conocimiento y el compartir»[117].

Distintos ámbitos para
desarrollos pastorales

224. Muchos jóvenes son capaces de
aprender a gustar del silencio y de la
intimidad con Dios. También han



crecido los grupos que se reúnen a
adorar al Santísimo o a orar con la
Palabra de Dios. No hay que
menospreciar a los jóvenes como si
fueran incapaces de abrirse a
propuestas contemplativas. Sólo hace
falta encontrar los estilos y las
modalidades adecuadas para
ayudarlos a iniciarse en esta
experiencia de tan alto valor. Con
respecto a los ámbitos de culto y
oración, «en diversos contextos los
jóvenes católicos piden propuestas
de oración y momentos
sacramentales que incluyan su vida
cotidiana en una liturgia fresca,
auténtica y alegre»[118]. Es
importante aprovechar los
momentos más fuertes del año
litúrgico, particularmente la Semana
Santa, Pentecostés y Navidad. Ellos
también disfrutan de otros
encuentros festivos, que cortan la
rutina y que ayudan a experimentar
la alegría de la fe.



225. Una oportunidad única para el
crecimiento y también de apertura al
don divino de la fe y la caridad es el
servicio: muchos jóvenes se sienten
atraídos por la posibilidad de ayudar
a otros, especialmente a niños y
pobres. A menudo este servicio es el
primer paso para descubrir o
redescubrir la vida cristiana y
eclesial. Muchos jóvenes se cansan
de nuestros itinerarios de formación
doctrinal, e incluso espiritual, y a
veces reclaman la posibilidad de ser
más protagonistas en actividades que
hagan algo por la gente.

226. No podemos olvidar las
expresiones artísticas, como el teatro,
la pintura, etc. «Del todo peculiar es
la importancia de la música, que
representa un verdadero ambiente
en el que los jóvenes están
constantemente inmersos, así como
una cultura y un lenguaje capaces de
suscitar emociones y de plasmar la
identidad. El lenguaje musical



representa también un recurso
pastoral, que interpela en particular
la liturgia y su renovación»[119]. El
canto puede ser un gran estímulo
para el caminar de los jóvenes. Decía
san Agustín: «Canta, pero camina;
alivia con el canto tu trabajo, no
ames la pereza: canta y camina […].
Tú, si avanzas, caminas; pero avanza
en el bien, en la recta fe, en las
buenas obras: canta y camina»[120].

227. «Es igualmente significativa la
relevancia que tiene entre los
jóvenes la práctica deportiva, cuyas
potencialidades en clave educativa y
formativa la Iglesia no debe
subestimar, sino mantener una
sólida presencia en este campo. El
mundo del deporte necesita ser
ayudado a superar las ambigüedades
que lo golpean, como la mitificación
de los campeones, el sometimiento a
lógicas comerciales y la ideología del
éxito a toda costa»[121]. En la base
de la experiencia deportiva está «la



alegría: la alegría de moverse, la
alegría de estar juntos, la alegría por
la vida y los dones que el Creador
nos hace cada día»[122]. Por otra
parte, algunos Padres de la Iglesia
han tomado el ejemplo de las
prácticas deportivas para invitar a
los jóvenes a crecer en la fortaleza y
dominar la modorra o la comodidad.
San Basilio Magno, dirigiéndose a los
jóvenes, tomaba el ejemplo del
esfuerzo que requiere el deporte y
así les inculcaba la capacidad de
sacrificarse para crecer en las
virtudes: «Tras miles y miles de
sufrimientos y haber incrementado
su fortaleza por muchos métodos,
tras haber sudado mucho en
fatigosos ejercicios gimnásticos […] y
llevar en lo demás, para no
alargarme en mis palabras, una
existencia tal que su vida antes de la
competición no es sino una
preparación para esta, […] arrostran
todo tipo de fatigas y peligros para
ganar la corona […]. ¿Y nosotros, que



tenemos delante unos premios de la
vida tan maravillosos en número y
grandeza como para que sean
imposibles de definir con palabras,
durmiendo a pierna suelta y
viviendo en total ausencia de
peligros, vendremos a tomarlos con
una mano?»[123].

228. En muchos adolescentes y
jóvenes despierta especial atracción
el contacto con la creación, y son
sensibles hacia el cuidado del
ambiente, como ocurre con los 
Scouts y con otros grupos que
organizan jornadas de contacto con
la naturaleza, campamentos,
caminatas, expediciones y campañas
ambientales. En el espíritu de san
Francisco de Asís, son experiencias
que pueden significar un camino
para iniciarse en la escuela de la
fraternidad universal y en la oración
contemplativa.



229. Estas y otras diversas
posibilidades que se abren a la
evangelización de los jóvenes, no
deberían hacernos olvidar que, más
allá de los cambios de la historia y de
la sensibilidad de los jóvenes, hay
regalos de Dios que son siempre
actuales, que contienen una fuerza
que trasciende todas las épocas y
todas las circunstancias: la Palabra
del Señor siempre viva y eficaz, la
presencia de Cristo en la Eucaristía
que nos alimenta, y el Sacramento
del perdón que nos libera y fortalece.
También podemos mencionar la
inagotable riqueza espiritual que
conserva la Iglesia en el testimonio
de sus santos y en la enseñanza de
los grandes maestros espirituales.
Aunque tengamos que respetar
diversas etapas, y a veces
necesitemos esperar con paciencia el
momento justo, no podremos dejar
de invitar a los jóvenes a estos
manantiales de vida nueva, no



tenemos derecho a privarlos de tanto
bien.

Una pastoral popular juvenil

230. Además de la pastoral habitual
que realizan las parroquias y los
movimientos, según determinados
esquemas, es muy importante dar
lugar a una “pastoral popular
juvenil”, que tiene otro estilo, otros
tiempos, otro ritmo, otra
metodología. Consiste en una
pastoral más amplia y flexible que
estimule, en los distintos lugares
donde se mueven los jóvenes reales,
esos liderazgos naturales y esos
carismas que el Espíritu Santo ya ha
sembrado entre ellos. Se trata ante
todo de no ponerles tantos
obstáculos, normas, controles y
marcos obligatorios a esos jóvenes
creyentes que son líderes naturales
en los barrios y en diversos
ambientes. Sólo hay que
acompañarlos y estimularlos,



confiando un poco más en la
genialidad del Espíritu Santo que
actúa como quiere.

231. Hablamos de líderes realmente
“populares”, no elitistas o
clausurados en pequeños grupos de
selectos. Para que sean capaces de
generar una pastoral popular en el
mundo de los jóvenes hace falta que
«aprendan a auscultar el sentir del
pueblo, a constituirse en sus voceros
y a trabajar por su promoción»[124].
Cuando hablamos de “pueblo” no
debe entenderse las estructuras de la
sociedad o de la Iglesia, sino el
conjunto de personas que no
caminan como individuos sino como
el entramado de una comunidad de
todos y para todos, que no puede
dejar que los más pobres y débiles se
queden atrás: «El pueblo desea que
todos participen de los bienes
comunes y por eso acepta adaptarse
al paso de los últimos para llegar
todos juntos»[125]. Los líderes



populares, entonces, son aquellos
que tienen la capacidad de
incorporar a todos, incluyendo en la
marcha juvenil a los más pobres,
débiles, limitados y heridos. No les
tienen asco ni miedo a los jóvenes
lastimados y crucificados.

232. En esta misma línea,
especialmente con los jóvenes que no
crecieron en familias o instituciones
cristianas, y están en un camino de
lenta maduración, tenemos que
estimular el “bien posible”[126].
Cristo nos advirtió que no
pretendamos que todo sea sólo trigo
(cf. Mt 13,24-30). A veces, por
pretender una pastoral juvenil
aséptica, pura, marcada por ideas
abstractas, alejada del mundo y
preservada de toda mancha,
convertimos el Evangelio en una
oferta desabrida, incomprensible,
lejana, separada de las culturas
juveniles y apta solamente para una 
élite juvenil cristiana que se siente



diferente, pero que en realidad flota
en un aislamiento sin vida ni
fecundidad. Así, con la cizaña que
rechazamos, arrancamos o
sofocamos miles de brotes que
intentan crecer en medio de los
límites.

233. En lugar de «sofocarlos con un
conjunto de reglas que dan una
imagen estrecha y moralista del
cristianismo, estamos llamados a
invertir en su audacia y a educarlos
para que asuman sus
responsabilidades, seguros de que
incluso el error, el fracaso y las crisis
son experiencias que pueden
fortalecer su humanidad»[127].

234. En el Sínodo se exhortó a
construir una pastoral juvenil capaz
de crear espacios inclusivos, donde
haya lugar para todo tipo de jóvenes
y donde se manifieste realmente que
somos una Iglesia de puertas
abiertas. Ni siquiera hace falta que



alguien asuma completamente todas
las enseñanzas de la Iglesia para que
pueda participar de algunos de
nuestros espacios para jóvenes. Basta
una actitud abierta para todos los
que tengan el deseo y la disposición
de dejarse encontrar por la verdad
revelada por Dios. Algunas
propuestas pastorales pueden
suponer un camino ya recorrido en
la fe, pero necesitamos una pastoral
popular juvenil que abra puertas y
ofrezca espacio a todos y a cada uno
con sus dudas, sus traumas, sus
problemas y su búsqueda de
identidad, sus errores, su historia,
sus experiencias del pecado y todas
sus dificultades.

235. Debe haber lugar también para
«todos aquellos que tienen otras
visiones de la vida, profesan otros
credos o se declaran ajenos al
horizonte religioso. Todos los
jóvenes, sin exclusión, están en el
corazón de Dios y, por lo tanto, en el



corazón de la Iglesia. Reconocemos
con franqueza que no siempre esta
afirmación que resuena en nuestros
labios encuentra una expresión real
en nuestra acción pastoral: con
frecuencia nos quedamos encerrados
en nuestros ambientes, donde su voz
no llega, o nos dedicamos a
actividades menos exigentes y más
gratificantes, sofocando esa sana
inquietud pastoral que nos hace salir
de nuestras supuestas seguridades. Y
eso que el Evangelio nos pide ser
audaces y queremos serlo, sin
presunción y sin hacer proselitismo,
dando testimonio del amor del Señor
y tendiendo la mano a todos los
jóvenes del mundo»[128].

236. La pastoral juvenil, cuando deja
de ser elitista y acepta ser “popular”,
es un proceso lento, respetuoso,
paciente, esperanzado, incansable,
compasivo. En el Sínodo se propuso
el ejemplo de los discípulos de Emaús
(cf. Lc 24,13-35), que también puede



ser un modelo de lo que ocurre en la
pastoral juvenil:

237. «Jesús camina con los dos
discípulos que no han comprendido
el sentido de lo sucedido y se están
alejando de Jerusalén y de la
comunidad. Para estar en su
compañía, recorre el camino con
ellos. Los interroga y se dispone a
una paciente escucha de su versión
de los hechos para ayudarles a 
reconocer lo que están viviendo.
Después, con afecto y energía, les
anuncia la Palabra, guiándolos a 
interpretar a la luz de las Escrituras
los acontecimientos que han vivido.
Acepta la invitación a quedarse con
ellos al atardecer: entra en su noche.
En la escucha, su corazón se
reconforta y su mente se ilumina, al
partir el pan se abren sus ojos. Ellos
mismos eligen emprender sin
demora el camino en dirección
opuesta, para volver a la comunidad
y compartir la experiencia del



encuentro con Jesús
resucitado»[129].

238. Las diversas manifestaciones de
piedad popular, especialmente las
peregrinaciones, atraen a gente
joven que no suele insertarse
fácilmente en las estructuras
eclesiales, y son una expresión
concreta de la confianza en Dios.
Estas formas de búsqueda de Dios,
presentes particularmente en los
jóvenes más pobres, pero también en
los demás sectores de la sociedad, no
deben ser despreciadas sino
alentadas y estimuladas. Porque la
piedad popular «es una manera
legítima de vivir la fe»[130] y es
«expresión de la acción misionera
espontánea del Pueblo de Dios»[131].

Siempre misioneros

239. Quiero recordar que no hace
falta recorrer un largo camino para
que los jóvenes sean misioneros. Aun
los más débiles, limitados y heridos



pueden serlo a su manera, porque
siempre hay que permitir que el bien
se comunique, aunque conviva con
muchas fragilidades. Un joven que va
a una peregrinación a pedirle ayuda
a la Virgen, e invita a un amigo o
compañero para que lo acompañe,
con ese simple gesto está realizando
una valiosa acción misionera. Junto
con la pastoral popular juvenil hay,
inseparablemente, una misión
popular, incontrolable, que rompe
todos los esquemas eclesiásticos.
Acompañémosla, alentémosla, pero
no pretendamos regularla
demasiado.

240. Si sabemos escuchar lo que nos
está diciendo el Espíritu, no podemos
ignorar que la pastoral juvenil debe
ser siempre una pastoral misionera.
Los jóvenes se enriquecen mucho
cuando vencen la timidez y se
atreven a visitar hogares, y de ese
modo toman contacto con la vida de
la gente, aprenden a mirar más allá



de su familia y de su grupo,
comienzan a entender la vida de una
manera más amplia. Al mismo
tiempo, su fe y su sentido de
pertenencia a la Iglesia se fortalecen.
Las misiones juveniles, que suelen
organizarse en las vacaciones luego
de un período de preparación,
pueden provocar una renovación de
la experiencia de fe e incluso serios
planteos vocacionales.

241. Pero los jóvenes son capaces de
crear nuevas formas de misión, en
los ámbitos más diversos. Por
ejemplo, ya que se mueven tan bien
en las redes sociales, hay que
convocarlos para que las llenen de
Dios, de fraternidad, de compromiso.

El acompañamiento de los adultos

242. Los jóvenes necesitan ser
respetados en su libertad, pero
también necesitan ser acompañados.
La familia debería ser el primer
espacio de acompañamiento. La



pastoral juvenil propone un proyecto
de vida desde Cristo: la construcción
de una casa, de un hogar edificado
sobre roca (cf. Mt 7,24-25). Ese hogar,
ese proyecto, para la mayoría de ellos
se concretará en el matrimonio y en
la caridad conyugal. Por ello es
necesario que la pastoral juvenil y la
pastoral familiar tengan una
continuidad natural, trabajando de
manera coordinada e integrada para
poder acompañar adecuadamente el
proceso vocacional.

243. La comunidad tiene un rol muy
importante en el acompañamiento
de los jóvenes, y es la comunidad
entera la que debe sentirse
responsable de acogerlos, motivarlos,
alentarlos y estimularlos. Esto
implica que se mire a los jóvenes con
comprensión, valoración y afecto, y
no que se los juzgue
permanentemente o se les exija una
perfección que no responde a su
edad.



244. En el Sínodo «muchos han hecho
notar la carencia de personas
expertas y dedicadas al
acompañamiento. Creer en el valor
teológico y pastoral de la escucha
implica una reflexión para renovar
las formas con las que se ejerce
habitualmente el ministerio
presbiteral y revisar sus prioridades.
Además, el Sínodo reconoce la
necesidad de preparar consagrados y
laicos, hombres y mujeres, que estén
cualificados para el acompañamiento
de los jóvenes. El carisma de la
escucha que el Espíritu Santo suscita
en las comunidades también podría
recibir una forma de reconocimiento
institucional para el servicio
eclesial»[132].

245. Además hay que acompañar
especialmente a los jóvenes que se
perfilan como líderes, para que
puedan formarse y capacitarse. Los
jóvenes que se reunieron antes del
Sínodo pidieron que se desarrollen



«programas de liderazgo juvenil para
la formación y continuo desarrollo
de jóvenes líderes. Algunas mujeres
jóvenes sienten que hacen falta
mayores ejemplos de liderazgo
femenino dentro de la Iglesia y
desean contribuir con sus dones
intelectuales y profesionales a la
Iglesia. También creemos que los
seminaristas, los religiosos y las
religiosas deberían tener una mayor
capacidad para acompañar a los
jóvenes líderes»[133].

246. Los mismos jóvenes nos
describieron cuáles son las
características que ellos esperan
encontrar en un acompañante, y lo
expresaron con mucha claridad: «Las
cualidades de dicho mentor incluyen:
que sea un auténtico cristiano
comprometido con la Iglesia y con el
mundo; que busque constantemente
la santidad; que comprenda sin
juzgar; que sepa escuchar
activamente las necesidades de los



jóvenes y pueda responderles con
gentileza; que sea muy bondadoso, y
consciente de sí mismo; que
reconozca sus límites y que conozca
la alegría y el sufrimiento que todo
camino espiritual conlleva. Una
característica especialmente
importante en un mentor, es el
reconocimiento de su propia
humanidad. Que son seres humanos
que cometen errores: personas
imperfectas, que se reconocen
pecadores perdonados. Algunas
veces, los mentores son puestos
sobre un pedestal, y por ello cuando
caen provocan un impacto
devastador en la capacidad de los
jóvenes para involucrarse en la
Iglesia. Los mentores no deberían
llevar a los jóvenes a ser seguidores
pasivos, sino más bien a caminar a
su lado, dejándoles ser los
protagonistas de su propio camino.
Deben respetar la libertad que el
joven tiene en su proceso de
discernimiento y ofrecerles



herramientas para que lo hagan
bien. Un mentor debe confiar
sinceramente en la capacidad que
tiene cada joven de poder participar
en la vida de la Iglesia. Por ello, un
mentor debe simplemente plantar la
semilla de la fe en los jóvenes, sin
querer ver inmediatamente los
frutos del trabajo del Espíritu Santo.
Este papel no debería ser exclusivo
de los sacerdotes y de la vida
consagrada, sino que los laicos
deberían poder igualmente ejercerlo.
Por último, todos estos mentores
deberían beneficiarse de una buena
formación permanente»[134].

247. Sin duda las instituciones
educativas de la Iglesia son un
ámbito comunitario de
acompañamiento que permite
orientar a muchos jóvenes, sobre
todo cuando «tratan de acoger a
todos los jóvenes,
independientemente de sus opciones
religiosas, proveniencia cultural y



situación personal, familiar o social.
De este modo la Iglesia da una
aportación fundamental a la
educación integral de los jóvenes en
las partes más diversas del
mundo»[135]. Reducirían
indebidamente su función si
establecieran criterios rígidos para el
ingreso de estudiantes o para su
permanencia en ellas, porque
privarían a muchos jóvenes de un
acompañamiento que les ayudaría a
enriquecer su vida.

Capítulo octavo: La vocación

248. Es verdad que la palabra
“vocación” puede entenderse en un
sentido amplio, como llamado de
Dios. Incluye el llamado a la vida, el
llamado a la amistad con Él, el
llamado a la santidad, etc. Esto es
valioso, porque sitúa toda nuestra
vida de cara al Dios que nos ama, y
nos permite entender que nada es
fruto de un caos sin sentido, sino que



todo puede integrarse en un camino
de respuesta al Señor, que tiene un
precioso plan para nosotros.

249. En la Exhortación Gaudete et
exsultate quise detenerme en la
vocación de todos a crecer para la
gloria de Dios, y me propuse «hacer
resonar una vez más el llamado a la
santidad, procurando encarnarlo en
el contexto actual, con sus riesgos,
desafíos y oportunidades»[136]. El
Concilio Vaticano II nos ayudó a
renovar la consciencia de este
llamado dirigido a cada uno: «Todos
los fieles, cristianos, de cualquier
condición y estado, fortalecidos con
tantos y tan poderosos medios de
salvación, son llamados por el Señor,
cada uno por su camino, a la
perfección de aquella santidad con la
que es perfecto el mismo Padre».
[137]

Su llamado a la amistad con Él

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


250. Lo fundamental es discernir y
descubrir que lo que quiere Jesús de
cada joven es ante todo su amistad.
Ese es el discernimiento
fundamental. En el diálogo del Señor
resucitado con su amigo Simón Pedro
la gran pregunta era: «Simón, hijo de
Juan, ¿me amas?» ( Jn 21,16). Es
decir: ¿Me quieres como amigo? La
misión que recibe Pedro de cuidar a
sus ovejas y corderos estará siempre
en conexión con este amor gratuito,
con este amor de amistad.

251. Y si fuera necesario un ejemplo
contrario, recordemos el encuentro-
desencuentro del Señor con el joven
rico, que nos dice claramente que lo
que este joven no percibió fue la
mirada amorosa del Señor (cf. Mc
10,21). Se fue entristecido, después
de haber seguido un buen impulso,
porque no pudo sacar la vista de las
muchas cosas que poseía (cf. Mt
19,22). Él se perdió la oportunidad de
lo que seguramente podría haber



sido una gran amistad. Y nosotros
nos quedamos sin saber lo que
podría haber sido para nosotros, lo
que podría haber hecho para la
humanidad, ese joven único al que
Jesús miró con amor y le tendió la
mano.

252. Porque «la vida que Jesús nos
regala es una historia de amor, una 
historia de vida que quiere mezclarse
con la nuestra y echar raíces en la
tierra de cada uno. Esa vida no es
una salvación colgada “en la nube”
esperando ser descargada, ni una
“aplicación” nueva a descubrir o un
ejercicio mental fruto de técnicas de
autosuperación. Tampoco la vida que
Dios nos ofrece es un “tutorial” con el
que aprender la última novedad. La
salvación que Dios nos regala es una
invitación a formar parte de una
historia de amor que se entreteje con
nuestras historias; que vive y quiere
nacer entre nosotros para que demos
fruto allí donde estemos, como



estemos y con quien estemos. Allí
viene el Señor a plantar y a
plantarse»[138].

Tu ser para los demás

253. Quisiera detenerme ahora en la
vocación entendida en el sentido
preciso del llamado al servicio
misionero de los demás. Somos
llamados por el Señor a participar en
su obra creadora, prestando nuestro
aporte al bien común a partir de las
capacidades que recibimos.

254. Esta vocación misionera tiene
que ver con nuestro servicio a los
demás. Porque nuestra vida en la
tierra alcanza su plenitud cuando se
convierte en ofrenda. Recuerdo que
«la misión en el corazón del pueblo
no es una parte de mi vida, o un
adorno que me puedo quitar; no es
un apéndice o un momento más de la
existencia. Es algo que yo no puedo
arrancar de mi ser si no quiero
destruirme. Yo soy una misión en



esta tierra, y para eso estoy en este
mundo»[139]. Por consiguiente, hay
que pensar que: toda pastoral es
vocacional, toda formación es
vocacional y toda espiritualidad es
vocacional.

255. Tu vocación no consiste sólo en
los trabajos que tengas que hacer,
aunque se expresa en ellos. Es algo
más, es un camino que orientará
muchos esfuerzos y muchas acciones
en una dirección de servicio. Por eso,
en el discernimiento de una vocación
es importante ver si uno reconoce en
sí mismo las capacidades necesarias
para ese servicio específico a la
sociedad.

256. Esto da un valor muy grande a
esas tareas, ya que dejan de ser una
suma de acciones que uno realiza
para ganar dinero, para estar
ocupado o para complacer a otros.
Todo eso constituye una vocación
porque somos llamados, hay algo



más que una mera elección
pragmática nuestra. Es en definitiva
reconocer para qué estoy hecho, para
qué paso por esta tierra, cuál es el
proyecto del Señor para mi vida. Él
no me indicará todos los lugares, los
tiempos y los detalles, que yo elegiré
prudentemente, pero sí hay una
orientación de mi vida que Él debe
indicarme porque es mi Creador, mi
alfarero, y necesito escuchar su voz
para dejarme moldear y llevar por
Él. Entonces sí seré lo que debo ser, y
seré también fiel a mi propia
realidad.

257. Para cumplir la propia vocación
es necesario desarrollarse, hacer
brotar y crecer todo lo que uno es.
No se trata de inventarse, de crearse
a sí mismo de la nada, sino de
descubrirse a uno mismo a la luz de
Dios y hacer florecer el propio ser:
«En los designios de Dios, cada
hombre está llamado a promover su
propio progreso, porque la vida de



todo hombre es una vocación»[140].
Tu vocación te orienta a sacar afuera
lo mejor de ti para la gloria de Dios y
para el bien de los demás. El asunto
no es sólo hacer cosas, sino hacerlas
con un sentido, con una orientación.
Al respecto, san Alberto Hurtado
decía a los jóvenes que hay que
tomarse muy en serio el rumbo: «En
un barco al piloto que se descuida se
le despide sin remisión, porque juega
con algo demasiado sagrado. Y en la
vida ¿cuidamos de nuestro rumbo?
¿Cuál es tu rumbo? Si fuera
necesario detenerse aún más en esta
idea, yo ruego a cada uno de ustedes
que le dé la máxima importancia,
porque acertar en esto es
sencillamente acertar; fallar en esto
es simplemente fallar»[141].

258. Este “ser para los demás” en la
vida de cada joven, normalmente
está relacionado con dos cuestiones
básicas: la formación de una nueva
familia y el trabajo. Las diversas



encuestas que se han hecho a los
jóvenes confirman una y otra vez
que estos son los dos grandes temas
que los preocupan e ilusionan.
Ambos deben ser objeto de un
especial discernimiento.
Detengámonos brevemente en ellos.

El amor y la familia

259. Los jóvenes sienten con fuerza
el llamado al amor, y sueñan
encontrar la persona adecuada con
quien formar una familia y construir
una vida juntos. Sin duda es una
vocación que Dios mismo propone a
través de los sentimientos, los deseos,
los sueños. Sobre este tema me
detuve ampliamente en la
Exhortación Amoris laetitia e invito a
todos los jóvenes a leer
especialmente los capítulos 4 y 5.

260. Me gusta pensar que «dos
cristianos que se casan han
reconocido en su historia de amor la
llamada del Señor, la vocación a

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#Cap%C3%ADtulo_cuarto
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#Cap%C3%ADtulo_quinto


formar de dos, hombre y mujer, una
sola carne, una sola vida. Y el
Sacramento del matrimonio
envuelve este amor con la gracia de
Dios, lo enraíza en Dios mismo. Con
este don, con la certeza de esta
llamada, se puede partir seguros, no
se tiene miedo de nada, se puede
afrontar todo, ¡juntos!»[142].

261. En este contexto, recuerdo que
Dios nos creó sexuados. Él mismo
«creó la sexualidad, que es un regalo
maravilloso para sus creaturas»[143].
Dentro de la vocación al matrimonio
hay que reconocer y agradecer que
«la sexualidad, el sexo, son un don de
Dios. Nada de tabúes. Son un don de
Dios, un don que el Señor nos da.
Tienen dos propósitos: amarse y
generar vida. Es una pasión, es el
amor apasionado. El verdadero amor
es apasionado. El amor entre un
hombre y una mujer, cuando es
apasionado, te lleva a dar la vida



para siempre. Siempre. Y a darla con
cuerpo y alma»[144].

262. El Sínodo resaltó que «la familia
sigue siendo el principal punto de
referencia para los jóvenes. Los hijos
aprecian el amor y el cuidado de los
padres, dan importancia a los
vínculos familiares y esperan lograr
a su vez formar una familia. Sin
duda el aumento de separaciones,
divorcios, segundas uniones y
familias monoparentales puede
causar en los jóvenes grandes
sufrimientos y crisis de identidad. A
veces deben hacerse cargo de
responsabilidades
desproporcionadas para su edad, que
les obligan a ser adultos antes de
tiempo. Los abuelos con frecuencia
son una ayuda decisiva en el afecto y
la educación religiosa: con su
sabiduría son un eslabón decisivo en
la relación entre generaciones»[145].



263. Es verdad que estas dificultades
que sufren en su familia de origen
llevan a muchos jóvenes a
preguntarse si vale la pena formar
una nueva familia, ser fieles, ser
generosos. Quiero decirles que sí,
que vale la pena apostar por la
familia y que en ella encontrarán los
mejores estímulos para madurar y
las más bellas alegrías para
compartir. No dejen que les roben el
amor en serio. No dejen que los
engañen esos que les proponen una
vida de desenfreno individualista
que finalmente lleva al aislamiento y
a la peor soledad.

264. Hoy reina una cultura de lo
provisorio que es una ilusión. Creer
que nada puede ser definitivo es un
engaño y una mentira. Muchas veces
«hay quien dice que hoy el
matrimonio está “pasado de
moda” [...]. En la cultura de lo
provisional, de lo relativo, muchos
predican que lo importante es



“disfrutar” el momento, que no vale
la pena comprometerse para toda la
vida, hacer opciones definitivas […].
Yo, en cambio, les pido que sean
revolucionarios, les pido que vayan
contracorriente; sí, en esto les pido
que se rebelen contra esta cultura de
lo provisional, que, en el fondo, cree
que ustedes no son capaces de
asumir responsabilidades, cree que
ustedes no son capaces de amar
verdaderamente»[146]. Yo sí tengo
confianza en ustedes, y por eso los
aliento a optar por el matrimonio.

265. Es necesario prepararse para el
matrimonio, y esto requiere educarse
a sí mismo, desarrollar las mejores
virtudes, sobre todo el amor, la
paciencia, la capacidad de diálogo y
de servicio. También implica educar
la propia sexualidad, para que sea
cada vez menos un instrumento para
usar a los demás y cada vez más una
capacidad de entregarse plenamente



a una persona, de manera exclusiva
y generosa.

266. Los Obispos de Colombia nos
enseñaron que «Cristo sabe que los
esposos no son perfectos y que
necesitan superar su debilidad e
inconstancia para que su amor
pueda crecer y durar. Por eso,
concede a los cónyuges su gracia que
es, a la vez, luz y fuerza que les
permite ir realizando su proyecto de
vida matrimonial de acuerdo con el
plan de Dios»[147].

267. Para aquellos que no son
llamados al matrimonio o a la vida
consagrada, hay que recordar
siempre que la primera vocación y la
más importante es la vocación
bautismal. Los solteros, incluso si no
son intencionales, pueden
convertirse en testimonio particular
de dicha vocación en su propio
camino de crecimiento personal.

El trabajo



268. Los Obispos de Estados Unidos
han señalado con claridad que la
juventud, llegada la mayoría de edad,
«a menudo marca la entrada de una
persona en el mundo del trabajo.
“¿Qué haces para vivir?” es un tema
constante de conversación, porque el
trabajo es una parte muy importante
de sus vidas. Para los jóvenes
adultos, esta experiencia es muy
fluida porque se mueven de un
trabajo a otro e incluso pasan de
carrera a carrera. El trabajo puede
definir el uso del tiempo y puede
determinar lo que pueden hacer o
comprar. También puede determinar
la calidad y la cantidad del tiempo
libre. El trabajo define e influye en la
identidad y el autoconcepto de un
adulto joven y es un lugar
fundamental donde se desarrollan
amistades y otras relaciones porque
generalmente no se trabaja solo.
Hombres y mujeres jóvenes hablan
del trabajo como cumplimiento de
una función y como algo que



proporciona un sentido. Permite a
los adultos jóvenes satisfacer sus
necesidades prácticas, pero aún más
importante buscar el significado y el
cumplimiento de sus sueños y
visiones. Aunque el trabajo puede no
ayudar a alcanzar sus sueños, es
importante para los adultos jóvenes
cultivar una visión, aprender a
trabajar de una manera realmente
personal y satisfactoria para su vida,
y seguir discerniendo el llamado de
Dios»[148].

269. Ruego a los jóvenes que no
esperen vivir sin trabajar,
dependiendo de la ayuda de otros.
Eso no hace bien, porque «el trabajo
es una necesidad, parte del sentido
de la vida en esta tierra, camino de
maduración, de desarrollo humano y
de realización personal. En este
sentido, ayudar a los pobres con
dinero debe ser siempre una
solución provisoria para resolver
urgencias»[149]. De ahí que «la



espiritualidad cristiana, junto con la
admiración contemplativa de las
criaturas que encontramos en san
Francisco de Asís, ha desarrollado
también una rica y sana
comprensión sobre el trabajo, como
podemos encontrar, por ejemplo, en
la vida del beato Carlos de Foucauld
y sus discípulos»[150].

270. El Sínodo remarcó que el mundo
del trabajo es un ámbito donde los
jóvenes «experimentan formas de
exclusión y marginación. La primera
y la más grave es el desempleo
juvenil, que en algunos países
alcanza niveles exorbitados. Además
de empobrecerlos, la falta de trabajo
cercena en los jóvenes la capacidad
de soñar y de esperar, y los priva de
la posibilidad de contribuir al
desarrollo de la sociedad. En muchos
países esta situación se debe a que
algunas franjas de población juvenil
se encuentran desprovistas de las
capacidades profesionales



adecuadas, también debido a las
deficiencias del sistema educativo y
formativo. Con frecuencia la
precariedad ocupacional que aflige a
los jóvenes responde a la explotación
laboral por intereses
económicos»[151].

271. Es una cuestión muy delicada
que la política debe considerar como
un tema de primer orden,
particularmente hoy que la velocidad
de los desarrollos tecnológicos, junto
con la obsesión por reducir los costos
laborales, puede llevar rápidamente
a reemplazar innumerables puestos
de trabajo por máquinas. Y se trata
de un asunto fundamental de la
sociedad porque el trabajo para un
joven no es sencillamente una tarea
orientada a conseguir ingresos. Es
expresión de la dignidad humana, es
camino de maduración y de
inserción social, es un estímulo
constante para crecer en
responsabilidad y en creatividad, es



una protección frente a la tendencia
al individualismo y a la comodidad, y
es también dar gloria a Dios con el
desarrollo de las propias
capacidades.

272. No siempre un joven tiene la
posibilidad de decidir a qué va a
dedicar sus esfuerzos, en qué tareas
va a desplegar sus energías y su
capacidad de innovar. Porque
además de los propios deseos, y aún
más allá de las propias capacidades y
del discernimiento que uno realice,
están los duros límites de la realidad.
Es verdad que no puedes vivir sin
trabajar y que a veces tienes que
aceptar lo que encuentres, pero
nunca renuncies a tus sueños, nunca
entierres definitivamente una
vocación, nunca te des por vencido.
Siempre sigue buscando, al menos,
modos parciales o imperfectos de
vivir lo que en tu discernimiento
reconoces como una verdadera
vocación.



273. Cuando uno descubre que Dios
lo llama a algo, que está hecho para
eso –sea la enfermería, la carpintería,
la comunicación, la ingeniería, la
docencia, el arte o cualquier otro
trabajo– entonces será capaz de
hacer brotar sus mejores
capacidades de sacrificio, de
generosidad y de entrega. Saber que
uno no hace las cosas porque sí, sino
con un significado, como respuesta a
un llamado que resuena en lo más
hondo de su ser para aportar algo a
los demás, hace que esas tareas le
den al propio corazón una
experiencia especial de plenitud. Así
lo decía el antiguo libro bíblico del
Eclesiastés: «He visto que no hay
nada mejor para el ser humano que
gozarse en su trabajo» ( Qo 3,22).

Vocaciones a una consagración
especial

274. Si partimos de la convicción de
que el Espíritu sigue suscitando



vocaciones al sacerdocio y a la vida
religiosa, podemos “volver a echar
las redes” en nombre del Señor, con
toda confianza. Podemos atrevernos,
y debemos hacerlo, a decirle a cada
joven que se pregunte por la
posibilidad de seguir este camino.

275. Algunas veces hice esta
propuesta a jóvenes que me
respondieron casi con burla
diciendo: “No, la verdad es que yo no
voy para ese lado”. Sin embargo,
años después algunos de ellos
estaban en el Seminario. El Señor no
puede faltar a su promesa de no
dejar a la Iglesia privada de los
pastores sin los cuales no podría
vivir ni realizar su misión. Y si
algunos sacerdotes no dan un buen
testimonio, no por eso el Señor
dejará de llamar. Al contrario, Él
redobla la apuesta porque no deja de
cuidar a su Iglesia amada.



276. En el discernimiento de una
vocación no hay que descartar la
posibilidad de consagrarse a Dios en
el sacerdocio, en la vida religiosa o
en otras formas de consagración.
¿Por qué excluirlo? Ten la certeza de
que, si reconoces un llamado de Dios
y lo sigues, eso será lo que te hará
pleno.

277. Jesús camina entre nosotros
como lo hacía en Galilea. Él pasa por
nuestras calles, se detiene y nos mira
a los ojos, sin prisa. Su llamado es
atractivo, es fascinante. Pero hoy la
ansiedad y la velocidad de tantos
estímulos que nos bombardean
hacen que no quede lugar para ese
silencio interior donde se percibe la
mirada de Jesús y se escucha su
llamado. Mientras tanto, te llegarán
muchas propuestas maquilladas, que
parecen bellas e intensas, aunque
con el tiempo solamente te dejarán
vacío, cansado y solo. No dejes que
eso te ocurra, porque el torbellino de



este mundo te lleva a una carrera sin
sentido, sin orientación, sin objetivos
claros, y así se malograrán muchos
de tus esfuerzos. Más bien busca esos
espacios de calma y de silencio que te
permitan reflexionar, orar, mirar
mejor el mundo que te rodea, y
entonces sí, con Jesús, podrás
reconocer cuál es tu vocación en esta
tierra.

Capítulo noveno: El discernimiento

278. Sobre el discernimiento en
general ya me detuve en la
Exhortación apostólica Gaudete et
exsultate. Permítanme retomar
algunas de esas reflexiones
aplicándolas al discernimiento de la
propia vocación en el mundo.

279. Recuerdo que todos, pero
«especialmente los jóvenes, están
expuestos a un zapping constante. Es
posible navegar en dos o tres
pantallas simultáneamente e
interactuar al mismo tiempo en

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


diferentes escenarios virtuales. Sin la
sabiduría del discernimiento
podemos convertirnos fácilmente en
marionetas a merced de las
tendencias del momento»[152]. Y
«esto resulta especialmente
importante cuando aparece una
novedad en la propia vida, y
entonces hay que discernir si es el
vino nuevo que viene de Dios o es
una novedad engañosa del espíritu
del mundo o del espíritu del
diablo»[153].

280. Este discernimiento, «aunque
incluya la razón y la prudencia, las
supera, porque se trata de entrever el
misterio del proyecto único e
irrepetible que Dios tiene para cada
uno […]. Está en juego el sentido de
mi vida ante el Padre que me conoce
y me ama, el verdadero para qué de
mi existencia que nadie conoce
mejor que Él»[154].



281. En este marco se sitúa la
formación de la conciencia, que
permite que el discernimiento crezca
en hondura y en fidelidad a Dios:
«Formar la conciencia es camino de
toda una vida, en el que se aprende a
nutrir los sentimientos propios de
Jesucristo, asumiendo los criterios de
sus decisiones y las intenciones de su
manera de obrar (cf. Flp 2,5)»[155].

282. Esta formación implica dejarse
transformar por Cristo y al mismo
tiempo «una práctica habitual del
bien, valorada en el examen de
conciencia: un ejercicio en el que no
se trata sólo de identificar los
pecados, sino también de reconocer
la obra de Dios en la propia
experiencia cotidiana, en los
acontecimientos de la historia y de
las culturas de las que formamos
parte, en el testimonio de tantos
hombres y mujeres que nos han
precedido o que nos acompañan con
su sabiduría. Todo ello ayuda a



crecer en la virtud de la prudencia,
articulando la orientación global de
la existencia con elecciones
concretas, con la conciencia serena
de los propios dones y límites»[156].

Cómo discernir tu vocación

283. Una expresión del
discernimiento es el empeño por
reconocer la propia vocación. Es una
tarea que requiere espacios de
soledad y silencio, porque se trata de
una decisión muy personal que otros
no pueden tomar por uno: «Si bien el
Señor nos habla de modos muy
variados en medio de nuestro
trabajo, a través de los demás, y en
todo momento, no es posible
prescindir del silencio de la oración
detenida para percibir mejor ese
lenguaje, para interpretar el
significado real de las inspiraciones
que creímos recibir, para calmar las
ansiedades y recomponer el conjunto



de la propia existencia a la luz de
Dios»[157].

284. Este silencio no es una forma de
aislamiento, porque «hay que
recordar que el discernimiento
orante requiere partir de una
disposición a escuchar: al Señor, a los
demás, a la realidad misma que
siempre nos desafía de maneras
nuevas. Sólo quien está dispuesto a
escuchar tiene la libertad para
renunciar a su propio punto de vista
parcial o insuficiente […]. Así está
realmente disponible para acoger un
llamado que rompe sus seguridades
pero que lo lleva a una vida mejor,
porque no basta que todo vaya bien,
que todo esté tranquilo. Dios puede
estar ofreciendo algo más, y en
nuestra distracción cómoda no lo
reconocemos»[158].

285. Cuando se trata de discernir la
propia vocación, es necesario
hacerse varias preguntas. No hay que



empezar preguntándose dónde se
podría ganar más dinero, o dónde se
podría obtener más fama y prestigio
social, pero tampoco conviene
comenzar preguntándose qué tareas
le darían más placer a uno. Para no
equivocarse hay que empezar desde
otro lugar, y preguntarse: ¿me
conozco a mí mismo, más allá de las
apariencias o de mis sensaciones?,
¿conozco lo que alegra o entristece
mi corazón?, ¿cuáles son mis
fortalezas y mis debilidades?
Inmediatamente siguen otras
preguntas: ¿cómo puedo servir mejor
y ser más útil al mundo y a la
Iglesia?, ¿cuál es mi lugar en esta
tierra?, ¿qué podría ofrecer yo a la
sociedad? Luego siguen otras muy
realistas: ¿tengo las capacidades
necesarias para prestar ese servicio?,
o ¿podría adquirirlas y
desarrollarlas?

286. Estas preguntas tienen que
situarse no tanto en relación con uno



mismo y sus inclinaciones, sino con
los otros, frente a ellos, de manera
que el discernimiento plantee la
propia vida en referencia a los
demás. Por eso quiero recordar cuál
es la gran pregunta: «Muchas veces,
en la vida, perdemos tiempo
preguntándonos: “Pero, ¿ quién soy
yo?”. Y tú puedes preguntarte quién
eres y pasar toda una vida buscando
quién eres. Pero pregúntate: “¿Para
quién soy yo?”»[159]. Eres para Dios,
sin duda. Pero Él quiso que seas
también para los demás, y puso en ti
muchas cualidades, inclinaciones,
dones y carismas que no son para ti,
sino para otros.

El llamado del Amigo

287. Para discernir la propia
vocación, hay que reconocer que esa
vocación es el llamado de un amigo:
Jesús. A los amigos, si se les regala
algo, se les regala lo mejor. Y eso
mejor no necesariamente es lo más



caro o difícil de conseguir, sino lo
que uno sabe que al otro lo alegrará.
Un amigo percibe esto con tanta
claridad que puede visualizar en su
imaginación la sonrisa de su amigo
cuando abra su regalo. Este
discernimiento de amistad es el que
propongo a los jóvenes como modelo
si buscan encontrar cuál es la
voluntad de Dios para sus vidas.

288. Quiero que sepan que cuando el
Señor piensa en cada uno, en lo que
desearía regalarle, piensa en él como
su amigo personal. Y si tiene
planeado regalarte una gracia, un
carisma que te hará vivir tu vida a
pleno y transformarte en una
persona útil para los demás, en
alguien que deje una huella en la
historia, será seguramente algo que
te alegrará en lo más íntimo y te
entusiasmará más que ninguna otra
cosa en este mundo. No porque lo
que te vaya a dar sea un carisma
extraordinario o raro, sino porque



será justo a tu medida, a la medida
de tu vida entera.

289. El regalo de la vocación será sin
duda un regalo exigente. Los regalos
de Dios son interactivos y para
gozarlos hay que poner mucho en
juego, hay que arriesgar. Pero no
será la exigencia de un deber
impuesto por otro desde afuera, sino
algo que te estimulará a crecer y a
optar para que ese regalo madure y
se convierta en don para los demás.
Cuando el Señor suscita una
vocación no sólo piensa en lo que
eres sino en todo lo que junto a Él y a
los demás podrás llegar a ser.

290. La potencia de la vida y la
fuerza de la propia personalidad se
alimentan mutuamente en el interior
de cada joven y lo impulsan a ir más
allá de todo límite. La inexperiencia
permite que esto fluya, aunque bien
pronto se transforma en experiencia,
muchas veces dolorosa. Es



importante poner en contacto este
deseo de «lo infinito del comienzo
todavía no puesto a prueba»[160] con
la amistad incondicional que nos
ofrece Jesús. Antes de toda ley y de
todo deber, lo que Jesús nos propone
para elegir es un seguimiento como
el de los amigos que se siguen y se
buscan y se encuentran por pura
amistad. Todo lo demás viene
después, y hasta los fracasos de la
vida podrán ser una inestimable
experiencia de esa amistad que
nunca se rompe.

Escucha y acompañamiento

291. Hay sacerdotes, religiosos,
religiosas, laicos, profesionales, e
incluso jóvenes capacitados, que
pueden acompañar a los jóvenes en
su discernimiento vocacional.
Cuando nos toca ayudar a otro a
discernir el camino de su vida, lo
primero es escuchar. Y esta escucha
supone tres sensibilidades o



atenciones distintas y
complementarias:

292. La primera sensibilidad o
atención es a la persona. Se trata de
escuchar al otro que se nos está
dando él mismo en sus palabras. El
signo de esta escucha es el tiempo
que le dedico al otro. No es cuestión
de cantidad sino de que el otro sienta
que mi tiempo es suyo: el que él
necesita para expresarme lo que
quiera. Él debe sentir que lo escucho
incondicionalmente, sin ofenderme,
sin escandalizarme, sin molestarme,
sin cansarme. Esta escucha es la que
el Señor ejercita cuando se pone a
caminar al lado de los discípulos de
Emaús y los acompaña largo rato por
un camino que iba en dirección
opuesta a la dirección correcta (cf. Lc
24,13-35). Cuando Jesús hace ademán
de seguir adelante porque ellos han
llegado a su casa, ahí comprenden
que les había regalado su tiempo, y
entonces le regalan el suyo,



brindándole hospedaje. Esta escucha
atenta y desinteresada indica el valor
que tiene la otra persona para
nosotros, más allá de sus ideas y de
sus elecciones de vida.

293. La segunda sensibilidad o
atención es discernidora. Se trata de
pescar el punto justo en el que se
discierne la gracia o la tentación.
Porque a veces las cosas que se nos
cruzan por la imaginación son sólo
tentaciones que nos apartan de
nuestro verdadero camino. Aquí
necesito preguntarme qué me está
diciendo exactamente esa persona,
qué me quiere decir, qué desea que
comprenda de lo que le pasa. Son
preguntas que ayudan a entender
dónde se encadenan los argumentos
que mueven al otro y a sentir el peso
y el ritmo de sus afectos
influenciados por esta lógica. Esta
escucha se orienta a discernir las
palabras salvadoras del buen
Espíritu, que nos propone la verdad



del Señor, pero también las trampas
del mal espíritu –sus falacias y sus
seducciones–. Hay que tener la
valentía, el cariño y la delicadeza
necesarios para ayudar al otro a
reconocer la verdad y los engaños o
excusas.

294. La tercera sensibilidad o
atención se inclina a escuchar los
impulsos que el otro experimenta
“hacia adelante”. Es la escucha
profunda de “hacia dónde quiere ir
verdaderamente el otro”. Más allá de
lo que siente y piensa en el presente
y de lo que ha hecho en el pasado, la
atención se orienta hacia lo que
quisiera ser. A veces esto implica que
la persona no mire tanto lo que le
gusta, sus deseos superficiales, sino
lo que más agrada al Señor, su
proyecto para la propia vida que se
expresa en una inclinación del
corazón, más allá de la cáscara de los
gustos y sentimientos. Esta escucha
es atención a la intención última, que



es la que en definitiva decide la vida,
porque existe Alguien como Jesús
que entiende y valora esta intención
última del corazón. Por eso Él está
siempre dispuesto a ayudar a cada
uno para que la reconozca, y para
ello le basta que alguien le diga:
“¡Señor, sálvame! ¡Ten misericordia
de mí!”.

295. Entonces sí el discernimiento se
convierte en un instrumento de
lucha para seguir mejor al
Señor[161]. De ese modo, el deseo de
reconocer la propia vocación
adquiere una intensidad suprema,
una calidad diferente y un nivel
superior, que responde mucho mejor
a la dignidad de la propia vida.
Porque en definitiva un buen
discernimiento es un camino de
libertad que hace aflorar eso único
de cada persona, eso que es tan suyo,
tan personal, que sólo Dios lo conoce.
Los otros no pueden ni comprender



plenamente ni prever desde afuera
cómo se desarrollará.

296. Por lo tanto, cuando uno
escucha a otro de esta manera, en
algún momento tiene que
desaparecer para dejar que él siga
ese camino que ha descubierto. Es
desaparecer como desaparece el
Señor de la vista de sus discípulos y
los deja solos con el ardor del
corazón que se convierte en impulso
irresistible de ponerse en camino (cf.
Lc 24,31-33). De regreso a la
comunidad, los discípulos de Emaús
recibirán la confirmación de que
verdaderamente ha resucitado el
Señor (cf. Lc 24,34).

297. Ya que «el tiempo es superior al
espacio»[162], hay que suscitar y
acompañar procesos, no imponer
trayectos. Y son procesos de personas
que siempre son únicas y libres. Por
eso es difícil armar recetarios, aun
cuando todos los signos sean



positivos, ya que «se trata de someter
los mismos factores positivos a un
cuidadoso discernimiento, para que
no se aíslen el uno del otro ni estén
en contraste entre sí,
absolutizándose y oponiéndose
recíprocamente. Lo mismo puede
decirse de los factores negativos: no
hay que rechazarlos en bloque y sin
distinción, porque en cada uno de
ellos puede esconderse algún valor,
que espera ser descubierto y
reconducido a su plena
verdad»[163].

298. Pero para acompañar a otros en
este camino, primero necesitas tener
el hábito de recorrerlo tú mismo.
María lo hizo, afrontando sus
preguntas y sus propias dificultades
cuando era muy joven. Que ella
renueve tu juventud con la fuerza de
su plegaria y te acompañe siempre
con su presencia de Madre.



Y al final... un deseo

299. Queridos jóvenes, seré feliz
viéndolos correr más rápido que los
lentos y temerosos. Corran «atraídos
por ese Rostro tan amado, que
adoramos en la Sagrada Eucaristía y
reconocemos en la carne del
hermano sufriente. El Espíritu Santo
los empuje en esta carrera hacia
adelante. La Iglesia necesita su
entusiasmo, sus intuiciones, su fe.
¡Nos hacen falta! Y cuando lleguen
donde nosotros todavía no hemos
llegado, tengan paciencia para
esperarnos»[164].

Loreto, junto al Santuario de la Santa
Casa, 25 de marzo, Solemnidad de la
Anunciación del Señor, del año 2019,
séptimo de pontificado

Francisco



[1] La misma palabra griega que se
traduce como “nuevo” se utiliza para
expresar “joven”.

[2] Confesiones, X, 27: PL 32, 795.

[3] S. Ireneo, Contra las herejías, II,
22,4: PG 7, 784.

[4] Documento Final de la XV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos, 60. En adelante
este documento se citará con la sigla 
DF. Se puede encontrar aquí.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica,
515.

[6] Ibíd., 517.

[7] Catequesis (27 junio 1990), 2-3: 
Insegnamenti 13,1 (1990), 1680-1681.

[8] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), 182: AAS 108
(2016), 384.

[9] DF 63.

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p122a3p3_sp.html#I%20Toda%20la%20vida%20de%20Cristo%20es%20misterio
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p122a3p3_sp.html#I%20Toda%20la%20vida%20de%20Cristo%20es%20misterio
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1990/documents/hf_jp-ii_aud_19900627.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#182
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#182
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#La_juventud_de_Jes%C3%BAs
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#La_juventud_de_Jes%C3%BAs


[10] Conc. Ecum. Vat. II, Mensaje a la
humanidad: A los jóvenes (7
diciembre 1965): AAS 58 (1966), 18.

[11] Ibíd.

[12] DF 1.

[13] Ibíd., 8.

[14] Ibíd., 50.

[15] Ibíd., 53.

[16] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, sobre la divina
Revelación, 8.

[17] DF 150.

[18] Discurso en la Vigilia con los
jóvenes en la XXXIV Jornada Mundial
de la Juventud en Panamá (26 enero
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (1
febrero 2019), p. 12.

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-giovani.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#La_escucha_en_la_Iglesia
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#El_encuentro_con_Jes%C3%BAs
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#Las_razones_de_una_distancia
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#Sexualidad:_una_palabra_clara,_libre_y_aut%C3%A9ntica
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html


[19] Oración conclusiva del Vía Crucis
en la XXXIV Jornada Mundial de la
Juventud en Panamá (25 enero 2019): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (1 febrero 2019),
p. 8.

[20] DF 65.

[21] Ibíd., 167.

[22] S. Juan Pablo II, Discurso a los
jóvenes en Turín (13 abril 1980), 4: 
Insegnamenti 3,1 (1980), 905.

[23] Benedicto XVI, Mensaje para la
XXVII Jornada Mundial de la Juventud
(15 marzo 2012): AAS 104 (2012), 359.

[24] DF 8.

[25] Ibíd.

[26] Ibíd., 10.

[27] Ibíd., 11.

[28] Ibíd., 12.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190125_panama-viacrucis-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190125_panama-viacrucis-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190125_panama-viacrucis-gmg.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#Rasgos_de_la_edad_juvenil
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20181027_doc-final-instrumentum-xvassemblea-giovani_sp.html#Arrastrados_por_la_santidad_de_los_j%C3%B3venes
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1980/april/documents/hf_jp-ii_spe_19800413_torino-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1980/april/documents/hf_jp-ii_spe_19800413_torino-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/youth/documents/hf_ben-xvi_mes_20120315_youth.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/youth/documents/hf_ben-xvi_mes_20120315_youth.html


[29] Ibíd., 41.

[30] Ibíd., 42.

[31] Discurso a los jóvenes en Manila
(18 enero 2015): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (23 enero 2015), p. 12.

[32] DF 34.

[33] Documento de la Reunión pre-
sinodal para la preparación de la XV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos (24 marzo
2018), I, 1.

[34] DF 39.

[35] Ibíd., 37.

[36] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 106: AAS 107 (2015),
889-890.

[37] DF 37.

[38] Ibíd., 67.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150118_srilanka-filippine-incontro-giovani.html
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#106


[39] Ibíd., 21.

[40] Ibíd., 22.

[41] Ibíd., 23.

[42] Ibíd., 24.

[43] Documento de la Reunión pre-
sinodal para la preparación de la XV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos (24 marzo
2018), I, 4.

[44] DF 25.

[45] Ibíd.

[46] Ibíd., 26.

[47] Ibíd., 27.

[48] Ibíd., 28.

[49] Ibíd., 29.

[50] Discurso conclusivo del
encuentro sobre “La protección de los
menores en la Iglesia” (24 febrero

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html


2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (1
marzo 2019), p. 9.

[51] DF 29.

[52] Carta al Pueblo de Dios (20
agosto 2018), 2: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (24 agosto 2018), p. 6.

[53] DF 30.

[54] Discurso a la primera
Congregación general de la XV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos (3 octubre
2018): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (5
octubre 2018), p. 10.

[55] DF 31.

[56] Ibíd.

[57] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el
mundo actual, 1.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181003_apertura-sinodo.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


[58] DF 31.

[59] Ibíd., 31.

[60] Discurso conclusivo del
encuentro sobre “La protección de los
menores en la Iglesia” (24 febrero
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (1
marzo 2019), p. 10.

[61] Francisco Luis Bernárdez,
«Soneto», en Cielo de tierra, Buenos
Aires 1937.

[62] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 140.

[63] Homilía en la Santa Misa para la
XXXI Jornada Mundial de la Juventud
en Cracovia (31 julio 2016): AAS 108
(2016), 923.

[64] Discurso en la ceremonia de
apertura de la XXXIV Jornada
Mundial de la Juventud en Panamá
(24 enero 2019): L’Osservatore

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/february/documents/papa-francesco_20190224_incontro-protezioneminori-chiusura.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#140
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160731_omelia-polonia-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160731_omelia-polonia-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160731_omelia-polonia-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190124_panama-apertura-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190124_panama-apertura-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190124_panama-apertura-gmg.html


Romano, ed. semanal en lengua
española (25 enero 2019), p. 7.

[65] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 1: AAS 105
(2013), 1019.

[66] Ibíd., 3: 1020.

[67] Discurso en la Vigilia con los
jóvenes en la XXXIV Jornada Mundial
de la Juventud en Panamá (26 enero
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (1
febrero 2019), p. 13.

[68] Discurso en el encuentro con los
jóvenes durante el Sínodo (6 octubre
2018): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (12
octubre 2018), pp. 6-7.

[69] Benedicto XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 diciembre 2005), 1: 
AAS 98 (2006), 217.

[70] Pedro Arrupe, Enamórate.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181006_giovani-sinodo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2018/october/documents/papa-francesco_20181006_giovani-sinodo.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est_sp.html


[71] S. Pablo VI, Alocución para la
beatificación de Nunzio Sulprizio (1
diciembre 1963): AAS 56 (1964), 28.

[72] DF 65.

[73] Homilía en la Santa Misa con los
jóvenes en Sídney (2 diciembre 1970): 
AAS 63 (1971), 64.

[74] Confesiones, I, 1, 1: PL 32, 661.

[75] Dios es joven. Una conversación
con Thomas Leoncini, ed. Planeta,
Barcelona 2018, 16-17.

[76] DF 68.

[77] Encuentro con los jóvenes en
Cagliari (22 septiembre 2013): AAS
105 (2013), 904-905.

[78] Cinco panes y dos peces: un
gozoso testimonio de fe desde el
sufrimiento en la cárcel, México 1999,
21.



[79]Conferencia Episcopal Suiza, 
Prendre le temps: pour toi, pour moi,
pour nous (2 febrero 2018).

[80] Cf. Sto. Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae II-II, q. 23, art. 1.

[81] Discurso a los voluntarios de la
XXXIV Jornada Mundial de la
Juventud en Panamá (27 enero 2019): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (1 febrero 2019),
p. 17.

[82] S. Óscar Romero, Homilía (6
noviembre 1977): Su pensamiento, I-
II, San Salvador 2000, 312.

[83] Discurso en la ceremonia de
apertura de la XXXIV Jornada
Mundial de la Juventud en Panamá
(24 enero 2019): L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
española (25 enero 2019), p. 6.

[84] Cf. Encuentro con los jóvenes en
el Santuario Nacional de Maipú,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190124_panama-apertura-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190124_panama-apertura-gmg.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190124_panama-apertura-gmg.html


Santiago de Chile (17 enero 2018): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (19 enero 2018),
p. 11.

[85] Cf. Romano Guardini, Le età
della vita, en Opera omnia IV, 1,
Brescia 2015, 209.

[86] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 11.

[87]Cántico Espiritual B, Prólogo, 2.

[88]Ibíd., XIV-XV, 2.

[89] Conferencia Episcopal de
Ruanda, Carta de los Obispos
católicos a los fieles durante el año
especial de la reconciliación en
Ruanda, Kigali (18 enero 2018), 17.

[90]Saludo a los jóvenes del Centro
Cultural Padre Félix Varela en La
Habana (20 septiembre 2015): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#11


en lengua española (25 septiembre
2015), p. 5.

[91] DF 46.

[92] Discurso en la Vigilia de la XXVIII
Jornada Mundial de la Juventud en
Río de Janeiro (27 julio 2013): AAS 105
(2013), 663.

[93] Ustedes son la luz del mundo,
Discurso en el Cerro San Cristóbal,
Chile, 1940, aquí.

[94] Homilía en la Santa Misa de la
XXVIII Jornada Mundial de la
Juventud en Río de Janeiro (28 julio
2013): AAS 105 (2013), 665.

[95] Conferencia Episcopal de Corea, 
Carta pastoral con motivo del 150
aniversario del martirio durante la
persecución Byeong-in (30 marzo
2016).

[96] Cf. Homilía en la Santa Misa para
la XXXIV Jornada Mundial de la

https://www.padrealbertohurtado.cl/escritos-2/


Juventud en Panamá (27 enero 2019): 
L’Osservatore Romano, ed.
semanalen lengua española (1
febrero 2019), pp. 14-15.

[97] Oración “Señor, hazme un
instrumento de tu paz”, atribuida a S.
Francisco de Asís.

[98] Discurso en la Vigilia con los
jóvenes en la XXXIV Jornada Mundial
de la Juventud en Panamá (26 enero
2019): L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua española (1
febrero 2019), p. 13.

[99] DF 14.

[100] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 145: AAS 107 (2015), 906.

[101] Videomensaje para el Encuentro
Mundial de la Juventud Indígena en
Panamá (17-21 enero 2019): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (25 enero 2019),
p. 10.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#_ftnref100
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#145


[102] DF 35.

[103] Cf. Carta a los jóvenes, I, 2: PG
31, 566.

[104] Cf. Papa Francisco y amigos, La
sabiduría de los años, ed. Mensajero,
Bilbao 2018.

[105] Ibíd., 12.

[106] Ibíd., 13.

[107] Ibíd.

[108] Ibíd.

[109] Ibíd., 162-163.

[110] Eduardo Pironio, Mensaje a los
jóvenes argentinos en el Encuentro
Nacional de Jóvenes en Córdoba
(12-15 septiembre 1985), 2.

[111] DF 123.

[112] La esencia del cristianismo, ed.
Cristiandad, Madrid 2002, 17.



[113] N. 165: AAS 105 (2013), 1089.

[114] Discurso en la visita al Hogar
Buen Samaritano en Panamá (27
enero 2019): L’Osservatore Romano,
ed. semanal en lengua española (1
febrero 2019), p. 16.

[115] DF 36.

[116] Cf. Const. ap. Veritatis gaudium
(8 diciembre 2017), 4: AAS 110 (2018),
7-8.

[117] Discurso en el encuentro con los
estudiantes y el mundo académico en
Plaza San Domenico de Bolonia (1
octubre 2017): AAS 109 (2017), 1115.

[118]DF 51.

[119] Ibíd., 47.

[120] Sermo 256, 3: PL 38, 1193.

[121] DF 47.



[122] Discurso a una delegación de
“Special Olympics International” (16
febrero 2017): L’Osservatore Romano
(17 febrero 2017), p. 8.

[123] Carta a los jóvenes, VIII, 11-12: 
PG 31, 580.

[124] Conferencia Episcopal
Argentina, Declaración de San Miguel,
Buenos Aires 1969, X, 1.

[125] Rafael Tello, La nueva
evangelización, Tomo II (Anexos I y
II), Buenos Aires 2013, 111.

[126] Cf. Exhort. ap. Evangelii
gaudium (24 noviembre 2013), 44-45: 
AAS 105 (2013), 1038-1039.

[127] DF 70.

[128] Ibíd., 117.

[129] Ibíd., 4.



[130] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 124: AAS 105
(2013), 1072.

[131] Ibíd., 122: 1071.

[132] DF 9.

[133] Documento de la Reunión pre-
sinodal para la preparación de la XV
Asamblea General Ordinaria del
Sínodo de los Obispos (24 marzo
2018), 12.

[134] Ibíd., 10.

[135] DF 15.

[136] N. 2.

[137] Const. dogm. Lumen gentium,
sobre la Iglesia, 11.

[138] Discurso en la Vigilia con los
jóvenes en la XXXIV Jornada Mundial
de la Juventud en Panamá (26 enero
2019): L’Osservatore Romano, ed.

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/24/0220/00482.html#spagn
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190126_panama-veglia-giovani.html


semanal en lengua española (1
febrero 2019), p. 12.

[139] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 273: AAS 105
(2013), 1130.

[140] S. Pablo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 marzo
1967), 15: AAS 59 (1967), 265.

[141] Meditación de Semana Santa
para jóvenes, escrita a bordo de un
barco de carga, regresando de
Estados Unidos, 1946, aquí.

[142] Encuentro con los jóvenes de
Umbría en Asís (4 octubre 2013): AAS
105 (2013), 921.

[143] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), 150: AAS 108
(2016), 369.

[144] Audiencia a los jóvenes de la
diócesis de Grenoble-Vienne (17

https://www.padrealbertohurtado.cl/escritos-2/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#150
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#150


septiembre 2018): L’Osservatore
Romano (19 septiembre 2018), p. 8.

[145] DF 32.

[146] Encuentro con los voluntarios
de la XXVIII Jornada Mundial de la
Juventud en Río de Janeiro (28 julio
2013):Insegnamenti, 1,2 (2013), 125.

[147] Conferencia Episcopal de
Colombia, Mensaje Cristiano sobre el
matrimonio (14 mayo 1981).

[148] Conferencia de Los Obispos
Católicos de Los Estados Unidos, Sons
and Daughters of Light: A Pastoral
Plan for Ministry with Young Adults
(12 noviembre 1996), I, 3.

[149] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 128: AAS 107 (2015), 898.

[150] Ibíd., 125: 897.

[151] DF 40.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#125
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#125


[152] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 167.

[153] Ibíd., 168.

[154] Ibíd., 170.

[155] DF 108.

[156] Ibíd.

[157] Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 marzo 2018), 171.

[158] Ibíd., 172.

[159] Discurso en la Vigilia de oración
en preparación para la XXXIV
Jornada Mundial de la Juventud,
Basílica de Santa María la Mayor (8
abril 2017): AAS 109 (2017), 447.

[160] Romano Guardini, Le età della
vita, en Opera omnia IV, 1, Brescia
2015, 209.

[161] Cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 169.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#167
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#168
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#170
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#_ftnref155
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#171
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#169
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#169


[162] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 222: AAS 105
(2013), 1111.

[163] S. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsin. Pastores dabo vobis (25
marzo 1992), 10: AAS 84 (1992), 672.

[164] Encuentro y oración con jóvenes
italianos en el Circo Máximo de Roma
(11 agosto 2018): L’Osservatore
Romano (13-14 agosto 2018), p. 6.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/christus-vivit-
cristo-vive-sinodo-jovenes-exhortacion-
apostolica-papa-francisco/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/christus-vivit-cristo-vive-sinodo-jovenes-exhortacion-apostolica-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ec/article/christus-vivit-cristo-vive-sinodo-jovenes-exhortacion-apostolica-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ec/article/christus-vivit-cristo-vive-sinodo-jovenes-exhortacion-apostolica-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-ec/article/christus-vivit-cristo-vive-sinodo-jovenes-exhortacion-apostolica-papa-francisco/

	Libro electrónico: Exhortación Apostólica “Christus vivit”

