
opusdei.org

Carta del Prelado
(septiembre 2010)

Las numerosas celebraciones
litúrgicas de este mes de
septiembre sirven de guía a la
carta que el Prelado del Opus
Dei dirige a los fieles de la Obra.

04/09/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Como todos los años, a mediados de
este mes celebramos la fiesta de la
Exaltación de la Santa Cruz, que nos
mueve a contemplar llenos de



agradecimiento la maravilla de que 
tanto amó Dios al mundo que le
entregó a su Hijo Unigénito, para que
todo el que cree en Él no perezca, sino
que tenga vida eterna [1] .

El Verbo de Dios se hizo hombre y
tomó la condición de siervo,
obediente hasta la muerte y muerte
de cruz [2] , para salvarnos. Por eso,
«al levantar los ojos hacia el
Crucificado, adoramos a Aquel que
vino para quitar el pecado del
mundo y darnos la vida eterna. La
Iglesia nos invita a levantar con
orgullo la Cruz gloriosa para que el
mundo vea hasta dónde ha llegado el
amor del Crucificado por los
hombres, por todos los hombres. Nos
invita a dar gracias a Dios porque de
un árbol portador de muerte, ha
surgido de nuevo la vida» [3] .

Para los hijos de Dios en el Opus Dei,
esta fiesta guarda un significado
especial, desde que el Señor ilustró a



nuestro Padre para que
comprendiera más profundamente
que estamos llamados a alzar la Cruz
de Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas nobles. « 
Instaurare omnia in Christo , da
como lema San Pablo a los
cristianos de Éfeso ( Ef 1, 10);
informar el mundo entero con el
espíritu de Jesús, colocar a Cristo
en la entraña de todas las cosas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum ( Jn 12, 32),
cuando sea levantado en alto sobre
la tierra, todo lo atraeré hacia mí.
Cristo con su Encarnación, con su
vida de trabajo en Nazareth, con su
predicación y milagros por las
tierras de Judea y de Galilea, con
su muerte en la Cruz, con su
Resurrección, es el centro de la
creación, Primogénito y Señor de
toda criatura» [4] . Y, para colaborar
en la aplicación de la Redención a
todas las almas, el Señor nos ha
ofrecido también el trabajo



profesional, que, con su gracia,
hemos de realizar con perfección
humana, con espíritu de servicio y
rectitud de intención, tratando de
convertirlo en oración.

Del sacrificio de Cristo brotan todas
las gracias que Dios dispensa a los
hombres. Por eso, no cabe poseer la
vida sobrenatural, participar en la
misión redentora de Jesús, si no nos
unimos afectiva y efectivamente a la
Santa Cruz: en primer lugar,
viviendo lo mejor posible la Misa,
donde nos encontramos de modo
sacramental, pero realmente, ante el
divino Sacrificio del Calvario; que,
además, nos impulsa a recibir con
alegría las contrariedades y penas de
nuestro caminar terreno; más aún, a
buscar activamente la mortificación
y la penitencia voluntarias, en las
pequeñas cosas de cada jornada.
«¡Qué dicha tener la Cruz! —
exclamaba un Padre de la Iglesia—.
Quien posee la Cruz posee un tesoro»



[5] . Pero constituiría un error serio
confundir la Cruz con la tristeza, con
la resignación, con un panorama
lúgubre, porque es todo lo contrario:
nos trae y nos lleva a la felicidad que
está en Cristo, y en Cristo crucificado 
[6] .

San Josemaría supo mucho de
sacrificio desde que el Señor se metió
tempranamente en su alma,
preparándole para la misión que
había de confiarle: la fundación del
Opus Dei. Siempre aceptó los
diferentes trances penosos con
ánimo agradecido, aunque a veces no
los entendiera. Impulsado por el
Espíritu Santo, pronto percibió con
hondura que la Cruz anuncia —y
anunciará siempre— la garantía de
la eficacia sobrenatural en la misión
apostólica.

«Precisamente, esa admisión
sobrenatural del dolor supone, al
mismo tiempo, la mayor conquista.



Jesús, muriendo en la Cruz, ha
vencido la muerte; Dios saca, de la
muerte, vida. La actitud de un hijo
de Dios no es la de quien se resigna
a su trágica desventura, es la
satisfacción de quien pregusta ya
la victoria. En nombre de ese amor
victorioso de Cristo, los cristianos
debemos lanzarnos por todos los
caminos de la tierra, para ser
sembradores de paz y de alegría
con nuestra palabra y con nuestras
obras. Hemos de luchar —lucha de
paz— contra el mal, contra la
injusticia, contra el pecado, para
proclamar así que la actual
condición humana no es la
definitiva; que el amor de Dios,
manifestado en el Corazón de
Cristo, alcanzará el glorioso
triunfo espiritual de los hombres»
[7] .

La fecundidad gozosa de la Cruz se
pone nuevamente de manifiesto en
la conmemoración litúrgica de los



Dolores de la Virgen, el día 15. La
Iglesia nos invita a contemplar a
María junto a su Hijo, que —cosido al
Madero por amor— muere por
nuestros pecados. La Providencia
divina había previsto su presencia en
el Gólgota en esa hora, también para
que Jesús confiara los hombres a los
cuidados de su Madre: Mujer, aquí
tienes a tu hijo [8] , le dice. Y Ella, en
medio de un grandísimo dolor, nos
acoge realmente, pues también
escucha: aquí tienes a tu Madre [9] ,
cuando el Señor se dirige a Juan.
Mientras Jesús moría, nosotros
nacíamos a la vida de la gracia, a la
existencia nueva de unión con Dios,
con la cooperación activa de Nuestra
Señora.

Muchos santos y escritores
espirituales han puesto de relieve
que, si en el nacimiento de Jesús en
Belén le fueron ahorrados a Nuestra
Señora los dolores de la maternidad
física, no sucedió así en el momento



de nuestro nacimiento espiritual. «La
maternidad universal de María, la
"Mujer" de las bodas de Caná y del
Calvario, recuerda a Eva, "madre de
todos los vivientes" ( Gn 3, 20). Sin
embargo, mientras ésta había
contribuido al ingreso del pecado en
el mundo, la nueva Eva, María,
coopera en el acontecimiento
salvífico de la Redención (...).

»Con miras a esa misión —explicaba
el Papa Juan Pablo II—, a la Madre se
le pide el sacrificio, para Ella muy
doloroso, de aceptar la muerte de su
Unigénito (...). Su "sí" a ese proyecto
constituye, por consiguiente, una
aceptación del sacrificio de Cristo,
que Ella generosamente acoge,
adhiriéndose a la Voluntad divina.
Aunque en el designio de Dios la
maternidad de María estaba
destinada desde el inicio a
extenderse a toda la humanidad, sólo
en el Calvario, en virtud del sacrificio



de Cristo, se manifiesta en su
dimensión universal» [10] .

Hijas e hijos míos, nuestra labor de
almas dará fruto abundante si —con
ánimo sereno y también dichoso—
estamos bien unidos a Jesucristo en
la Cruz, muy cerca de la Virgen
Dolorosa. «La Redención, que
quedó consumada cuando Jesús
murió en la vergüenza y en la
gloria de la Cruz, escándalo para
los judíos, necedad para los
gentiles (1 Cor 1, 23), por voluntad
de Dios continuará haciéndose
hasta que llegue la hora del Señor.
No es compatible vivir según el
Corazón de Jesucristo, y no
sentirse enviado, como Él, 
peccatores salvos facere (1 Tm 1,
15), para salvar a todos los
pecadores, convencidos de que
nosotros mismos necesitamos
confiar más cada día en la
misericordia de Dios. De ahí el
deseo vehemente de considerarnos



corredentores con Cristo, de salvar
con Él a todas las almas, porque
somos, queremos ser ipse
Christus , el mismo Jesucristo, y Él 
se dio a sí mismo en rescate por
todos (1 Tm 2, 6)» [11] .

Éste es el camino que han seguido los
discípulos de Jesús desde el comienzo
mismo del cristianismo. Apoyados en
la fortaleza de la Cruz, dieron a
conocer el mensaje de Cristo a las
personas con las que se
relacionaban, que muchas veces se
hallaban muy apartadas de Dios. Así,
con la gracia del Señor y con la
perseverancia de aquellos primeros,
se obró el prodigio de la conversión
del mundo pagano.

El día 21 conmemoramos a San
Mateo, uno de los primeros Doce, que
según la tradición, después de
escribir el Evangelio que lleva su
nombre, sufrió martirio en Persia. Él
mismo había sido destinatario



directo del afán de almas del
Redentor, que le llamó a seguirle
siendo publicano; circunstancia que
—para la mayor parte de los
israelitas— era sinónimo de pecador
público. «Ante estas referencias —
comenta Benedicto XVI—, salta a la
vista un dato: Jesús no excluye a
nadie de su amistad. Es más,
justamente mientras se encuentra
sentado a la mesa en la casa de
Mateo-Leví, respondiendo a los que
se escandalizaban porque
frecuentaba compañías poco
recomendables, pronuncia la
importante declaración: "No
necesitan médico los sanos sino los
enfermos; no he venido a llamar a
justos, sino a pecadores" ( Mc 2, 17).
La buena nueva del Evangelio
consiste precisamente en que Dios
ofrece su gracia al pecador» [12] .

El ejemplo de Cristo será siempre un
acicate para el afán apostólico de
todos sus discípulos. También



nosotros nos desenvolvemos en el
seno de una sociedad en la que,
desgraciadamente —lo digo sin
tragedia—, muchas personas no
saben nada de Dios. Otras caminan
por la tierra como si no lo
conocieran, lejos de sus
mandamientos y de sus enseñanzas.
A todos hemos de dirigirnos para
acercarlos al Señor. Recuerdo la
alegría con que nuestro Fundador
acogió las enseñanzas del Concilio
Vaticano II, al ver que «tomaba
cuerpo con renovada intensidad
esa preocupación por llevar la
Verdad a los que andan apartados
del único Camino, del de Jesús,
pues —escribía— me consume el
hambre de que se salve la
humanidad entera» [13] . Bien
podemos afirmar que, en las
circunstancias actuales, las fronteras
del apostolado ad fidem , tan amado
por San Josemaría, se han dilatado
extraordinariamente.



En el trato con nuestros compañeros
de trabajo, no nos dejaremos
arrastrar por ninguna acepción de
personas. Como repetía
incansablemente San Josemaría, no
hay un alma que quede excluida de
nuestra caridad. Más aún, hemos de
dispensar un trato lleno de cariño a
quienes se encuentren más alejados
de Dios. «Los enemigos de Cristo —
comentaba nuestro Padre en una
ocasión— le echan en cara que sea
amigo de los pecadores. ¡Claro! ¡Y
tú también! Si no, ¿cómo los vamos
a convertir?, ¿cómo los vamos a
acercar al Médico divino?
»¡Naturalmente que somos amigos
de los pecadores! Tú puedes hacer
esa labor en tanto en cuanto la
amistad con esos hombres no sea
un peligro para tu vida interior;
siempre que tengas la suficiente
temperatura espiritual para
levantar la de aquellas personas
sin perder la tuya. »¡Sí!, amigos de
los pecadores, amigos de verdad:



con vuestra oración, con vuestro
trato agradable y sincero, noble,
pero evitando que aquello sea un
peligro para vuestra alma» [14] .

Cada persona con la que coincidimos,
por el motivo que sea, ha de suscitar
en nosotros verdaderas hambres de
apostolado, deseos de ayudar a que
se acerque más a Jesucristo. Sobre
nosotros grava el deber de contagiar
a todos el fuego de amor de Dios que
ha de consumirnos. Por eso, al entrar
en contacto con alguien, enseguida
hemos de preguntarnos: ¿cómo
animarle a situarse más cerca de
Dios? ¿Qué le puedo sugerir? ¿Qué
tema de conversación sé sacar, que le
sirva para conocer mejor la doctrina
cristiana?

Es lógico este modo de proceder. El
Papa Benedicto XVI explica que
«quien ha descubierto a Cristo debe
llevar a otros hacia Él. Una gran
alegría no se puede guardar para



uno mismo. Es necesario
transmitirla» [15] . Así se han
comportado los seguidores fieles del
Señor en todas las épocas. «Cuando
descubrís que algo os ha sido de
provecho —predicaba San Gregorio
Magno—, procuráis atraer a los
demás. Tenéis, pues, que desear que
otros os acompañen por los caminos
del Señor. Si vais al foro o a los
baños, y topáis con alguno que se
encuentra desocupado, le invitáis a
que os acompañe. Aplicad a lo
espiritual esta costumbre terrena y,
cuando vayáis a Dios, no lo hagáis
solos» [16] .

Ya os conté cómo he revivido los días
que nuestro Padre pasó en Ecuador,
gastándose y gastándose, sin
quejarse al no contar con las fuerzas
físicas; en Perú, donde trató mucho a
Jesús Sacramentado, acudiendo a
María y a José; en Brasil, admirando
la abigarrada multitud de personas



que allí vivían, y que son una
esperanza de cosecha para Dios.

Hace unos días, invitado por el
Obispo de Torun, en Polonia, he
asistido a la intitulación a San
Josemaría de una iglesia de aquel
lugar y a la colocación de una
reliquia de nuestro Padre. Causa
mucha alegría ver cómo se extiende
por el mundo la devoción a nuestro
Fundador, despertando en
innumerables almas el deseo de
santificarse en la vida ordinaria.
Acompañadme en mi acción de
gracias.

Y rezad por los hermanos vuestros
Agregados a los que impartiré la
ordenación presbiteral, en
Torreciudad, el próximo día 5 de
septiembre. Seguid pidiendo cada
día, bien unidos a mis intenciones,
por el Papa, por los Obispos y los
sacerdotes del mundo entero.

Con todo cariño, os bendice



vuestro Padre

+ Javier

Solingen, 1 de septiembre de 2010.

[1] Jn 3, 16.

[2] Cfr. Flp 2, 8.

[3] Benedicto XVI, Homilía, 14-
IX-2008.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 105.

[5] San Andrés de Creta, Sermón 10,
sobre la Exaltación de la Santa Cruz
(PG 97, 1020).

[6] Cfr. 1 Cor 1, 23.

[7] San Josemaría. Es Cristo que
pasa , n. 168.

[8] Jn 19, 26.

[9] Ibid ., 27.



[10] Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 23-IV-1997.

[11] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 121.

[12] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 30-VIII-2006.

[13] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 226.

[14] San Josemaría, Notas de una
meditación, 15-IV-1954.

[15] Benedicto XVI, Homilía, 21-
VIII-2005.

[16] San Gregorio Magno, Homilías
sobre los evangelios 6, 6 (PL 76, 1098).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/carta-del-
prelado-septiembre-2010/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-septiembre-2010/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-septiembre-2010/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-septiembre-2010/

	Carta del Prelado (septiembre 2010)

