opusdei.org

Carta del Prelado
con ocasion del
Jubileo de la
Misericordia

"Agradezcamos al Santo Padre,
con hechos y con oracion, la
convocatoria de este jubileo
especial, verdadero tiempo de
gracia para la Iglesia y para el
mundo".

04/12/2015

ePub » Carta del Prelado con ocasion
del Jubileo de la Misericordia.


https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.epub

Mobi » Carta del Prelado con ocasion
del Jubileo de la Misericordia

PDF » Carta del Prelado con ocasion
del Jubileo de la Misericordia

Word » Carta del Prelado con
ocasion del Jubileo de la Misericordia

kK 3k

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. Bendito sea el Dios y Padre de
nuestro Sefior Jesucristo, el Padre de
las misericordias y Dios de toda
consolacion (2 Cor 1, 3), que, por el
gran amor con que nos amo, aunque
estdbamos muertos por nuestros
pecados, nos dio vida en Cristo (...) y
con El nos resucité y nos hizo sentar
en los cielos por Cristo Jesus (Ef 2,
4-6).

Palabras de san Pablo que ayudan a
centrar, desde el comienzo, lo que


https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-jubileo-misericordia.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170849403359.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170849403359.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170833547897.doc
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/CartaA%C3%B1oMisericordia_20151211170833547897.doc

me propongo transmitiros con estas
lineas. Me mueve a escribiros el
deseo de que nos preparemos, del
mejor modo posible, para vivir el
Afo de la misericordia, convocado
por el Papa Francisco, con ocasion de
los cincuenta afios de la clausura del
Concilio Vaticano II. Empezard, como
conocéis, el proximo 8 de diciembre,
y se concluira en la solemnidad de
Cristo Rey, el dia 20 de noviembre de
2016.

Cuando el Santo Padre comunicé su
propadsito de convocar este afio santo
extraordinario, hemos sentido el
g0z0 cristiano de que coincida con la
parte final del afio mariano por la
familia, que estamos recorriendo en
la Prelatura. Lo hemos percibido
como otra sefial de la proteccion de
Nuestra Sefiora, a la que invocamos
como Regina familice y Mater
misericordice.



Con la intercesion de nuestra Madre
nos acogemos a la bondad del Sefior,
refugio seguro y siempre dispuesto a
atender nuestras peticiones y a
remediar nuestras necesidades
personales. De la misericordia divina
podemos alcanzar un aumento de la
caridad, de la comprension, de la
fraternidad, del interés por las almas,
pues —como miembros de la Iglesia
— queremos contribuir a «dar un
sentido mas humano al hombre y a
su historiar[1]. Caminemos dia a dia
con una solida esperanza: el Cielo no
deja de ofrecernos medios para
llenarnos de paz, seguros de que la
Trinidad Santisima siempre esta
pendiente de la creacion. Como
recuerda el Papa Francisco,
ascendamos desde las criaturas a
contemplar la mano paternal y
amorosa de Dios[2].

Agradezcamos al Santo Padre, con
hechos y con oracion, la convocatoria
de este jubileo especial, verdadero



tiempo de gracia para la Iglesia y
para el mundo. A todos nos colma de
jubilo acoger la llamada del Padre
comun a tratar con mas cercania a
Nuestro Sefior, en la piedad y en la
celebracion de los sacramentos —
sobre todo la Penitencia y la
Eucaristia—, y también en las
manifestaciones concretas de
caridad fraterna con el projimo. Si
somos dociles al Espiritu Santo, nos
configuraremos mas con Jesucristo y
nos asemejaremos mas al Padre
celestial, cuyo rostro misericordioso
se nos ha revelado en Jesucristo.

2. Deus, cui proprium est miseréri
semper et pdrcere: suscipe
deprecationem nostram[3], oh Dios,
de quien es propio perdonar siempre
y usar misericordia: acoge nuestras
suplicas, repetimos cada jornada. jLa
misericordia! Siempre resulta
necesario profundizar —como nos
invita la Iglesia— en este consolador
atributo divino que los compendia



todos. Lo hacemos con filial
confianza. Al convocar este jubileo
extraordinario, el Romano Pontifice
escribe que misericordia «es la
palabra que revela el misterio de la
Santisima Trinidad (...), es el acto
ultimo y supremo con el cual Dios
viene a nuestro encuentro (...), es la
ley fundamental que habita en el
corazon de cada persona, cuando
mira con o0jos sinceros al hermano
que encuentra en el camino de la
vida. Misericordia: es la via que une
Dios y el hombre, porque abre el
corazon a la esperanza de ser
amados para siempre, no obstante el
limite de nuestro pecado»[4].

Han transcurrido treinta y cinco
afos desde que san Juan Pablo II
publicé la enciclica Dives in
misericordia. Se detenia en la
conveniencia de meditar con
frecuencia en esta maravillosa
expresion del Amor divino. «Lo estan
sugiriendo —escribia— multiples



experiencias de la Iglesia y del
hombre contemporaneo; lo exigen
también las invocaciones de tantos
corazones humanos, con sus
sufrimientos y esperanzas, sus
angustias y su expectacion»[5].

Las palabras de san Juan Pablo II no
solo conservan plena actualidad, sino
que se vuelven mas apremiantes
cada dia: siempre precisamos de la
clemencia divina, pero en nuestros
tiempos cabe afirmar que esta
necesidad reviste mayor urgencia.
Cuando el Papa Francisco abra la
puerta santa en las diversas basilicas
papales, y cada Obispo en su
respectiva circunscripcion,
«encomendaremos la vida de la
Iglesia, la humanidad entera, y el
inmenso cosmos a la Sefioria de
Cristo, esperando que derrame su
misericordia como el rocio de la
mafana para una fecunda
historia»[6]. San Josemaria, como
consecuencia de su experiencia



personal, nos insté de modo expreso,
desde los comienzos de la Obra, a
acudir a este inmenso amor de Dios,
que no abandona a sus hijos, las
mujeres y los hombres. Eran
innumerables los modos con que
nuestro Fundador nos sugeria que
llaméasemos a las puertas del Corazon
de Jesus.

3. San Josemaria nos ensefio a
impregnar los caminos de la tierra
con la misericordia que Jesucristo ha
traido a la tierra, y puntualizaba:
nuestra entrega, al servicio de las
almas, es una manifestacion de
esa misericordia del Sernor, no solo
hacia nosotros, sino hacia la
humanidad toda[7]. Avancemos de
la mano de nuestro Padre para
colaborar con el Sefior a que
sobreabunde, en cada uno de los
cristianos y en todos los hombres de
buena voluntad, esa corriente de
amor misericordioso que, desde el



Corazon llagado de Jesus, se derrama
continuamente sobre la humanidad.

Con estos sentimientos y anhelos os
invito, hijas e hijos mios, a comenzar
con seria devocion y gozo el Afio de
la misericordia. Nos inspiraremos en
las ensefianzas de la Sagrada
Escritura, cuyas paginas constituyen
un canto maravilloso a la clemencia
divina; y nos detendremos de modo
especial en el ejemplo de Cristo, en
su vida y en su doctrina, tratando de
seguir, en esta intimidad de conducta
con el Redentor, los pasos de san
Josemaria, que volvia
constantemente sus ojos a la figura
del Buen Pastor que entrega todo su
ser por sus ovejas (cfr. Jn 10, 1-18), y
nos ha sugerido a nosotros y a tantos
otros hombres y mujeres que
miremos mas y mas al Sefior del
Cielo y de la tierra.

La misericordia de Dios con la
humanidad



4. Ya el Antiguo Testamento
proclama en muchas de sus paginas
la insondable piedad de Dios con sus
criaturas. El Sefior es clemente y
compasivo, lento a la ira y rico en
misericordia. El Sefior es bueno con
todos, y su misericordia se extiende a
todas sus obras (Sal 144 [145] 8-9). Y
los profetas no se cansan de advertir:
convertios al Sefior, vuestro Dios,
porque es clemente y compasivo, lento
alairay rico en misericordia, y se
duele de hacer el mal (J1 2, 13).

En la Ultima Cena, Nuestro Sefior
rezd —segun la tradicion judia— el
Gran Hallel o gran canto de
alabanza: un salmo que enumera las
maravillas realizadas por Dios en la
creacion y en la historia; y, al final de
cada versiculo, se repiten como un
estribillo las siguientes palabras:
porque es eterna su misericordia (Sal
135 [136]).



«En razon de la misericordia, todas
las vicisitudes del Antiguo
Testamento estan cargadas de un
profundo valor salvifico»[8]; e
igualmente esa cualidad se
manifiesta con plenitud en el Nuevo
Testamento, mediante la
encarnacion redentora del Hijo de
Dios. El mismo Jesus, al ofrecer su
vida en el sacrificio cruento de la
Cruz, al instituir la Eucaristia y los
demas sacramentos, puso este acto
supremo de Amor como contenido
fundamental de la misericordia
divina.

Repasemos con frecuencia los
pasajes del Evangelio que
manifiestan la compasion y la
comprension de Jesucristo con la
humanidad; desde su nacimiento en
Belén hasta su holocausto en el
Calvario. Detengdmonos con
constancia en tantas muestras de su
piedad compasiva: cuando curaba a
los enfermos y sanaba a los



endemoniados, cuando alimentaba a
las muchedumbres hambrientas,
cuando repartia a manos llenas el
pan de la doctrina, cuando salia al
encuentro de los pecadores
arrepentidos y los perdonaba,
cuando elegia a los discipulos,
cuando los reprendia con una
mirada o unas palabras, cuando
llamaba a los Apostoles para
mandarlos por todo el mundo,
cuando nos dio a su Madre por
Madre nuestra, cuando nos envio el
Espiritu Santo prometido, etc. En
cualquiera de sus obras y de sus
palabras, el Sefior expresa con
claridad el rostro clemente de Dios
Padre.

Lo mismo sucede a lo largo de la
historia de la Iglesia, después de la
Ascension de Jesucristo al Cielo. En
medio de las luces y sombras que
aparecen en el caminar de los
cristianos, nunca han faltado las
intervenciones de la indulgencia



divina: por medio del Espiritu Santo
que habita en la Iglesia, y con la
presencia real de Cristo en la
Eucaristia, ademas de la intercesion
siempre actual de la Santisima
Virgen, se nos revelan los torrentes
de misericordia que se vierten
constantemente sobre el mundo. No
cesemos de agradecerlo a nuestro
Padre celestial: abramos de par en
par las puertas de nuestro corazon y
procuremos que también otras
personas se dejen empapar por la
gracia divina.

Historia de las misericordias de Dios

5. En su enciclica Dives in
misericordia, san Juan Pablo II
situaba la misericordia en el centro
de la vida de la Iglesia, en la historia
de la humanidad. «En el
cumplimiento escatologico, la
misericordia se revelara como amor,
mientras que en la temporalidad, en
la historia del hombre —que es a la



vez historia de pecado y de muerte—
el amor debe revelarse ante todo
como misericordia y actuarse en
cuanto tal. El programa mesianico de
Cristo —programa de misericordia—,
se convierte en el programa de su
pueblo, el de su Iglesia. En el centro
del mismo esta siempre la Cruz, ya
que en ella la revelacion del amor
misericordioso alcanza su punto
culminante»[9].

En efecto, no podemos separar la
Cruz de la Resurreccion, que revelan
el Amor divino: en todo el misterio
pascual se manifiesta la misericordia
de Dios. El beato Pablo VI afirmé que
«toda la historia de la salvacion esta
guiada por la misericordia divina,
que sale al encuentro de la miseria
humana»[10].

Cristo tomo sobre si nuestros
pecados, y «se ofrecio una sola vez
para quitar los pecados de todos» (Hb
9, 28). Nuestra Sefiora acepto con



plena libertad la entrega de quien,
habiendo tomado nuestra condicion
humana en todo menos el pecado
(cfr. Hb 4, 15), podia manifestar una
verdadera compasion. Con el
Magnificat, Santa Maria profetizd: su
misericordia se derrama de
generacion en generacion (Lc 1, 50).

6. Hijas e hijos mios: jsomos —y
estamos gozosos— de esas
generaciones que cantan las
misericordias de Dios! En su vida
personal y en la del Opus Dej,
nuestro Padre descubria
constantemente el amor de
predileccion del Sefior. Muchas veces
repitio que toda la historia de la
Obra es una historia de las
misericordias de Dios. Ni en esta
carta —recalcaba en los afios 60—,
ni en muchos documentos que os
escribiera, podria agotar el relato
de estas providencias de la
bondad de Dios, que han precedido
y acompaiiado siempre los pasos



de la Obra[11]. En este contexto, no
dudaba en afirmar que la historia
del Opus Dei habra que escribirla
de rodillas[12]. Subrayaba asi, con
frase grafica, que, en la fundacion y
desarrollo de la Obra, la iniciativa ha
sido siempre del Sefior: a €l le
competia solo ser instrumento fiel de
ese querer divino.

Realmente, la existencia de san
Josemaria y la del Opus Dei se
entrelazan intimamente, sin que sea
posible distinguirlas o separarlas
desde 1928. En la Obra todo lo ha
hecho Dios —exclamaba en una
meditacion—; humanamente
hablando, ¢ qué habia? Solo buen
humor, mucho amor a Jesucristo y
a su Iglesia, y afan de perseverar
ante lo imposible. El Sefior me ha
manejado como yo, de nirio,
manejaba a los soldaditos de
plomo: los llevaba por donde
queria, a veces los descabezaba...
Asi ha obrado conmigo el Seiior:



me ha conducido por las sendas
que El ha querido, ha permitido
que me diesen buenos trastazos,
porque me convenian[13].

Cada una de esas circunstancias
servian a nuestro Fundador para
acrisolar su fidelidad y su abandono
en las manos del Sefior. Como ha
anotado el Papa Francisco: «Uno sabe
bien que su vida dara frutos, pero sin
pretender saber como, ni donde, ni
cuando. Tiene la seguridad de que no
se pierde ninguno de sus trabajos
realizados con amor, no se pierde
ninguna de sus preocupaciones
sinceras por los demads, no se pierde
ningun acto de amor a Dios, no se
pierde ningun cansancio generoso,
no se pierde ninguna dolorosa
paciencia»[14]. Por eso nuestro Padre
no perdio nunca la paz: hijos mios,
con la contricion esta el Amor:
ninguno de estos trabajos,
ninguna pena me ha hecho perder
el gaudium cum pace, porque Dios



me ha enseitado a amar, y nullo
enim modo sunt onerosi labores
amantium (San Agustin, De bono
viduitatis, 21, 26); para quien ama,
el trabajo no es nunca carga
pesada. Por esto, lo importante es
aprender a amar, porque in eo
quod amatur, aut non laboratur,
aut et labor amatur (Ibid.): donde
hay amor, todo es felicidad. Y ésta
ha sido la gran misericordia de
Dios: que me ha conducido como a
un nifio pequeno, ensefiadndome a
amar. Cuando apenas era yo
adolescente, arrojo el Seiior en mi
corazon una semilla encendida en
amor, y esa semilla es hoy, hijas e
hijos mios, un arbol frondoso, de
esbelto tronco, que restaura con
su sombra a una legion de
almasl[15].

7. Siempre se comporto asi san
Josemaria. Venia de lejos su devocion
a este seguro refugio divino, que
estamos contemplando: lo aprendio



de sus padres en el hogar familiar; se
robustecio durante su preparacion al
sacerdocio en el Seminario de
Logrofio y en el de San Carlos, en
Zaragoza, donde habia una
representacion del Corazon de Jesus
inflamado de amor y coronado de
espinas, que le conmovia
profundamente. Luego, durante la
guerra civil espafiola, se le hizo
presente de modo nuevo, como
describe en un rato de oracion, la
vispera de la solemnidad del Sagrado
Corazon:

Quiero verme ahora, Dios mio,
junto a la herida de tu pecho; y
pensar en todos mis hijos, en todos
los que ahora son miembros vivos
de este Cuerpo vivo de tu Obra.
Nombrandolos, consideraré sus
cualidades, sus virtudes, sus
defectos, y luego te suplicaré,
empujandolos hacia Ti, uno a uno:
"{Adentro!". Los meteré dentro de
tu Corazon. Asi quiero hacer con



cada uno y con todos los que
vendran después, durante siglos,
hasta el fin del mundo, a formar
parte de esta familia
sobrenatural. Todos, todos unidos
en el Corazon de Cristo, todos
hechos uno por amor a El y todos
desprendidos de las cosas de la
tierra por la fuerza de este amor
acompafiado de la mortificacion.
Queremos ser como los primeros
cristianos; vamos a revivir su
espiritu en el mundo. Empecemos,
pues, por hacer real dentro de la
Obra aquella afirmacion:
congregavit nos in unum Christi
amor[16].

En la Santa Misa, después de la
Consagracion, san Josemaria recitaba
en silencio, internamente, la oracion
al Amor misericordioso que habia
aprendido en su juventud. En el
Corazon amabilisimo de Jesus se
acrecentaba la fuente de su
paternidad en el Opus Dei, que se



extendia a sus hijas y a sus hijos de
todos los tiempos; y en el Santo
Sacrificio se colmaba de las ansias
redentoras de Cristo por toda la
humanidad. Estas consideraciones
nos ayudaran también a estar
seguros y optimistas en los
momentos duros que puedan surgir
en la historia del mundo o en nuestra
existencia personal. Dios es el de
siempre: omnipotente, sapientisimo,
misericordioso; y en todo momento
sabe sacar, del mal, el bien; de las
derrotas, grandes victorias para los
que confian en El.

8. En los afios 70, cuando una grave
crisis de fe y de disciplina causaba
estragos en las almas, san Josemaria
recibi6 luces nuevas del Cielo, que le
confirmaron en su confianza
inquebrantable en el constante
auxilio divino. El 23 de agosto de
1971, después de haber celebrado la
Santa Misa, el Sefior grabo a fuego en
su corazon unas palabras que, con



una ligera variacion, proceden de la
epistola a los Hebreos: adedmus cum
fiducia ad thronum grdtice, ut
misericordiam consequamur (Hb 4,
16). Lo comunico enseguida a
quienes nos halldbamos a su lado en
aquellos momentos; pocas semanas
mas tarde volvio a referirlas en la
intimidad de una tertulia familiar, a
sus hijos de Roma:

Voy a deciros algo que Dios
nuestro Serior quiere que sepdais.
Los hijos de Dios en el Opus Dei
adeamus cum fiducia—hemos de ir
con mucha fe— ad thronum gloriee,
al trono de la gloria, la Virgen
Santisima, Madre de Dios y Madre
nuestra, a la que tantas veces
invocamos como Sedes Sapiéntice,
ut misericordiam consequamur,
para alcanzar misericordia (...).

Vayamos, a través del Corazon
Dulcisimo de Maria, al Corazon
Sacratisimo y Misericordioso de



Jesus, a pedirle que, por su
misericordia, manifieste su poder
en la Iglesia y nos llene de
fortaleza para seguir adelante en
nuestro camino, atrayendo a El
muchas almas[17].

Esa seguridad le empujaba sin tregua
a buscar en la Palabra de Dios los
textos mas adecuados sobre esa
complacencia y proteccion del Sefior,
para meditarlos en su oracion
personal. Asi, un afio después, volvio
a referirse a un descubrimiento que
tanto optimismo y confianza inyecto
en su alma, ayudandole a superar la
gran pena que, por su amor a la
Iglesia, le causaba un extremo dolor.

Ultimamente —decia— estoy
meditando mucho algunos textos
de la Sagrada Escritura que
hablan de la misericordia divina.
Sé bien que los escrituristas dan
diversos sentidos a esta palabra, y
entienden por misericordia no



solo lo que indica el lenguaje
vulgar: compasion, piedad,sino
también una especie de lealtad que
Dios tiene con sus criaturas.

iFijaos si esto es hermoso! Dios
Nuestro Senor, de tal manera tiene
compasion de los hombres —
porque su misericordia también
significa compasion—, que su
lealtad le lleva a ser
misericordioso con cada uno de
nosotros, a mirarnos con amor de
padrey de madre[18].

Iba ahondando siempre mas en las
palabras de la Escritura Santa, que ya
meditaba en su juventud: Dios ha
puesto su complacencia en los hijos
de los hombres (cfr. Prv 8, 31), y por
eso camind con seguridad, poniendo
en marcha el Opus Dei; cuando no
contaba con ningun medio, esa
"complacencia” de Dios alentaba su
seguridad en que la Obra saldria
adelante.



Justicia 'y misericordia

9. Entre las parabolas con las que el
Maestro explicaba a los discipulos las
caracteristicas del reino de los cielos,
san Lucas —llamado el escribano de
la mansedumbre de Cristo por uno de
los grandes poetas cristianos[19]-
recoge tres ensefianzas dedicadas
explicitamente a resaltar ese
seguimiento divino de los suyos: la
de la oveja perdida, la de la dracma
extraviada y la del hijo prddigo. En
las tres, «Jesus revela la naturaleza
de Dios como la de un Padre que
jamas se da por vencido hasta tanto
no haya disuelto el pecado y
superado el rechazo con la
compasion y la misericordia»[20].

Ese Corazon amabilisimo se pone
especialmente de manifiesto en la
parabola del padre que espera
pacientemente, dia tras dia, el
regreso del hijo desagradecido, para
perdonarlo en cuanto llegue. San



Juan Pablo II 1o coment6 de modo
incisivo en la enciclica Dives in
misericordia, resaltando cémo esa
ensefianza se aplica a todos y a cada
uno de los seres humanos. «La
parabola toca indirectamente toda
clase de rupturas de la alianza de
amor, toda pérdida de la gracia, todo
pecado (...). El patrimonio que habia
recibido de su padre era un recurso
de bienes materiales, pero mas
importante que estos bienes
materiales era su dignidad de hijo en
la casa paterna (...), la conciencia de
la filiacion echada a perder»[21].

Igualmente comento nuestro Padre, a
proposito de esta parabola: la
misericordia que Dios muestra
nos ha de empujar siempre a
volver. Hijos mios, mejor es no
marcharse de su lado, no
abandonarle; pero si alguna vez
por debilidad humana os
marchadais, regresad corriendo. El
nos recibe siempre, como el padre



del hijo prodigo, con mas
intensidad de amor([22].

Aunque en el texto original —anota
san Juan Pablo II— no se utiliza la
palabra "justicia” ni tampoco
"misericordia”, «sin embargo, la
relacion de la justicia con el amor, que
se manifiesta como misericordia, esta
inscrita con gran precision en el
contenido de la parabola evangélica.
Se hace mas obvio que el amor se
traduce como misericordia, cuando
hay que superar la norma precisa de
la justicia: precisa y a veces
demasiado estrecha»[23].

San Josemaria descubrio esa union
practica de la justicia con el amor, en
el comportamiento de las
madres[24]. La justicia de Dios
guardaba para €l entranias de
misericordia[25]. No podemos
dirigirnos al Sefior apoyandonos
en derechos, sino que hemos de
pedir que tenga misericordia de



nosotros, como se reza en uno de
los salmos: Miserére mei, Deus,
secundum magnam misericordiam
tuam(Sal50, 2). Serior, ten
compasion de mi segun tu gran
misericordia. No acudimos a El
exigiéndole por motivos de
justicia[26].

10. No faltan personas que oponen la
justicia a la misericordia. El Papa, al
convocar el jubileo, nos ha situado
en guardia frente a este error: «No
son dos momentos contrastantes
entre si, sino dos dimensiones de una
unica realidad que se desarrolla
progresivamente hasta alcanzar su
apice en la plenitud del amor (...).

»Ante la vision de una justicia como
mera observancia de la ley que juzga,
dividiendo las personas en justos y
pecadores, Jesus se inclina a mostrar
el gran don de la misericordia que
busca a los pecadores para ofrecerles
el perdon y la salvacion. Se



comprende por qué, en presencia de
una perspectiva tan liberadora y
fuente de renovacion, Jesus haya sido
rechazado por los fariseos y por los
doctores de la ley»[27].

Acudir a la misericordia divina

11. Como fruto de una especial gracia
de Dios —lo he recordado antes—,
nuestro Fundador profundizé en los
maravillosos destellos de la
clemencia divina, que se describen
en la Sagrada Escritura. Comentando,
por ejemplo, el milagro de la
resurreccion del hijo de la viuda de
Naim, se detenia en cémo Nuestro
Sefior nos amo por razones
santas, que quiza no nos moverian
a nosotros. San Lucas dice:
misericordia motus super
eam(Lc7, 13), se movio por
compasion, por misericordia
hacia aquella mujer, cuando se
daban otros motivos
humanamente razonables: era



pobre, era viuda y no tenia mas
hijo que aquel[28].

Una numerosa multitud componia el
desfile de aquel duelo, y otros
acompafiaban a Jesus; pero sélo El
entra en la pena, en el dolor de
aquella madre, y va a su encuentro.
¢No es admirable que el Maestro se
deje remover por los impulsos
misericordiosos de su Corazon, sin
esperar a que nosotros le
manifestemos nuestras necesidades?
Este comportamiento divino y
humano del Redentor supone un
fuerte acicate para que apelemos a El
en todo momento. Vosotrosy yo —
puntualizaba nuestro Padre—
también hemos de acudir a la
misericordia del Serior. Delante de
Dios no tenemos ninguin derecho.
Al menos yo, personalmente, veo
con una claridad meridiana que
no puedo decirle: Senor, te exijo
esto; aunque sé que soy y me siento
hijo suyo. Voy a El con gemidos de



contricion, pidiéndole
misericordia[29], apelando a su
piedad.

En sus ultimos afios en la tierra, al
sentir el impulso de recurrir con
mayor confianza y asiduidad al
perddn de Dios, san Josemaria
completd la jaculatoria con la que se
habia dirigido en 1952 al Sagrado
Corazon de Jesus, para consagrarle la
Obra, sus actividades apostdlicas, y
las necesidades de la Iglesia y de la
humanidad: Cor Iesu
Sacratissimum et Miséricors, dona
nobis pacem! Desde entonces, el
recurso a la proteccion del Cielo en
favor del mundo, de la Iglesia, de las
almas, se incrementd aun mas en el
quehacer de nuestro Padre, de dia y
de noche.

Aqui aparece el principal fruto que
imploramos de Dios en el afio
dedicado a su misericordia: que la
sociedad vuelva a caminar por la



senda de los mandamientos, que las
almas se dejen encender por el fuego
del amor de Dios, que en todos los
rincones de la Iglesia haya un
resurgimiento de la doctrina clara y
de la piedad auténtica. Hago muy
mias las palabras del Papa: «{Como
deseo que los afios por venir estén
impregnados de misericordia, para
poder ir [cada uno de nosotros] al
encuentro de cada persona llevando
la bondad y la ternura de Dios! A
todos, creyentes y lejanos, pueda
llegar el balsamo de la misericordia
como signo del Reino de Dios que
esta ya presente en medio de
nosotros»[30].

Ser misericordiosos como lo es el
Padre celestial

12. La Iglesia abriga un deseo
constante de ofrecer el amor de Dios
a las criaturas, sin excluir a ninguna.
Sin embargo, como observa el Papa
Francisco, «tal vez por mucho tiempo



nos hemos olvidado de indicar y de
andar por la via de la misericordia.
Por una parte, la tentacion de
pretender siempre y solamente la
justicia, ha hecho olvidar que éste es
el primer paso, necesario e
indispensable; la Iglesia, no obstante,
necesita ir mas lejos para alcanzar
una meta mas alta y mas
significativa»[31].

No basta pedir perdon a Dios por
nuestros pecados y por los de todos
los hombres. A ese ruego,
insustituible, es preciso unir la
practica concreta de la misericordia
con el projimo. Porque si alguno dice:
amo a Dios, y aborrece a su hermano,
es un mentiroso, pues el que no ama a
su hermano, a quien ve, no puede
amar a Dios, a quien no ve. Y hemos
recibido de El este mandamiento:
quien ama a Dios, que ame también a
su hermano (1 Jn 4, 20-21).



Las obras de misericordia, tan
repetidamente predicadasy
practicadas en la Iglesia, nos ofrecen
un cauce adecuado para manifestar
las buenas intenciones con hechos
concretos. «Son acciones caritativas
mediante las cuales ayudamos a
nuestro projimo en sus necesidades
corporales y espirituales»[32],
explica el Catecismo de la Iglesia
Catolica. Y ejercerlas con asiduidad
es una de las recomendaciones del
Papa para este afio. «La predicacion
de Jesus nos presenta estas obras de
misericordia para que podamos
darnos cuenta si vivimos 0 no como
discipulos suyos»[33].

Jesus lo ha descrito de modo diafano
en el Evangelio, asentando un
criterio indudable: como querdais que
hagan los hombres con vosotros,
hacedlo de igual manera con ellos. Si
amdis a los que os aman, ;qué mérito
tendréis?, pues también los pecadores
aman a quienes les aman. Y si hacéis



el bien a quienes os hacen el bien, ;qué
mérito tendréis?, pues también los
pecadores hacen lo mismo. Y si
prestdis a aquellos de quienes esperdis
recibir, ;qué mérito tendréis?, pues
también los pecadores prestan a los
pecadores para recibir otro tanto.

Por el contrario, amad a vuestros
enemigos, haced el bien y prestad sin
esperar nada por ello; y sera grande
vuestra recompensa, y seréis hijos del
Altisimo, porque El es bueno con los
ingratos y con los malos. Sed
misericordiosos como vuestro Padre
es misericordioso (Lc 6, 31-36).

Las obras de misericordia corporales

13. La doctrina catdlica ha
sintetizado asi las obras de
misericordia corporales: «Dar de
comer al hambriento, dar techo a
quien no lo tiene, vestir al desnudo,
visitar a los enfermos y a los presos,
enterrar a los muertos. Entre estas
obras, la limosna hecha a los pobres



es uno de los principales testimonios
de la caridad fraterna; es también
una practica de justicia que agrada a
Dios»[34]. Todas, en definitiva, ponen
en ejercicio el mandatum novum (Jn
13, 34), el mandamiento nuevo de la
caridad que nos entrego Jesucristo.
Siguiendo esa recomendacion del
Salvador, la Iglesia ha manifestado
siempre un amor de predileccidon por
los pobres, los enfermos, los
desamparados, las personas que
carecen de hogar... Y ha tenido
presentes aquellas palabras del
Sefior en el juicio final: en verdad os
digo que cuanto hicisteis a uno de
estos mis hermanos mds pequerios, a
mi me lo hicisteis (Mt 25, 40). Y con la
parabola del buen samaritano, Jesus
puntualizo que nuestra caridad se
extiende a toda persona humana.

14. En el Opus Dei, parte viva de la
Iglesia, se nos insiste en no
abandonar nunca las obras de
misericordia corporales. Las



realizaba nuestro Fundador ya en los
primeros afios de la Obra, con sus
visitas a los enfermos de los
hospitales de Madrid, con su
dedicacion generosa a los pobres
miserables y a los vergonzantes que
ocultaban sus privaciones bajo el
velo de una vida aparentemente
normal. Y ensefié a comportarse de
igual modo a las personas que se
acercaban a su apostolado. Confio
esas actividades a Nuestra Sefiora, y
asi nacieron en el Opus Dei las visitas
a los pobres de la Virgen, que
continuan realizdndose en todos los
lugares donde se encuentran los
fieles de la Prelatura: el sabado, dia
de Santa Maria, se invita a los
jovenes a ofrecer limosnas que se
destinan a ayudar a quién se halla en
la necesidad. Ayudando a los pobres,
se honra a la Sefiora y se ejercita
la caridad[35]. Son un medio de
formacion, porque fomentan la
generosidad de la juventud y asi se
crece en el amor.



Aprendiendo siempre de como Dios
cuida de sus criaturas, dolia mucho a
san Josemaria el espectaculo de los
bienes de la tierra, repartidos
entre unos pocos; los bienes de la
cultura, encerrados en cenaculos.
Y, fuera, hambre de pany de
sabiduria, vidas humanas que son
santas, porque vienen de Dios,
tratadas como simples cosas,
como numeros de una estadistica.
Comprendo y comparto esa
impaciencia, que me impulsa a
mirar a Cristo, que continiia
invitandonos a que pongamos en
prdctica ese mandamiento nuevo
del amor (...).

Hay que reconocer a Cristo, que
nos sale al encuentro, en nuestros
hermanos los hombres. Ninguna
vida humana es una vida aislada,
sino que se entrelaza con otras
vidas. Ninguna persona es un
verso suelto, sino que formamos
todos parte de un mismo poema



divino, que Dios escribe con el
concurso de nuestra libertad[36].

jCuantos jovenes —muchachos y
muchachas—, y también gente
adulta, al descubrir y contemplar las
indigencias mas perentorias del
projimo, han descubierto en esos
hermanos o hermanas a Cristo
pobre, y han mejorado sus
disposiciones de servicio a los
demas! El Sefior, infinitamente mas
generoso, se ha volcado en sus almas
con gracias especiales: s6lo Fl conoce
las profundas conversiones que
muchos han experimentado, las
decisiones de entrega total al servicio
de Dios y de la Iglesia, nacidas al
calor de esas visitas a los
menesterosos, a los ancianos, a los
enfermos, a los encarcelados...

15. Con el desarrollo de la Obra de
Dios, mediante la espontaneidad
apostolica de los fieles y de los
Cooperadores del Opus Dei, las



actividades de servicio material al
projimo han ido adquiriendo nuevas
formas, segun las situaciones de las
épocas y las circunstancias de los
diversos lugares. Han surgido asi
escuelas para la capacitacion
profesional de personas de
ambientes muy diversos, en el campo
y en las periferias de las grandes
ciudades; dispensarios médicos y
hospitales en barrios extremos,
destinados a gentes sin recursos; y se
han multiplicado las actividades
asistenciales —como las ONGs para
ayudar a paises menos desarrollados,
o los bancos de alimentos en
naciones consideradas mas
avanzadas, por citar sélo unos
ejemplos—, que en momentos de
crisis econdmica, como los actuales,
permiten a muchos hombres y
mujeres subvenir a las carencias
materiales propias y de sus familias.

Doy gracias a Dios por la extension
de las iniciativas solidarias



promovidas por fieles y
Cooperadores de la Prelatura. Pero
no podemos conformarnos: con la
gracia de Dios, contando con la
ayuda de muchas personas de buen
corazon —cristianos y no cristianos
—, aspiramos a que se amplie mas el
radio de accion de esos proyectos.

16. Dejadme que os insista, una vez
mas, en que os esmeréis en la
atencion de los enfermos y de las
enfermas: en sus casas, en los
hospitales y en cualquier lugar
donde alguien sufra en el cuerpo o
en el espiritu; y, naturalmente, en los
Centros de la Obra y en los hogares
de los Agregados y Supernumerarios.
En cada paciente se nos hace
presente de modo especial Jesucristo.

Ademas de facilitarles los cuidados
médicos posibles, hemos de
extremarnos en su asistencia
espiritual: la recepcion de los
sacramentos de la Reconciliacion y



de la Eucaristia por parte de los
sacerdotes; el ejemplo y el consejo de
los seglares para que —en la medida
de lo conveniente— los enfermos
mantengan un espiritu de oracion,
que es contemplacion y accion de
gracias, alabanza y peticion: por
ejemplo, el rezo del Rosario y las
demads expresiones de piedad
cristiana, que colman de alegria, aun
en el dolor. Ellas y ellos agradecen
descubrir que, con el ofrecimiento a
Dios de la enfermedad y de los
sufrimientos y limitaciones que la
acompaifan, suplen en su carne lo
que falta a las tribulaciones de Cristo
por su cuerpo, que es la Iglesia (Col 1,
24), como escribié san Pablo,
indicando el valor salvifico del
sufrimiento[37].

Si les sobreviniera un momento de
especial gravedad, esmerémonos en
prepararles para recibir la Uncion de
los enfermos, con el mayor fruto
posible: la Iglesia predica que este



sacramento de misericordia encierra
la virtud de perdonar los pecados y
—si conviene al alma— contribuye
también a la mejoria del cuerpo e
incluso a su curacion[38]. La
tradicion multisecular de la Iglesia
demuestra que este sacramento
confiere gran paz y serenidad a los
que lo acogen bien dispuestos, sin
esperar a los ultimos momentos de
su vida. jQué buena catequesis cabe
cumplir con las familias, que muchas
veces —por ignorancia o por un falso
temor a inquietar a los enfermos—
no acuden al sacerdote o piden su
asistencia solo cuando las personas
queridas han entrado en un estado
de inconsciencia!

17. Con el transcurso del tiempo,
algunas obras de misericordia
corporales han variado en su
enunciado o en su aplicacion. La
atencion a los peregrinos se suele
formular ahora como "dar un techo
al que no lo tiene". En los momentos



actuales, comprende la ayuda a los
emigrantes que abandonan su pais
buscando trabajo, mejores
condiciones de vida, etc. Ningun
discipulo del Maestro puede
desentenderse de ocuparse de estos
hombres o mujeres; a veces, familias
enteras. Pienso de modo particular
en los cristianos perseguidos por
motivos religiosos, y cuyo exilio ha
de avivar en nosotros el sentido de la
Comunion de los santos.

El Papa Francisco ha lanzado una
llamada apremiante a las
autoridades, y a todos los hombres
de buena voluntad, para que
busquen remedios concretos a esta
necesidad. Ya en la exhortacion
apostolica Evangélii gaudium nos
pedia: «Es indispensable prestar
atencion para estar cerca de nuevas
formas de pobreza y fragilidad,
donde estamos llamados a reconocer
a Cristo sufriente, aunque eso
aparentemente no nos aporte



beneficios tangibles e inmediatos: los
sin techo, los toxico-dependientes, los
refugiados, los pueblos indigenas, los
ancianos cada vez mas solos y
abandonados, etc. Los migrantes me
plantean un desafio particular por
ser Pastor de una Iglesia sin
fronteras que se siente madre de
todos»[39]. Ultimamente, como
preparacion inmediata para el Afio
de la misericordia, ha intensificado
este urgente llamamiento[40].

Hagamos eco a estas exhortaciones
del Santo Padre y animemos a
parientes, amigos y conocidos a
tenerlas muy presentes, de acuerdo
con las circunstancias y las
posibilidades de cada uno. Ademas
de rezar, que examinen cOmo
pueden intervenir personalmente:
desde avivar la conciencia de la
opinion publica ante esta
emergencia, hasta facilitar un
alojamiento, un puesto de trabajo,
una ayuda economica, etc. Actuando



siempre con responsabilidad
personal, un buen modo de secundar
esta intencidn consiste también en
no sentirse ajenos a las iniciativas de
las didcesis y de las parroquias, a las
que el Romano Pontifice ha confiado
de modo especial esta labor. Me
consta que muchos de vosotros y de
vosotras, asi como Cooperadores y
amigos, intervenis ya en acciones
concretas para servir a los
emigrantes: os lo agradezco en
nombre del Sefior, porque el bien
que prestamos a esos hermanos o
hermanas nuestros se lo prestamos
al mismo Jesucristo.

Las obras de misericordia espirituales

18. San Josemaria nos confiaba: me
atrevo a decir que, cuando las
circunstancias sociales parecen
haber despejado de un ambiente la
miseria, la pobreza o el dolor,
precisamente entonces se hace
mas urgente esta agudeza de la



caridad cristiana, que sabe
adivinar donde hay necesidad de
consuelo, en medio del aparente
bienestar general[41].

Pensemos que los gestos de amor al
projimo no se limitan a una
aportacion material, por necesaria
que ésta sea. E1 Romano Pontifice
lamenta que «la peor discriminacion
que sufren los pobres es la falta de
atencion espiritual»[42]. La Iglesia se
ha caracterizado a lo largo de su
historia por la promocion de las
obras de misericordia espirituales,
tan reales y actuales siempre: «Dar
consejo al que lo necesita, ensefiar al
que no sabe, corregir al que yerra,
consolar al triste, perdonar las
ofensas, soportar con paciencia a las
personas molestas, rogar a Dios por
los vivos y por los difuntos»[43].

iQué delicada resulta esta caridad
espiritual! jY qué imprescindible es
en estos momentos, cuando tantos y



tantas sufren la soledad, la
incomprension, las persecuciones,
las maledicencias y calumnias; o bien
se debaten en la duda, sin conocer la
senda que conduce al Cielo! Porque
la generalizacion de los remedios
sociales contra las plagas del
sufrimiento o de la indigencia —
que hacen posible hoy alcanzar
resultados humanitarios, que en
otros tiempos ni se soriaban—, no
podra suplantar nunca, porque
esos remedios sociales estan en
otro plano, la ternura eficaz —
humana y sobrenatural— de este
contacto inmediato, personal, con
el projimo: con aquel pobre de un
barrio cercano, con aquel otro
enfermo que vive su dolor en un
hospital inmenso; o con aquella
otra persona —rica, quiza— que
necesita un rato de afectuosa
conversacion, una amistad
cristiana para su soledad, un
amparo espiritual que remedie sus
dudas y sus escepticismos[44].



Recordemos aquel suceso de la
mendiga a la que san Josemaria solo
pudo ofrecerle su dedicacion
espiritual y su sacerdotal afecto
humano. En correspondencia, la
mujer decidio ofrecer su vida por la
Obra. Al reencontrarla mas tarde en
un hospital y conocer la ofrenda
dirigida al Sefior por aquella
mendiga, la calificé como la primera
vocacion de entre sus futuras hijas.

19. Entre las numerosas acciones de
solidaridad o de fraternidad
cristiana, me detengo solo en
algunas: ensefiar al que no sabe, dar
consejo a quien lo necesite, perdonar
las ofensas. Son demostraciones de
una caridad esmerada que hemos de
actuar con todos, y especialmente
con los que se hallan mads cerca de
nosotros: los miembros de nuestra
familia, los amigos y colegas de
trabajo, los conocidos...



Ensefiar al que no conoce las
verdades de nuestra fe, constituye
una manifestacion de misericordia
de fundamental categoria. Nuestro
Fundador lo resumia en pocas
palabras: dar doctrina es la gran
mision nuestra. Subrayo a menudo
que el gran enemigo de Dios y de las
almas es la ignorancia religiosa, y
afirmaba que la labor del Opus Dei es
una gran catequesis, un situar al
alcance de todos el mensaje salvador
de la Iglesia y ensefiar a practicarlo.
Convéncete: tu apostolado
consiste en difundir bondad, luz,
entusiasmo, generosidad, espiritu
de sacrificio, constancia en el
trabajo, profundidad en el
estudio, amplitud en la entrega,
estar al dia, obediencia absolutay
alegre a la Iglesia, caridad
perfecta...[45]. Todo ese plan
requiere esfuerzos generosos para
facilitar la formacion doctrinal,
espiritual y apostolica a las personas
con las que nos relacionamos. jQué



alegria cuando la verdad del
Evangelio ilumina los diversos
campos de nuestro quehacer:
profesional, social, cultural!

Procuremos, en este Afio de la
misericordia, incrementar el emperio
para que muchas almas se acerquen
al calor de la Iglesia, Esposa de
Jesucristo y Madre nuestra. Lo
alcanzaremos, con la ayuda de Dios,
si cada una y cada uno se afana
personalmente por acercar mas
amigos, colegas y conocidos a los
medios de formacion.

20. Los modos de dar un buen
consejo a quien lo ha de menester
son igualmente variadisimos. El
primero, el testimonio de nuestra
conducta. Asi fue el paso de Cristo
por nuestra tierra, como nos repetia
con machacona insistencia san
Josemaria. Nuestro Padre amaba
detenerse en ese ejemplo con las
palabras que abren los Hechos de los



Apostoles: Jests comenzo a hacery a
ensefiar (Hch 1, 1). A continuacion
del testimonio de la propia conducta,
surge el momento de exponer la
palabra oportuna, repleta de claridad
y de carifio, sin herir, pronunciada al
oido de nuestros amigos o conocidos:
el apostolado de amistad y
confidencia, en el que tanto insistio
nuestro Padre.

iCuan fecunda es esa coherencia
entre lo que uno realiza y lo que
afirma! En ocasiones tomara la
forma de la correccion fraterna,
como ensefia el Evangelio (cfr. Mt 18,
15-17): una obra de misericordia
noble, valiente y fecunda, que nace
de la caridad, del interés por el
amigo o por la amiga.

«Hoy somos generalmente muy
sensibles —decia Benedicto XVI a
este proposito— al aspecto del
cuidado y la caridad en relacion al
bien fisico y material de los demas,



pero callamos casi por completo
respecto a la responsabilidad
espiritual para con los hermanos. No
era asi en la Iglesia de los primeros
tiempos y en las comunidades
verdaderamente maduras en la fe, en
las que las personas no solo se
interesaban por la salud corporal del
hermano, sino también por la de su
alma, por su destino ultimo (...). Es
importante recuperar esta dimension
de la caridad cristiana»[46]. Y
afladia: «Frente al mal no hay que
callar. Pienso aqui en la actitud de
aquellos cristianos que, por respeto
humano o por simple comodidad, se
adecuan a la mentalidad comun, en
lugar de poner en guardia a sus
hermanos acerca de los modos de
pensar y de actuar que contradicen
la verdad y no siguen el camino del
bien»[47].

Mostrémonos agradecidos a san
Josemaria, que nos recalco la eficacia
de esta practica evangélica como un



modo excelente, bueno y habitual, de
ayudar al projimo, que nace de la
caridad y se ha de ejercer con
humildad real y prudencia
sobrenatural.

Porque «lo que anima la reprension
cristiana nunca es un espiritu de
condena o recriminacion; lo que la
mueve es siempre el amor y la
misericordia, y brota de la verdadera
solicitud por el bien del hermano. El
apostol Pablo afirma: "Si alguno es
sorprendido en alguna falta,
vosotros, los espirituales, corregidle
con espiritu de mansedumbre, y
cuidate de ti mismo, pues también tu
puedes ser tentado” (Gal 6, 1).

»En nuestro mundo impregnado de
individualismo —proseguia
Benedicto XVI—, es necesario que se
redescubra la importancia de la
correccion fraterna, para caminar
juntos hacia la santidad»[48].



21. Perdonar las ofensas define otro
modo maravilloso de ejercitar la
caridad. Perdonad y seréis
perdonados; dad y se os dard; echaran
en vuestro regazo una buena medida,
apretada, colmada, rebosante: porque
con la misma medida con que midais
se os medird (Lc 6, 37-38). Meditemos
la pardbola de aquel hombre que no
quiso remitir a su compafiero una
deuda pequeriisima, después de que
su sefior le habia condonado a él una
suma enorme. ;Y cual fue la
respuesta del sefior?: siervo malvado,
yo te he perdonado toda la deuda
porque me lo has suplicado. ;| No
debias tu también tener compasion de
tu compariero, como yo la he tenido de
ti? Y su sefior, irritado, lo entrego a
los verdugos, hasta que pagase toda la
deuda. Del mismo modo hara con
vosotros mi Padre celestial, si cada
uno no perdona de corazon a su
hermano (Mt 18, 32-35).



Perdonar los agravios representa un
indicio claro de que somos y nos
comportamos como hijos de Dios.
Lejos de nuestra conducta, por
tanto, el recuerdo de las ofensas
que nos hayan hecho, de las
humillaciones que hayamos
padecido —por injustas, inciviles y
toscas que hayan sido—, porque es
impropio de un hijo de Dios tener
preparado un registro, para
presentar una lista de agravios.
No podemos olvidar el ejemplo de
Cristo[49]. San Lucas, precisamente
al relatar la Pasion del Sefnor, escribe
que cuando llegaron al lugar llamado
"Calavera”, le crucificaron allia Ely a
los malhechores, uno a la derecha y
otro a la izquierda. Y Jesus decia:
Padre, perdonales, porque no saben lo
que hacen (Lc 23, 33-34).

Evidentemente, quiza no resulta facil
este modo de conducirse; pero la
gracia de Dios lo convierte en camino
hacedero, como lo muestra la



conducta de tantos cristianos que,
desde los primeros momentos de la
historia de la Iglesia, y también
ahora, han sabido no sélo ser
clementes, sino amar sinceramente a
sus perseguidores. En esta linea, san
Josemaria tomo la decision recta y
permanente de perdonar siempre y
en todo momento, que confirmo
ademas con el ejemplo y con la
palabra.

No odiar al enemigo, no devolver
mal por mal, renunciar a la
venganza, perdonar sin rencor, se
consideraba entonces —y también
ahora, no nos engafiemos— una
conducta insdlita, demasiado
heroica, fuera de lo normal. Hasta
ahi llega la mezquindad de las
criaturas. Jesucristo, que ha
venido a salvar a todas las gentes
y desea asociar a los cristianos a
su obra redentora, quiso enseniar
a sus discipulos —a ti y a mi— una
caridad grande, sincera, mas



noble y valiosa: debemos amarnos
mutuamente como Cristo nos ama
a cada uno de nosotros. Solo de
esta manera, imitando —dentro de
la propia personal tosquedad— los
modos divinos, lograremos abrir
nuestro corazon a todos los
hombres, querer de un modo mas
alto, enteramente nuevo[50].

Seremos juzgados en base a nuestras
obras de misericordia: «Si dimos de
comer al hambriento y de beber al
sediento. Si acogimos al extranjeroy
vestimos al desnudo. Si dedicamos
tiempo para acompanar al que
estaba enfermo o prisionero (cfr. Mt
25, 31-45). Igualmente se nos
preguntara si ayudamos a superar la
duda, que hace caer en el miedo y en
ocasiones es fuente de soledad; si
fuimos capaces de vencer la
ignorancia en la que viven millones
de personas, sobre todo los nifios
privados de la ayuda necesaria para
ser rescatados de la pobreza; si



fuimos capaces de estar cerca de
quien estaba solo y afligido; si
perdonamos a quien nos ofendio y
rechazamos cualquier forma de
rencor o de odio, que conduce a la
violencia; si tuvimos paciencia
siguiendo el ejemplo de Dios, que es
tan paciente con nosotros;
finalmente, si encomendamos al
Sefior en la oracidn a nuestros
hermanos y hermanas. En cada uno
de estos "mads pequerios" esta
presente Cristo mismo. Su carne se
torna de nuevo visible como cuerpo
martirizado, llagado, flagelado,
desnutrido, en fuga..., para que
nosotros lo reconozcamos, 1o
toquemos y lo asistamos con
cuidado. No olvidemos las palabras
de san Juan de la Cruz: "En el ocaso
de nuestras vidas, seremos juzgados
en el amor"»[51].

Apostolado de la Confesion



22. Otra obra de misericordia
espiritual, especialmente importante,
consiste en ayudar a que las
personas recuperen la amistad con
Dios perdida por el pecado. jCuanto
insistio san Josemaria —como
también el beato Alvaro del Portillo
— en el apostolado de la confesion!
Igualmente yo os he hablado a
menudo de este punto, pues no cabe
la posibilidad de que alguien
progrese en el conocimiento y amor
de Jesucristo sin cuidar la limpieza
de su alma, sin el recurso frecuente
al sacramento de la Penitencia.

El Papa se refiere mucho a este
sacramento. En la bula de
convocatoria del jubileo, apunta: «De
nuevo ponemos convencidos en el
centro el sacramento de la
Reconciliacion, porque nos permite
experimentar en carne propia la
grandeza de la misericordia. Sera
para cada penitente fuente de
verdadera paz interior»[52].



Meditemos a la vez el consejo que el
Fundador del Opus Dei —se lo pedia
el alma— daba a sus hijos sacerdotes,
aplicable a todos los presbiteros: la
pasion dominantede los sacerdotes
del Opus Dei (...) es dar doctrina,
dirigir almas: predicary confesar.
En esto os tenéis que gastar, sin
temor de agotaros, sin
preocuparos por las
contradicciones: qui séminant in
lacrimis, in exsultatione
metent(Sal125, 5); los que
siembran con lagrimas, recogen
con alegria. La mision de los
laicos, de mis hijos y de mis hijas,
es llenar de trabajo —y, por eso, de
contento— a sus hermanos
sacerdotes, acercando a su
ministerio mucha gente[53].

23. Los confesores representan ya de
por si un «verdadero signo de la
misericordia del Padre», escribe el
Papa. «Ser confesores no se
improvisa. Se consigue cuando, ante



todo, nos hacemos nosotros
penitentes en busca de perdon.
Nunca olvidemos que ser confesores
significa participar de la misma
mision de Jesus y ser signo concreto
de la continuidad de un amor divino
que perdona y que salva (...).

»Ninguno de nosotros es duefio del
sacramento —continua diciendo el
Papa Francisco—, sino fiel servidor
del perdon de Dios. Cada confesor
debera acoger a los fieles como el
padre en la parabola del hijo
prodigo: un padre que corre al
encuentro del hijo no obstante
hubiese dilapidado sus bienes. Los
confesores estan llamados a abrazar
a ese hijo arrepentido que vuelve a
casa y a manifestar la alegria por
haberlo encontrado. No se cansaran
de salir al encuentro también del
otro hijo que se qued¢ afuera,
incapaz de alegrarse, para explicarle
que su juicio severo es injusto y no
tiene ningun sentido ante la



misericordia del Padre, que no
conoce confines»[54].

Hijas e hijos mios, roguemos al Sefior
que haga de nosotros instrumentos
fieles de su misericordia: los
sacerdotes, dedicando muchas horas
—todas las que puedan— a perdonar
en el nombre de Dios; y los seglares,
con el afdn constante de preparar las
almas de sus amigos y conocidos —
mediante una sinceray
desinteresada caridad— para
ayudarles a sacar mucho fruto del
sacramento de la alegria y de la paz.

24. No deseo alargarme mas. Os
recomiendo que leais y meditéis a
fondo la bula Misericordice vultus, y
saquéis vuestras propias
conclusiones. Alli se habla también
de peregrinar a algun santuario para
obtener el don de la indulgencia,
otorgado por la Iglesia, y favorecer
asi con abundancia, en los proximos
meses, la devocion tierna y filial a



nuestra Madre la Virgen Santisima.
«La dulzura de su mirada nos
acompaiie en este Afio Santo, para
que todos podamos redescubrir la
alegria de la ternura de Dios. Nadie
como Maria ha conocido la
profundidad del misterio de Dios
hecho hombre. Todo en su vida fue
plasmado por la presencia de la
misericordia hecha carne. La Madre
del Crucificado Resucitado entro en
el santuario de la misericordia divina
porque participd intimamente en el
misterio de su amor»[55].

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre
+ Javier

Roma, 4 de noviembre de 2015.




[1] Concilio Ecumeénico Vaticano II,
Const past. Gaudium et spes, n. 40.

[2] Cfr. Papa Francisco, Litt. enc.
Laudato Si', 24-V-2015, n. 77.

[3] Preces de la Obra, Oracion.

[4] Papa Francisco, Bula Misericordice
vultus, 11-IV-2015, n. 2.

[5] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 1.

[6] Papa Francisco, Bula Misericordice
vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[7] San Josemaria, Carta 24-11I-1930,
n. 1.

[8] Papa Francisco, Bula Misericordice
vultus, 11-IV-2015, n. 7.

[9] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 8.

[10] Beato Pablo VI, Discurso en la
audiencia general, 14-IV-1976.



[11] San Josemaria, Carta 25-1-1961,
n. 1.

[12] San Josemaria, Notas de una
meditacién, 11-IV-1952.

[13] Ibid.

[14] Papa Francisco, Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 279.

[15] San Josemaria, Carta 25-1-1961,
n. 3.

[16] San Josemaria, Notas de una
meditacion, 4-VI-1937.

[17] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 9-IX-1971.

[18] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 14-VI-1972.

[19] Cfr. Dante Alighieri, Monarchia,
1.

[20] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-IV-2015, n. 9.



[21] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 5.

[22] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 27-I111-1972.

[23] San Juan Pablo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 5.

[24] Cfr. San Josemaria, Amigos de
Dios, n. 173.

[25] San Josemaria, Camino, n. 309.

[26] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 11-IX-1971.

[27] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-IV-2015, n.
20.

[28] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 25-IX-1971.

[29] San Josemaria, Notas de una
reunion familiar, 9-I1X-1971.



[30] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n. 5.

[31] Ibid., n. 10.

[32] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
n, 2447.

[33] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-IV-2015, n.
15.

[34] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 2447.

[35] San Josemaria, Instruccion, 9-
I-1935, n. 196.

[36] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n.111.

[37] Cfr. San Juan Pablo II, Carta ap.
Salvifici doloris, 11-11-1984.

[38] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 1520.



[39] Papa Francisco, Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 210.

[40] Cfr. Papa Francisco, Alocucion
en el Angelus, 6-1X-2015.

[41] San Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 44.

[42] Papa Francisco, Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 200.

[43] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
15.

[44] San Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 44.

[45] San Josemaria, Surco, n. 927.

[46] Benedicto XVI, Mensaje para la
Cuaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[47] Ibid.

[48] Ibid.



[49] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 309.

[50] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 225.

[51] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
15. La cita de san Juan de la Cruz es
de Palabras de luz y de amor, 57.

[52] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
17.

[53] San Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 35.

[54] Papa Francisco, Bula
Misericordicee vultus, 11-IV-2015, n.
17.

[55] Ibid., n. 24.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ec/article/carta-del-
prelado-con-ocasion-del-jubileo-
miserico/ (19/02/2026)


https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/

	Carta del Prelado con ocasión del Jubileo de la Misericordia

