
opusdei.org

Carta del Prelado
(agosto 2013)

El Prelado agradece al Señor la
aprobación los milagros
atribuidos a Juan Pablo II y a
Mons. Álvaro Del Portillo, e
invita a rezar por los frutos de
la JMJ de Río de Janeiro. Luego
comenta el artículo del Credo
sobre la santidad de la Iglesia.

10/08/2013

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Mencionar el mes de agosto, trae
espontáneamente a la cabeza el
tesoro de nuestra Madre, porque Ella
es el tipo de la Iglesia. Acudamos,
muy particularmente en estas
semanas, al trato con la Virgen, para
que nos obtenga de la Trinidad una
vida limpia, que nos facilite el trato
con la Verdad en todo y para todo,
que nos haga mujeres y hombres de
alma, insisto, limpia, más leales a
Dios, y así seremos más Iglesia, más
Opus Dei.

Os escribo desde tierra "brasileira",
terminada ya la Jornada Mundial de
la Juventud. Han sido unos días de
gran intensidad espiritual, muy cerca
del Santo Padre, y en compañía de
los Obispos, sacerdotes y millones de
fieles que han ido a Río de Janeiro.
He acudido al Señor con vuestra
oración y vuestro trabajo, para que
abunden, en nosotros y en quienes
tratamos, los frutos espirituales y
también los humanos: ojalá la



semilla de Dios, que el Espíritu Santo
ha sembrado en tantos corazones,
madure para bien de la Iglesia y del
mundo entero.

El mes pasado ha sido pródigo en
dones divinos. Comenzó con la
presentación de la encíclica Lumen
fídei , con la que el Papa Francisco ha
completado la trilogía sobre las
virtudes teologales iniciada por
Benedicto XVI. Os invito a meditarla
pausadamente; para llenarnos de
luces en la inteligencia y de mociones
en la voluntad, para
comprometernos con más ardor en
la nueva evangelización.

El día 5, fecha en que fue publicada
la encíclica, se dio también a conocer
la aprobación pontificia del milagro
atribuido a la intercesión de don
Álvaro, que abre las puertas a su
beatificación, y también del milagro
que permitirá la canonización de
Juan Pablo II. Me ha llenado de gozo



la singular coincidencia de estos dos
actos pontificios en la misma fecha,
que veo como manifestación de la
sintonía espiritual que existió entre
aquel gran Pontífice y mi
queridísimo predecesor al frente de
la Obra.

En la encíclica, el Papa recuerda que
la fe en Jesucristo y en todo lo que Él
nos ha revelado permanece intacta
desde los tiempos apostólicos. 
¿Cómo es posible esto? ¿Cómo
podemos estar seguros de llegar al
"verdadero Jesús" a través de los
siglos? [1] . La respuesta a esta
pregunta, que se formulan muchos
de nuestros contemporáneos, se
reduce con total fundamento a una:
por medio de la Iglesia. La Iglesia,
como toda familia, transmite a sus
hijos el contenido de su memoria.
¿Cómo hacerlo de manera que
nada se pierda y, más bien, todo se
profundice cada vez más en el
patrimonio de la fe? Mediante la



tradición apostólica, conservada
en la Iglesia con la asistencia del
Espíritu Santo [2] .

Esa transmisión, siempre actual, de
la Iglesia se contiene principalmente
en los Símbolos y también en otros
documentos del Magisterio que
exponen la doctrina de la fe; por eso,
a lo largo de estos meses, nos
esforzamos en ahondar en el Credo,
ayudados por el Catecismo de la
Iglesia Católica o su Compendio ,
gozosos de que nuestra fe brille
también en las vidas de los santos a
lo largo del año litúrgico. El milagro
atribuido a la intercesión del
queridísimo don Álvaro, nos ofrece
otro acicate para poner por obra el
espíritu del Opus Dei, viejo como el
Evangelio, y como el Evangelio
nuevo [3] : la búsqueda de la
santificación en la vida ordinaria,
que Dios confió a san Josemaría para
que lo plasmara en su alma y en la de
muchas otras personas. Apenas se



hizo pública la noticia, os he sugerido
que nos adentremos más en la
respuesta santa de don Álvaro: su
fidelidad a Dios, a la Iglesia y al
Romano Pontífice, su plena
identificación con el espíritu de la
Obra, recibido de san Josemaría, que
continuó transmitiéndonos en toda
su integridad.

Y ahora me detengo en otra de las
notas características de la Iglesia: la
santidad. Benedicto XVI, para
ayudarnos a gozar de esta realidad,
apuntaba que, a lo largo de este año,
«será decisivo volver a recorrer la
historia de nuestra fe, que contempla
el misterio insondable del
entrecruzarse de la santidad y el
pecado» [4] . Reflexionar sobre la
santidad de la Iglesia, manifestada en
su doctrina, en sus instituciones, en
tantos hijos e hijas suyos a lo largo de
la historia, nos moverá a una
profunda acción de gracias al Dios
tres veces Santo, fuente de toda



santidad, a sabernos metidos en la
manifestación de amor de la
Trinidad por nosotros: ¿cómo
acudimos a cada Persona divina?
¿Sentimos la necesidad de amarlas
distinguiéndolas?

Al exponer la naturaleza de la Iglesia,
el Concilio Vaticano II destaca tres
aspectos en los que su misterio se
expresa con mayor propiedad: el
Pueblo de Dios, el Cuerpo místico de
Cristo, el Templo del Espíritu Santo; y
los desarrolla ampliamente el 
Catecismo de la Iglesia Católica [5] .
En cada uno reverbera la nota de la
santidad, que —como las demás
notas— distingue a la Iglesia de
cualquier agrupación humana.

La denominación de Pueblo de Dios
remite al Antiguo Testamento. Yahvé
eligió a Israel como pueblo peculiar
suyo, como anuncio y anticipo del
definitivo Pueblo de Dios que
Jesucristo iba a establecer mediante



el sacrificio de la Cruz. Vosotros sois
linaje escogido, sacerdocio real,
nación santa, pueblo adquirido en
propiedad, para que pregonéis las
maravillas de Aquel que os llamó de
las tinieblas a su admirable luz [6] . 
Gens sancta , pueblo santo,
compuesto por criaturas con
miserias: esta aparente
contradicción marca un aspecto
del misterio de la Iglesia. La
Iglesia, que es divina, es también
humana, porque está formada por
hombres y los hombres tenemos
defectos: omnes hómines terra et
cinis ( Ecclo 17, 31), todos somos
polvo y ceniza [7] .

Esta realidad ha de movernos a la
contrición, al dolor de amor, a la
reparación, pero nunca al desaliento
o al pesimismo. No olvidemos que
Jesús mismo comparó a la Iglesia con
un campo en el que crecen juntos el
trigo y la cizaña; con una red
barredera que recoge peces buenos y



peces malos y que, sólo al final de los
tiempos, se hará la separación
definitiva entre unos y otros [8] . A la
vez, consideremos que ya ahora, en
la tierra, el bien es mayor que el mal,
la gracia más fuerte que el pecado,
aunque su acción resulte a veces
menos visible. Sucede que la
santidad personal de tantos fieles
—antes y ahora— no es algo
aparatoso. Con frecuencia no
reconocemos a la gente común,
corriente y santa, que trabaja y
convive en medio de nosotros.
Ante la mirada terrena, se
destacan más el pecado y las
faltas de fidelidad: son más
llamativos [9] . El Señor quiere que
sus hijas e hijos en el Opus Dei, y
tantos otros cristianos, recordemos a
todos los hombres y mujeres que han
recibido esa vocación a la
santidad, y han de esforzarse por
corresponder a la gracia y ser
personalmente santos [10] .



La Iglesia es el Cuerpo místico de
Cristo. «Durante el transcurso de los
tiempos el Señor Jesús forma a su
Iglesia por medio de los sacramentos,
que manan de su plenitud. Por estos
medios, la Iglesia hace que sus
miembros participen del misterio de
la muerte y resurrección de
Jesucristo, por la gracia del Espíritu
Santo, que la vivifica y la mueve» 
[11] .

La Iglesia «es, pues, santa, aunque
abarque en su seno pecadores,
porque no se goza de más vida que la
de la gracia; sus miembros,
ciertamente, si se alimentan de esta
vida, se santifican; si se apartan,
contraen pecados y manchas del
alma que impiden que la santidad de
la Iglesia se difunda radiante (...). La
Iglesia se aflige y hace penitencia por
aquellos pecados, y tiene el poder de
librar de éstos por la sangre de Cristo
y el don del Espíritu Santo» [12] .



Ante todo, el cuerpo nos remite a
una realidad viva. La Iglesia no es
una asociación asistencial, cultural
o política, sino que es un cuerpo
viviente, que camina y actúa en la
historia. Y este cuerpo tiene una
cabeza, Jesús, que lo guía, lo nutre
y lo sostiene (...). Igual que en un
cuerpo es importante que circule
la linfa vital para que viva, así
debemos permitir que Jesús actúe
en nosotros, que su Palabra nos
guíe, que su presencia eucarística
nos nutra, nos anime; que su amor
dé fuerza a nuestro amar al
prójimo. ¡Y esto siempre!
¡Siempre, siempre! Queridos
hermanos y hermanas —insistía el
Santo Padre—, permanezcamos
unidos a Jesús, fijémonos en Él,
orientemos nuestra vida según su
Evangelio, alimentémonos con la
oración diaria, la escucha de la
Palabra de Dios, la participación
en los sacramentos [13] .



A la vista queda que el cuerpo
humano se compone de la diversidad
de órganos y miembros, cada uno
con su función propia bajo el
gobierno de la cabeza, para bien de
todo el organismo. Por eso en la
Iglesia, por voluntad de Dios, existe
una variedad, una diversidad de
tareas y de funciones; no existe la
uniformidad plana, sino la riqueza
de los dones que distribuye el
Espíritu Santo. Pero existe la
comunión y la unidad: todos están
en relación, unos con otros, y todos
concurren a formar un único
cuerpo vital, profundamente unido
a Cristo [14] . Esta unión con Cristo,
Cabeza invisible de la Iglesia, se ha
de manifestar necesariamente en la
fuerte unión con la Cabeza visible, el
Romano Pontífice, y con los Obispos
en comunión con la Sede Apostólica.
Recemos cada día, como hizo san
Josemaría, por la unidad de todos en
la Iglesia santa.



Desde antiguo se decía que, en el
seno del Cuerpo místico de Cristo, el
Paráclito cumple la función del alma
en el cuerpo humano: le da vida, lo
conserva en la unidad, hace posible
su desarrollo hasta alcanzar la
perfección que Dios Padre le ha
asignado. La Iglesia no es un
entramado de cosas y de intereses,
sino que es el Templo del Espíritu
Santo, el Templo en el que Dios
actúa, el Templo en el que cada
uno de nosotros, con el don del
Bautismo, es piedra viva. Esto nos
dice que nadie es inútil en la
Iglesia (...). Nadie es secundario
[15] .

En cuanto miembros del mismo
Cuerpo místico, los cristianos
podemos y debemos ayudarnos unos
a otros a alcanzar la santidad, por la
Comunión de los santos, que
confesamos en el Símbolo apostólico.
Además de referirse a que todos los
fieles participamos de las magnalia



Dei, de las riquezas de Dios (la fe, los
sacramentos, los diversos dones
espirituales), «la expresión
"Comunión de los santos" designa
también la comunión entre las
personas santas ( sancti ), es decir,
entre quienes por la gracia están
unidos a Cristo muerto y resucitado» 
[16] : los santos del Paraíso, las almas
que se purifican en el Purgatorio, los
que combatimos aún en la tierra las
batallas de la lucha interior.
Formamos una sola familia, la
familia de los hijos de Dios, para
alabanza de la Santísima Trinidad:
¿con qué entereza la cuidamos?

A san Josemaría le colmaba de
consuelo la meditación de esta
verdad de fe, por la que ningún
bautizado puede sentirse solo: ni en
su pelea espiritual, ni en sus
dificultades materiales. Vemos esta
seguridad en Camino : Comunión de
los Santos. —¿Cómo te lo diría? —
¿Ves lo que son las transfusiones



de sangre para el cuerpo? Pues así
viene a ser la Comunión de los
Santos para el alma [17] . Poco
después, añade: tendrás más
facilidad para cumplir tu deber al
pensar en la ayuda que te prestan
tus hermanos y en la que dejas de
prestarles, si no eres fiel [18] .

Llenémonos siempre de mucho
ánimo, hijas e hijos míos. Aunque
pudiéramos sufrir un tropiezo,
aunque en ocasiones nos sintamos
flojos y sin fuerzas en la pelea
espiritual, siempre cabe, con la
gracia de Dios, reanudar la marcha
hacia la santidad. Estamos rodeados
de una multitud de santos, de
personas fieles al Señor que
comienzan y recomienzan
constantemente en su vida interior.

Nos basta, por otra parte, alzar los
ojos al Cielo. Y también a esta certeza
nos invita la gran solemnidad que
celebraremos el día 15: la Asunción



de la Santísima Virgen. Asentados en
la intercesión de Jesucristo, que
ruega constantemente a Dios Padre
por todos nosotros [19] , ¡qué
consuelo más grande, qué amparo
más pleno nos trae la contemplación
de nuestra Madre, siempre
interesada en la salvación de los
cristianos y de todos los hombres! La
Iglesia en la Santísima Virgen llegó
ya a la perfección, en virtud de la
cual no tiene mancha ni arruga [20] .
Nosotros, todos los fieles, nos
esforzamos todavía por vencer en
esta noble tarea de la santidad,
alejándonos enteramente del pecado
y, por eso, levantamos los ojos a
María, que resplandece como modelo
de virtudes para toda la comunidad
de los elegidos [21] . Acudamos, pues,
a Ella, en todas las vicisitudes de la
Iglesia y en las personales de cada
uno. ¡ Madre! —Llámala fuerte,
fuerte. —Te escucha, te ve en
peligro quizá, y te brinda, tu
Madre Santa María, con la gracia



de su Hijo, el consuelo de su
regazo, la ternura de sus caricias:
y te encontrarás reconfortado
para la nueva lucha [22] .

Que este clamor de oración suba al
Cielo con mucha fuerza, desde toda
la tierra, al renovar la consagración
del Opus Dei al Corazón dulcísimo e
inmaculado de María, el próximo día
15. Unidos fuertemente en la oración,
pidamos a la bondad divina todas las
gracias que el mundo, la Iglesia y
cada uno necesitamos.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Sitio da Aroeira, 1 de agosto de 2013.

[1] Papa Francisco, Carta enc. Lumen
fídei, 29-VI-2013, n. 38.

[2] Ibid ., n. 40.



[3] San Josemaría, Carta 9-I-1932, n.
91.

[4] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei, 11-X-2011, n. 13.

[5] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 781-810.

[6] 1 Pe 2, 9.

[7] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia , 4-VI-1972.

[8] Cfr. Mt 13, 24-30; 47-50.

[9] San Josemaría, Homilía Lealtad a
la Iglesia , 4-VI-1972.

[10] Ibid .

[11] Pablo VI, Solemne profesión de
fe ( Credo del Pueblo de Dios) , 30-
VI-1968, n. 19.

[12] Ibid .



[13] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 19-VI-2013.

[14] Ibid .

[15] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 26-VI-2013.

[16] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 195.

[17] San Josemaría, Camino , n. 544.

[18] Ibid ., n. 549.

[19] Cfr. Hb 7, 25.

[20] Cfr. Ef 5, 27.

[21] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen géntium, n. 65.

[22] San Josemaría, Camino , n. 516.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/carta-del-
prelado-agosto-2013/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/es-ec/article/carta-del-prelado-agosto-2013/

	Carta del Prelado (agosto 2013)

