
opusdei.org

Camino: origen,
estilo y fuentes

Pocos son los autores españoles
que, en el siglo XX, han
publicado más de cuatro
millones y medio de libros, en
más de treinta y cinco lenguas
diferentes. Uno de
«consideraciones espirituales»,
que lleva por nombre Camino,
ha incluido a Josemaría Escrivá
en esa nómina.

15/07/2018

Nueva Revista (2002) Camino.
Edición histórico crítica

https://www.nuevarevista.net/libros/camino-edicion-historico-critica/
https://www.nuevarevista.net/libros/camino-edicion-historico-critica/


Este año, en el que se conmemora el
centenario del nacimiento de este
autor, es también una buena ocasión
para considerar, a los setenta años de
su primera pre-edición, la génesis y
estructura de este long seller de la
literatura española que, en razón de
sus muchas traducciones, lleva
camino de serlo también de la
universal. Antonio Fontán comenta
la edición histórico-crítica del libro,
recientemente publicada.

En diciembre de 1932 el Beato
Josemaría, empleando uno de esos
sistemas de multicopia de entonces,
que hoy nos parecerían más que
primitivos, imprimió un folleto o
cuaderno de «Consejos o
consideraciones espirituales», que
sumaba 246 textos, y en el primero
de los cuales se podían leer estas
palabras: «Que tu vida no sea una
vida estéril. -Sé útil. Deja poso-.
Ilumina con la luminaria de tu fe y
de tu amor», etc. Esos 246 textos de



1932, literalmente reproducidos,
forman parte de los 999 del Camino
de 1939, que es el que conocemos
actualmente. Al pie de los ejemplares
de ese folleto estaba escrito:
«diciembre de 1932».

Una cuarta parte de Camino, pues,
estaba ya en la calle y en manos de
no pocas personas en esa fecha. En
una de las notas de la edición
histórico crítica, que aquí
comentamos, el profesor Pedro
Rodríguez transcribe algunos pasajes
de una carta de Isidoro Zorzano a
Josemaría Escrivá, fechada en
Málaga el 19 de enero de 1933, en los
que le da las gracias por el folleto y
comenta el provecho espiritual y
moral que obtiene al leerlo y meditar
lo que en él se dice.

Al año siguiente, 1933, Escrivá edita,
por un procedimiento similar, un
segundo cuaderno con 87 textos y lo
distribuye también en docenas de



ejemplares. Sus destinatarios, igual
que los del anterior, eran
preferentemente universitarios -
varones y mujeres-, profesionales
más bien jóvenes, algunos sacerdotes
y gente de variada condición, entre
los que el autor ejercía su apostolado
sacerdotal y su atrayente magisterio
humano.

Juntando los dos cuadernos, los
textos publicados sumaban ya 333,
que no es un número que saliera así
por casualidad, sino que, en la mente
del autor, según observa Pedro
Rodríguez, era una cifra que evocaba
el misterio de la Santísima Trinidad,
como años más tarde el 999 de los
puntos de Camino.

En 1934 eran ya, más que docenas,
unos centenares, las personas -en su
mayoría jóvenes universitarios- que
se agrupaban alrededor del fundador
del Opus Dei, pertenecieran o no a
esta Obra, o a los que alcanzaba su



acción de orientación espiritual y de
formación cristiana. Le habían oído
en meditaciones, en charlas
personales, en reuniones y círculos
de estudio en la Academia DYA y en
otros lugares, entre los que se
encontraba la chocolatería El
Sotanillo, junto a la Puerta de Alcalá
de Madrid. Los cuadernos
policopiados de los dos años
anteriores no daban abasto, y los
«chicos» querían y necesitaban que
don Josemaría avanzara un paso
más. Hacía falta un libro de lectura y
meditación que habría de ser
modesto, ya que los recursos eran
cortísimos y las editoriales religiosas
atendían a otro público, con sus
libros de devoción y de lectura
cristiana. Era conveniente además,
en aquellos años treinta, que el texto
que se pondría en manos de hombres
y mujeres laicos, gente del mundo,
que vivía y estudiaba o trabajaba en
profesiones liberales, tuviera las
entonces indispensables



aprobaciones eclesiásticas, sin las
cuales no dejarían de suscitarse
suspicacias entre gente buena y más
bien antigua.

Los 333 textos de los años 32 y 33 se
habían visto incrementados con unos
cien más.

Publicar un libro así es lo que
Josemaría Escrivá hizo en julio de
1934 con sus Consideraciones
espirituales, impresas en Cuenca en
500 ejemplares que llegaron a
Madrid, a la Academia DYA, el martes
tres de ese mes. El pequeño libro
comprendía 435 -o 436, según se
mire- textos, que son casi la mitad de
los del definitivo Camino de 1939. Se
puede decir que ésa fue la
anteprimera, o previa, edición del
libro, del que en los últimos sesenta
años han circulado por el mundo
millones de ejemplares en más de
dos docenas de lenguas.



En 1966, su autor concedió una
amplia entrevista al ilustre
periodista francés, recientemente
desaparecido, Jacques Guillemé-
Brulon, que se publicó en el diario
parisino Le Fígaro el 16 de mayo de
ese año. Respondiendo a una incisiva
pregunta de su interlocutor referida
a Camino, Escrivá hizo unas
manifestaciones del mayor interés
respecto del libro, de su historia y de
su finalidad: «Escribí -dice- en 1934
una buena parte de ese libro,
resumiendo para todas las almas que
trataba -del Opus Dei o no- mi
experiencia sacerdotal». «No
sospeché -añade- que treinta años
después alcanzaría una difusión tan
amplia -millones de ejemplares- en
tantos idiomas».

A continuación el Beato Escrivá
ofrecía una interpretación -que es la
interpretación «auténtica», la del
autor- de lo que es y quiso ser 
Camino. «No es -dice- un libro para



los socios del Opus Dei solamente; es
paro todos, aun para los no
cristianos. No es un código del
hombre de acción. Pretende ser un
libro que lleva a tratar y amar a Dios
y a servir a todos».

Por fin, en octubre de 1939, aparece
en Valencia la primera edición de 
Camino, la edición príncipe que
después sólo ha experimentado dos o
tres pequeñas modificaciones
(simples cambios o retoques de 
autor). El Camino de hoy, el que
analiza y explica en sus fuentes, su
historia y su contexto histórico,
humano y cultural el profesor Pedro
Rodríguez en esta monumental
edición, es el Camino de Escrivá, el
libro tal como él lo quiso ofrecer al
mundo. Es el libro -suyo y de nadie
más- con el que el autor, aunque no
lo pretendiera, e incluso le
desagradara reconocerlo, se ha
ganado un lugar de honor en la
historia literaria -y también



teológica- de la espiritualidad
cristiana.

El Camino de 1939

En una lectura cursiva y superficial,
podría parecer a alguien que Camino
es una colección de «máximas»,
apotegmas, aforismos, sentencias y
experiencias o recomendaciones
espirituales para gente cristiana, que
con gran frecuencia -¡eso sí!- estarían
brillantemente expresadas. Pero una
lectura reflexiva y meditada, como la
que hacía el ingeniero Zorzano en
enero de 1933 con la primera serie
de «consideraciones espirituales»,
permite descubrir algo que el autor
quería ofrecer al que se acercara a su
libro con «un mínimo de espíritu
sobrenatural, de vida interior y de
afán apostólico». En una palabra: lo
que promete el título mismo, un
camino. Para lo cual no es preciso ser
del Opus Dei. Incluso, apoyado en la
autoridad de Escrivá, habría que



decir que Camino «es para todos, aun
para los no cristianos». Así lo dijo él
mismo a mi amigo el periodista
francés, de quien los colegas que le
conocimos guardamos tan buen
recuerdo.

El profesor Pedro Rodríguez, teólogo
y jurista, fue hace trece años ya el
autor de la edición crítica del 
Catecismo Romano del concilio de
Trento, que elaboró a partir de
manuscritos hallados en los
riquísimos fondos de la Biblioteca
Vaticana, que hasta entonces no
habían sido leídos ni estudiados por
ninguno de los editores de esa obra
fundamental para la historia de la
doctrina católica en la Edad
Moderna. Es, pues, persona
experimentada en ambiciosos
trabajos editoriales de escritos
importantes, en el examen y
comparación de fuentes y en el
encuadramiento de los resultados de
sus investigaciones en el seno de los



contextos culturales e históricos en
que se compusieron las obras.

Para este libro ha tenido la
oportunidad de examinar
manuscritos del Beato Josemaría
Escrivá que son fuente de los textos
de Camino, así como una abundante
documentación relacionada con el
autor que conserva el archivo
general de la Prelatura del Opus Dei.

Una primera conclusión que se
extrae de esta edición crítico-
histórica es que no hay
prácticamente ninguna novedad y no
existe ningún problema en cuanto al
texto literal del libro. El Camino que
tenemos es el que quiso el autor, en
el que no hay palabra, ni casi signo
de puntuación que no haya sido
puesto por él. Puede haber erratas en
las ediciones en español, como
ocurre en casi todos los impresos.
Hay también algunas diferencias
entre varias de las versiones en otras



lenguas, particularmente cuando han
sido obra de traductores distintos, o
cuando éstos han tratado de verter al
nuevo idioma expresiones muy
castizas o populares en la lengua
castellana de nuestros días o de
siempre. Por ejemplo, cuando un
religioso dice al visitante del
monasterio, que comentaba la
aspereza de la vida del cenobio, «tú
lo quisiste fraile mostén, tú lo
quisiste tú te lo ten». (Esta anécdota
ocurrió realmente en el monasterio
de Silos, cuando el famoso liturgista
benedictino Germán Prado, amigo de
Escrivá, acompañaba a éste y a unos
amigos puertorriqueños en una
visita al monasterio). O cuando se
habla de la moneda de cinco duros,
que pronto habrá que explicar
también qué era a los futuros
lectores españoles de la generación
del euro, etc.

Son muy abundantes los textos de 
Camino que tienen como fuente,



próxima o remota, apuntes
personales del autor, que se
escalonan entre 1930 y 1939. Estos
documentos contienen noticias,
relatos, plegarias y reflexiones, ecos
de la propia vida espiritual del autor,
que él anotaba bien como
recordatorio para su meditación u
oración personal, bien para informar
a su confesor, bien para la
predicación y su tarea de consejero o
director de almas de las personas
que acudían a él. También se
advierte que algunos de esos escritos
más íntimos recogen experiencias
espirituales de Escrivá, en las que
para la mirada de un cristiano con Fe
se trasluce -o se ve- la acción
paternal y personalizada de la
providencia divina en forma de
gracias especiales o manifestaciones
extraordinarias, de esas que en
ocasiones más bien contadas se dan
en las vidas de los santos. (El
reconocimiento de la santidad de
Escrivá que el Papa Juan Pablo II, en



nombre de la Iglesia y con la
autoridad de los santos Apóstoles
Pedro y Pablo y la Suya propia, ha
anunciado que se proclamará el
próximo 6 de octubre, permite a un
lector de Camino y del inmenso
volumen editado por Pedro
Rodríguez expresarse en estos
términos. Yo no me habría atrevido a
emplearlos públicamente si no se
hubiera dado ya esta información
oficial).

Aunque en sus páginas se revele la
vasta cultura teológica y literaria del
autor -Sagrada Escritura, Padres,
doctores, teólogos, literatura
espiritual y también clásicos
españoles-, Camino no es un libro
sacado de otros libros o de la cabeza
de alguien. Es un libro sacado de la
vida espiritual y sacerdotal del autor,
de la experiencia y de los frutos o
resultados -de los éxitos y fracasos-
de su acción apostólica, del trato con
las personas y, en no pocos lugares o



contextos, de la observación de las
relaciones humanas y de la vida
social contemporánea, y hasta de los
fenómenos y de los pequeños hechos
de la Naturaleza.

La arquitectura de Camino

Escrivá de joven quería ser
arquitecto y siempre su cabeza y su
acción, incluso cuando pudiera
parecer volcánica, estuvieron
racionalmente organizadas. Cuando
decía que un cristiano debía actuar
sobre la base de que no basta sumar
dos con dos, sino que en las cosas
espirituales hay que añadir un tercer
sumando, «el más Dios», es que su Fe
le decía que era así, y su experiencia
personal en las cosas del apostolado
se lo confirmaba. Pero en todo caso
el estudio de Camino, que ha
efectuado el autor de esta edición,
prueba que el libro tiene una
estructura bien definida. En su
intencionalidad y en su realización, 



Camino es un libro sólidamente
organizado.

Pedro Rodríguez distingue en él tres
partes o secciones que, a su juicio,
están netamente diferenciadas,
dentro de la unidad del libro. A lo
largo de ellas, el que lee o medita el
libro es llevado por el autor, como de
la mano, ascendiendo por un plano
inclinado hasta la meta de la
perseverancia en el camino que le
conduce a Dios.

La primera de las tres partes de 
Camino, según el análisis de Pedro
Rodríguez, sería la de «los comienzos
o del seguir a Cristo», desde la
primera decisión -la del famoso
punto primero-, hasta una recia vida
de piedad, fuerte y tiernamente
mariana. Comprende 516 los 999
textos del libro, o sea, algo más de la
mitad.

La segunda parte que señala el editor
abarcaría 237 textos: desde el



capítulo dedicado a la Iglesia hasta el
de las «Postrimerías». Sería un
«caminar en la Iglesia hacia la
santidad», expresión esta última muy
querida de Escrivá, que tituló con
esas tres palabras finales una de sus
más celebradas homilías. Comprende
la afirmación y adhesión a la Iglesia,
a su credo y a su servicio, pasando
por los sacramentos y las devociones,
hasta las virtudes, cuya práctica, con
constancia y fortaleza, conduce en
paz y con esperanza al cumplimiento
de esos últimos misterios a los que se
suele llamar «novísimos» o
«postrimerías».

La tercera parte, en fin, llegaría hasta
la culminación del camino: la
voluntad de Dios, la filiación de los
niños con su padre Dios, la vocación,
el apostolado, la perseverancia.

Examinando la distribución que
propone Pedro Rodríguez del
contenido del libro, a mí me venía a



la cabeza algo que se lee en el punto
382. Son las palabras que el autor
escribió en la primera página de un
ejemplar de la Historia de la Pasión
del jesuita P. Luis de la Palma,
cuando se lo regaló al entonces joven
estudiante de Arquitectura Ricardo
Fernández Vallespín, el 29 de mayo
de 1933. El Beato Josemaría, a modo
de dedicatoria o de mensaje, puso
estas tres escuetas y rítmicas frases:
«Que busques a Cristo. Que
encuentres a Cristo. Que ames a
Cristo». A uno le parece que podrían
servir de título o lema a cada una las
tres partes que distingue en Camino
el profesor Pedro Rodríguez.

El estilo de Camino

La andadura general del estilo de 
Camino es dialéctica o dialógica. En
la mayor parte de los textos hay un
autor que habla y un lector que es
interpelado. Nos dice Rodríguez que,
en no pocas ocasiones, en los apuntes



de Escrivá que han dado origen a
puntos de Camino, era él el que se
dirigía a sí mismo la interpelación,
con su espíritu desnudamente puesto
en la presencia de Dios. Es decir,
contemplando los hechos, los
sucesos, los problemas, los
propósitos, tal como dejándose guiar
por la Fe un hombre o una mujer los
vería desde la perspectiva
trascendental de la divinidad o de la
Persona histórica y gloriosamente
resucitada de Cristo. En el libro, que
es un libro «vivido», Escrivá invita a
sus lectores, habiéndoles en un
contexto alentador y transido de
esperanza, a levantar su mirada y su
acción a esos amplios horizontes en
que la piedad se hace vida, la
convivencia caridad y el trabajo
servicio a Dios y a los demás. Como a
las personas de mi generación nos
enseñaron a decir a alguien que
acabábamos de conocer, «para servir
a Dios y a usted».



Los textos de Camino están
habitualmente muy terminados, pero
sin rebuscamiento. El secreto de esa
escritura estriba en que los textos
están muy pensados y el autor es
alguien plenamente convencido de lo
que dice. Antes de escribir muchas
de esas frases, él de ordinario las
había visto encarnadas en la
experiencia de quien sólo aspiraba a
cumplir la voluntad de Dios y en el
contexto de su personal vocación. La
liturgia oficial ha definido esa
vocación del Beato Josemaría
diciendo que Dios le hizo «pregonero
en la Iglesia de la vocación universal
-de los humanos- a la santidad y el
apostolado», como se lee en la
oración principal de la Misa de su
fiesta.

A su cultura teológica, jurídica,
literaria y espiritual, Escrivá unía,
como subraya repetida y
oportunamente el profesor Pedro
Rodríguez, unas excepcionales



cualidades naturales de lo que hoy se
llama «un comunicador». Era
elocuente sin petulancia, brillante sin
pedantería, claro sin familiaridades,
sencillo sin vulgaridades. De él se ha
dicho con razón que era uno de los
pocos oradores o conversadores
cuyas palabras, pronunciadas o
dichas espontáneamente, podían
ponerse por escrito tal cual las dijo,
sin necesidad de corregir el estilo.
Por todo eso resultaba un escritor
excelente y eficaz.

La prosa de Camino, que no sólo es el
más famoso sino quizá también,
junto con Santo Rosario, el más
bellamente escrito de los libros del
autor, posee una estructura
dramática. Habitualmente, como se
ha dicho, en sus textos hay un yo -el
autor- que llama, alienta, instruye,
reprende, invita, y un tú -el que lee-,
que atienda o no esa voz, preñada de
sentido espiritual, no puede hacer
oídos sordos.



Pedro Rodríguez insiste en la
frecuencia de las «paradojas» de 
Camino y no le falta razón. Pero son
una manifestación de las paradojas
esenciales del cristianismo, para el
que la muerte es vida, la guerra paz,
lo pequeño grande, etc. Como se dice
en Camino (229) con «Jesús, ¡qué
placentero es el dolor y qué luminosa
la oscuridad!».

Recurso de buen escritor es el
adecuado empleo de las figuras del
lenguaje. Las paradojas no son
figuras del lenguaje, sino más bien,
como decían los retóricos antiguos,
figuras de pensamiento.
Frecuentemente se expresan en
palabras por medio de esa figura de
lenguaje tan usada en la dialéctica,
que es la antítesis. En Camino las hay
a cada paso.

El aire general de la escritura de 
Camino se caracteriza por un ritmo
que es a la vez léxico y semántico:



pan y palabra; hostia y oración; los
hijos ante sus padres; los de los Reyes
ante el Rey; tú ante Dios;
intransigencia e intemperancia;
«victorias o derrotas… derrotado el
vencedor». (Pedro Rodríguez lo anota
con frecuencia). Y todo ello por sus
pasos desde la intención a la
ejecución: «Jesús en las intenciones,
nuestro fin; en los afectos, nuestro
Amor»; «en las palabras nuestro
asunto; en las acciones nuestro
modelo», etc.

Otras fuentes de Camino

De las literarias, la principal, como se
podía suponer, es la Sagrada
Escritura, en particular los
Evangelios, unas veces con el texto
de la Vulgata y otras, como ha
comprobado el editor, con el de la
traducción de Petisco y Torres Amat,
si bien en ocasiones la cita es de
memoria, como en los versos de los
salmos que aparecen en distintos



lugares, aquí y allá, en el curso de la
obra. El editor ha confrontado una a
una todas esas citas y alusiones. Hay
textos de los Evangelios o alusiones
directas a pasajes de ellos en ciento
treinta ocasiones. Siempre del modo
peculiar con que Escrivá solía
presentar las palabras y escenas de
la historia de Jesús a sus oyentes o
lectores.

Álvaro del Portillo, en el prólogo del
libro de homilías Es Cristo que pasa,
afirma dos cosas que los análisis del
profesor Rodríguez demuestran que
son válidas también para Camino.
Una es la familiaridad con Jesús y los
personajes evangélicos (los Doce, las
mujeres, los hermanos de Betania,
los de Emaús, etc.), que es algo vivo
en que el lector es invitado a
participar, como lo hacía el autor.
Otra es que Escrivá de ordinario
establece una conexión inmediata
entre la doctrina del Evangelio y la
vida del cristiano corriente.



Unos treinta puntos de Camino se
abren con una breve frase evangélica
-en más de la mitad de los casos
palabras de Jesús- con la que el Autor
interpela al lector pidiendo una
reflexión o una respuesta. El
esquema dialógico de los textos tiene
dos interpelantes, la voz de la
Escritura, que suele ser la de
Jesucristo; y la del autor, que llaman
y esperan contestación en forma de
oración o de hechos.

El diálogo que en todo el libro
reconocía el editor se torna más
activo y casi diríamos (con lenguaje
de hoy) interactivo. Escrivá ha
conseguido con ello que los textos de
su libro se conviertan en lecciones
para enseñar a orar a los cristianos.
«Orar es hablar con Dios. Pero, ¿de
qué? De Él, de ti… conocerle y
conocerte: ¡tratarse!», se lee en el
párrafo 91 del libro. Ese texto es de
finales de 1938 o principios del 39,
según el editor y muestra que «para



Escrivá la «vida interior», la oración
de un cristiano no es huida del
mundo, sino atención a la realidad
cotidiana en diálogo con el Señor».

Otras veces las parábolas o las
escenas del Evangelio son el cuadro
general del que emerge
naturalmente una enseñanza
práctica, como en los puntos 981 y
982 que recogen la fortaleza y la
fidelidad de las mujeres que seguían
a Jesús, y que como dice Pedro
Rodríguez han sido en alguna
ocasión recordados por el papa Juan
Pablo II citando a Escrivá.

Camino se nutre de otras fuentes
literarias, además de la Escritura.
Pedro Rodríguez ha encontrado
relativamente numerosos paralelos
con los Padres antiguos, quizá el que
más San Agustín, en cuyas 
Confesiones piensa uno al leer ciertos
pasajes de Camino. Pero también
Jerónimo, Bernardo, Gregorio -que



excepcionalmente es citado en el
texto- y otros. En no pocos de estos
casos el profesor Rodríguez ha
determinado qué edición leyó
Escrivá, y si fue en el Breviario o en
un libro y si lo leyó en español o en
latín.

Es llamativa la oculta inspiración que
algunos textos de Camino reciben del
Diálogode santa Catalina de Siena,
quizá el autor medieval que más
veces ha de mencionar Pedro
Rodríguez, y una de las declaradas
devociones personales de Escrivá.

Entre los espirituales españoles del
Siglo de Oro, la palma se la lleva
santa Teresa, seguida de san Juan de
la Cruz, y otros menos conocidos del
gran público, como el jesuita Alonso
Rodríguez, o el franciscano del Tercer
abecedario espiritual, Francisco de
Osuna, y Alonso de Madrid. De entre
los clásicos españoles «profanos», el
profesor Rodríguez cita como



escritores que se dejan ver por el
trasfondo de Camino, principalmente
a Cervantes y Calderón de la Barca.
También, aunque menos, a Lope de
Vega y Quevedo.

De autores de los dos últimos siglos el
editor ha encontrado en Camino y en
sus fuentes abundantes ecos de santa
Teresa de Lisieux y de la española
Francisca Javiera del Valle, la autora
del Decenario del Espíritu Santo.
Escritores de espiritualidad de esa
época que Escrivá debió conocer e
incluso leer con atención, según
deduce Pedro Rodríguez, fueron
Chautard, Raúl Plus, Columba-
Marmion y el biógrafo del jesuita
irlandés P. Doyle, entre otros más
numerosos.

La gente, los trabajos, la
naturaleza

Escrivá, afirma el editor, era un gran
observador, atento a las realidades
más tangibles de la vida humana, de



los trabajos y los días y de la
Naturaleza. Casi treinta años después
de publicado Camino, en su homilía
Amar al mundo apasionadamente,
Escrivá recordaba que él «solía decir
a aquellos universitarios y a aquellos
obreros que venían junto a mí por
los años treinta, que tenían que saber
materializar la vida espiritual». Que
no fueran «a llevar una doble vida, la
de relación con Dios …y la familiar,
profesional y social, plena de
pequeñas realidades terrenas. A ese
Dios invisible lo encontramos en las
cosas más visibles y materiales».

El autor de Camino enseñaba a
encontrarlo en las cosas normales de
la vida que a él, al mirarlas, le
llevaban a Dios o a ver en imágenes
reales la dimensión sobrenatural de
las realidades terrenas. Son las
historias del borrico de noria; de
pescadores y anzuelos; de tornillos y
máquinas; del niño y los brazos o los
bolsillos de su padre; de barcas y



redes; de la aguja con hilo o sin hilo;
de los granos de trigo que mueren y
germinan; de las hojas muertas que
caen; de los muelles comprimidos;
del tamaño de las simientes; de la
piedra en el lago; del paisaje de
montañas unas tras otras; de la
contabilidad de los negocios, etc…

Unas docenas de estos ejemplos
gráficos tan expresivos en el contexto
en que los sitúa Escrivá estaban ya
en los dos primeros fascículos de
1932 y 1933, y en varios casos, a
modo de ilustración, le habían
servido al Beato Josemaría para
explicitar su oración o sus propósito.
Lo que eso demuestra es que la
unidad de vida, que Escrivá quiere
pregonar a todo el mundo, era un
objetivo perseguido por él desde el
principio de su acción sacerdotal.

El Camino de Pedro Rodríguez está
escrito con elegante y sobria llaneza
informativa. Es una lectura



recomendable para las personas que
quieran conocer por dentro el
proceso de gestación y culminación
del bestseller espiritual del siglo XX.
Pero es de «consulta» obligatoria
para los hombres y mujeres que se
propongan hablar de Escrivá, de su
espíritu y de su acción en el mundo
donde él, como dice la liturgia oficial
de la Iglesia, fue el pregonero de una
vocación a la que están llamados los
cristianos.

El Camino que se lee en la presente
edición es un Camino explicado, que
no deja de ser el de siempre, pero
que al mismo tiempo resulta
novedoso. Es un libro que atiende a
situaciones humanas tan variadas
como la vida misma. Pero no es un
libro que dispersa. Es un libro
«vivido », sacado de la vida, y
dirigido a descubrir un sentido
cristiano de la vida humana, de los
sucesos y de las cosas. Es un libro
para leer en diálogo con ese Dios que



se ve palpitar en cada frase, y con el
propio autor. El Prelado que prologó
con unas pocas líneas la edición
príncipe, no sé yo si con plena
conciencia del alcance de su frase o
creyéndola ambigua, escribió:
«Detrás de cada sentencia hay un
santo que ve tu intención y aguarda
tus decisiones».

El tiempo ha dado la razón a don
Javier Lauzurica.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ec/article/camino-
josemaria-escriva-origen-estilo-fuentes-

literaria/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-ec/article/camino-josemaria-escriva-origen-estilo-fuentes-literaria/
https://opusdei.org/es-ec/article/camino-josemaria-escriva-origen-estilo-fuentes-literaria/
https://opusdei.org/es-ec/article/camino-josemaria-escriva-origen-estilo-fuentes-literaria/
https://opusdei.org/es-ec/article/camino-josemaria-escriva-origen-estilo-fuentes-literaria/

	Camino: origen, estilo y fuentes

