
opusdei.org

Meditaciones: san
Severino, mártir

Reflexión para meditar en la
festividad de san Severino,
mártir. Los temas propuestos
son: la unidad es un don; para
alegrar a Dios y para que el
mundo crea; la comunión nos
abre hacia los demás.

La unidad es un don.
Para alegrar a Dios y para que
el mundo crea.
La comunión nos abre hacia los
demás.

• 
• 

• 



EN VILLA TEVERE se conservan las
reliquias de san Severino, un soldado
romano del siglo II o III que fue
martirizado por su fe. Esas reliquias
anteriormente se encontraban en
una iglesia de Nápoles. En 1957, el
arzobispo de esa ciudad las regaló a
san Josemaría; al año siguiente la
Santa Sede concedió la facultad de
que en los centros del Opus Dei se
celebrara la Misa de san Severino en
noviembre, y después se la fijó para
el día 8 o el momento más cercano
no impedido. San Josemaría quiso
que esta fecha fuese, cada año, una
ocasión para que sus hijos refuercen
su unión con Roma, en donde está el 
corazón de la Obra.

Aunque pudiera parecer que la
unidad es algo que depende en
primer lugar de nuestros esfuerzos,
en realidad se trata, antes que todo,
de un don de Dios. Es un regalo que
el mismo Cristo pidió a Dios Padre
para su Iglesia, y que los fieles de la



Obra recordamos diariamente al
rezar las Preces: «Que todos sean
uno, como tú, Padre, en mí y yo en
ti» (Jn 17,21). Con estas palabras
pronunciadas durante la Última
Cena, casi como si fueran un
testamento espiritual, «el Señor no
ha ordenado a los discípulos la
unidad. Ni siquiera les dio un
discurso para motivar su necesidad.
No, ha rezado al Padre por nosotros,
para que seamos uno. Esto significa
que no bastamos solo nosotros, con
nuestras fuerzas, para realizar la
unidad. La unidad es sobre todo un
don, es una gracia para pedir con la
oración»[1].

Pedimos a Dios la unidad,
conscientes de que sin su ayuda no
somos capaces de lograrla ni siquiera
dentro de nosotros mismos. Como le
sucedía a san Pablo, nuestro corazón
experimenta en ocasiones «un
conflicto lacerante: querer el bien y
estar inclinado al mal (cfr. Rm



7,19)»[2], y comprendemos así que, en
realidad, la raíz de tantas divisiones
que vemos «entre las personas, en la
familia, en la sociedad, entre los
pueblos y también entre los
creyentes»[3], está dentro de nosotros.
Para superar la división necesitamos
orar: pedir al Señor la paz con
nosotros mismos, si fuera el caso, y
también con los demás; suplicar por
la unidad de vida y por la unidad con
nuestros hermanos, superando
diferencias e incomprensiones.

«VED QUÉ BUENO y qué gozoso es
convivir los hermanos unidos» (Sal
133,1). La unidad es un don que Dios
nos ofrece porque él quiere que
vivamos unidos, quiere que reine
entre nosotros el cariño, la disculpa,
la comprensión, el deseo de ayudar
al otro… Además, ese clima
constituye un testimonio sencillo de



vida cristiana. De la unidad
«depende la fe en el mundo; el Señor
pidió la unidad entre nosotros “para
que el mundo crea” (Jn 17,21). El
mundo no creerá porque lo
convenzamos con buenos
argumentos, sino si testimoniamos el
amor que nos une y nos hace
cercanos a todos»[4].

La importancia de la unidad es muy
grande: su hermosura y atractivo son
fundamentales para nuestra
felicidad, para nuestra fidelidad y
también para atraer a otros a nuestro
camino. Por eso, de alguna manera
es lógico que el demonio busque por
todos los medios disminuir o
quebrantar esa concordia, sembrar
divisiones y rencillas entre los
hombres: en la familia, en la
sociedad, en la Iglesia. «El diablo
siempre divide, porque es
conveniente para él dividir. Él
insinúa la división, en todas partes y
de todas las maneras, mientras que el



Espíritu Santo hace converger en
unidad siempre. El diablo, en
general, no nos tienta con la alta
teología, sino con las debilidades de
nuestros hermanos. Es astuto:
engrandece los errores y los defectos
de los otros, siembra discordia,
provoca la crítica y crea facciones. El
camino de Dios es otro: nos toma
como somos, nos ama mucho, pero
nos ama como somos y nos toma
como somos; nos toma diferentes,
nos toma pecadores, y siempre nos
impulsa a la unidad»[5].

¿Somos constructores de unidad? En
momentos de conflicto, de
desacuerdo, cuando notamos lo que
nos parecen límites de los otros,
¿sabemos poner por delante la
llamada del Señor al cariño, a la
comprensión, a una caridad fraterna
que supere las diferencias? «El amor
a las almas, por Dios –enseñaba san
Josemaría–, nos hace querer a todos,
comprender, disculpar, perdonar»[6].



«UN PADRE, UNA MADRE, que ama
con locura a dos hijos, goza viendo el
cariño mutuo entre ellos, y sufre si
ve que les falta ese cariño»[7]. Es muy
posible que tengamos esta
experiencia: la alegría de unos
padres cuando ven a sus hijos unidos
entre sí, cuando observan que los
hijos son capaces de comprenderse,
de hacer un esfuerzo para llevarse
bien, de pedirse perdón y perdonarse
si en alguna ocasión se han peleado.
Con un gozo análogo mira el Señor a
sus hijos en la Iglesia, a todos los
hombres, cuando ve que
permanecen unidos: «Al querer a los
demás, somos gozo para Dios y para
María»[8].

Cristo pide al Padre que todos
seamos uno. «No se trata solo de la
unidad de una organización
humanamente bien estructurada,
sino de la unidad que da el amor:



“como tú, Padre, en mí y yo en ti”. En
este sentido, los primeros cristianos
son un claro ejemplo: “La multitud
de los creyentes tenía un solo
corazón y una sola alma” (Hch 4,32).
Precisamente por ser consecuencia
del amor, esta unidad no es
uniformidad, sino comunión. Se trata
de unidad en la diversidad,
manifestada en la alegría de convivir
con las diferencias, aprender a
enriquecernos con los demás,
fomentar a nuestro alrededor un
ambiente de afecto»[9].

Si, con la ayuda del Señor, buscamos
vivir una unidad que sea comunión,
fundamentada en la caridad, ese
estar unidos «no nos encierra en un
grupo, sino que –como parte de la
Iglesia– nos abre a ofrecer nuestra
amistad a todas las personas»[10].
Pidamos a nuestra Madre del cielo
que nos ayude a apreciar y buscar
siempre la unidad con los demás en



los distintos ámbitos donde se
desenvuelve nuestra vida.

[1] Francisco, Audiencia, 20-I-2021.

[2] Ibídem.

[3] Ibídem.

[4] Ibídem.

[5] Ibídem.

[6] San Josemaría, Forja, n. 559.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, A la luz del
Evangelio, edición digital en 
opusdei.org, p. 148.

[8] Ibídem.

[9] Ibídem.

[10] Ibídem.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-do/meditation/

meditaciones-san-severino-martir/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-san-severino-martir/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-san-severino-martir/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-san-severino-martir/

	Meditaciones: san Severino, mártir

