
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 30.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la 30.ª semana del Tiempo
Ordinario. Los temas
propuestos son: Cristo toma
consigo nuestros dolores; una
mujer liberada de sus ataduras;
Dios ama nuestra libertad.

- Cristo toma consigo nuestros
dolores. 

- Una mujer liberada de sus ataduras.

- Dios ama nuestra libertad.



COMO cada sábado, una mujer se
dirige a la sinagoga. Desde hacía
dieciocho años tenía una
enfermedad a causa de un espíritu «y
estaba encorvada, sin poderse
enderezar de ningún modo» (Lc
13,11). Ese día Jesús también acude a
la sinagoga para predicar el Reino de
Dios e invitar a la conversión. En un
momento de su enseñanza, Cristo se
fija en ella, la llama y le dice:
«Quedas libre de tu enfermedad». Y
nada más imponerle las manos,
aquella mujer se enderezó (Lc
13,12-13).

Fue un milagro completamente
inesperado. Esta mujer no había
pedido nada. Quizá intuía que Jesús
iba a pasar por su pueblo. Por eso
hizo todo lo posible por colocarse en
algún sitio de la sinagoga donde el
Maestro pudiera verla. Sin embargo,
ella no abrió la boca ni gritó, como
otros personajes del Evangelio que
también habían sido curados. Pese a



todo, el Señor no solo advirtió su
presencia, sino que sobre todo leyó
en su corazón un deseo inmenso de
libertad. Y con su sola palabra
ahuyentó la enfermedad: «Quedas
libre».

Jesús nos enseña así que la
misericordia es la respuesta de Dios
al dolor del mundo. El sufrimiento
conmueve su corazón. Cualquiera de
nuestros problemas, hasta el más
pequeño, le duele. No es un Dios
insensible. De hecho, el mismo Cristo
«experimentó en este mundo la
aflicción y la humillación. Tomó los
sufrimientos humanos, los asumió en
su carne, los vivió hasta el fondo uno
por uno. Conoció todo tipo de
aflicción, las morales y físicas:
experimentó el hambre y el
cansancio, la amargura de la
incomprensión, fue traicionado y
abandonado, flagelado y
crucificado»[1]. La historia de esta
mujer encorvada se repite también



hoy. Allá donde se encuentra alguien
que sufre, puede sentir el consuelo
de la presencia de Cristo, que nos
mira con el deseo de tomar sobre sus
hombros nuestro dolor.

LA ENFERMEDAD impedía a esta
mujer disfrutar de tantas cosas
buenas de la vida. Para ella era muy
difícil mirar hacia el cielo; sin
quererlo, sus ojos se detenían
solamente en el suelo que pisaba. Al
liberarla de sus ataduras, Cristo la
hace capaz de ver lo que hasta ese
momento le estaba vedado.
Sintiéndose libre y llena de alegría,
«glorificaba a Dios» (Lc 13,13) y «toda
la gente se alegraba por todas las
maravillas» que Jesús hacía» (Lc
13,18).

Por el relato del evangelista,
descubrimos que la enfermedad



tenía, en cierto sentido, un origen
espiritual. Cuando el jefe de la
sinagoga se indigna porque todo
sucede en sábado, Jesús le respondió:
«A esta, que es hija de Abrahán, a la
que Satanás ató hace ya dieciocho
años, ¿no había que soltarla de esta
atadura aun en día de sábado?» (Lc
13,16). Los Padres de la Iglesia ven en
esta mujer encorvada, incapaz de
enderezarse, una figura de aquellas
almas que están tan debilitadas por
los deseos terrestres que ya no
pueden ocuparse de las realidades
divinas. «El pecador, preocupado por
las cosas de la tierra y no buscando
las del cielo, es incapaz de mirar
hacia lo alto: como sigue deseos que
le llevan hacia abajo, su alma,
perdiendo su rectitud, se curva, y no
ve más que lo que piensa sin
cesar»[2].

A veces podemos tener la impresión
de estar atados por nuestros
defectos. Experimentamos entonces



una dificultad no pequeña para
aspirar a los bienes del cielo. En esos
momentos, Dios espera que, como
aquella mujer, nos acerquemos a él y
le confiemos con sinceridad nuestros
temores. «No te turbe conocerte
como eres: así, de barro –escribía san
Josemaría–. No te preocupe. Porque
tú y yo somos hijos de Dios −y este es
endiosamiento bueno−, escogidos por
llamada divina desde toda la
eternidad (...). Nosotros, que somos
especialmente de Dios, instrumentos
suyos a pesar de nuestra pobre
miseria personal, seremos eficaces si
no perdemos la humildad, si no
perdemos el conocimiento de nuestra
flaqueza»[3]. De este modo, el
atractivo que pueda suscitar en
nosotros la realidad del pecado no
será un obstáculo en la relación con
el Señor, sino que nos llevará a ser
más humildes, a buscar la unión con
él y a confiar en su fortaleza.



ASÍ COMO la mujer encorvada sufre
por su enfermedad, el pecado
significa también esclavitud, «hace
que el hombre se sienta extraño en sí
mismo, en su íntimo yo»[4]. Por eso,
en otro momento Jesús dirá: «En
verdad, en verdad os digo: todo el
que comete pecado, esclavo es del
pecado. El esclavo no se queda en
casa para siempre; mientras el hijo se
queda para siempre; por eso, si el
Hijo os da la libertad, seréis
realmente libres» (Jn 8,34-36). Los
cristianos, por lo tanto, hemos sido
llamados a la libertad (cfr. Gal 5,13).
Desde la Creación, Dios nos ha dado
la capacidad de elegir y querer el
bien, pero también la posibilidad de
apartarnos de él. «Es un misterio de
la divina Sabiduría –comentaba san
Josemaría– que, al crear al hombre a
su imagen y semejanza (cfr. Gn 1,26),
haya querido correr el riesgo
sublime de la libertad humana»[5].



«Ese riesgo –señala el prelado del
Opus Dei–, desde los albores de la
historia, llevó efectivamente al
rechazo del Amor de Dios por el
pecado original. Se debilitó así la
fuerza de la libertad humana hacia el
bien, y la voluntad quedó algo
inclinada al pecado. Después, los
pecados personales debilitan aún
más la libertad, y por eso el pecado
supone siempre, en mayor o menor
medida, una esclavitud (cfr. Rm
6,17.20)»[6]. Pese a todo, el hombre
sigue siendo libre, y aunque a veces
esa libertad pueda ser frágil, Dios es
el primero en respetarla y amarla.
Saber que el Señor «no quiere
esclavos, sino hijos»[7], nos llena de
seguridad, pues nos permite vivir
abrazando nuestra condición más
profunda. «Qué liberador es saber
que Dios nos ama; qué liberador es el
perdón de Dios, que nos permite
volver a nosotros mismos, y a
nuestra verdadera casa»[8]. Y en ese
hogar sabemos que nos espera la



Virgen María, que quiere liberarnos
de todo lo que pueda apartarnos de
su Hijo.

[1] Francisco, Discurso, 17-V-2014.

[2] San Gregorio Magno, Homilías
sobre el evangelio, n. 31.

[3] San Josemaría, Carta 2, n. 20.

[4] San Juan Pablo II, Audiencia, 3-
VIII-1988.

[5] San Josemaría, Carta 24-X-1965, n.
3.

[6] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018, n. 2.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 129.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018, n. 4.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-do/meditation/

meditaciones-lunes-de-la-30-a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-lunes-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-lunes-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-lunes-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-lunes-de-la-30-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 30.ª semana del Tiempo Ordinario

