
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 5.ª
semana Tiempo
Ordinario (ciclo A)

Reflexión para meditar el 5.º
domingo del tiempo ordinario.
Los temas propuestos son:
cuidar de los más necesitados;
Dios enciende nuestra vida para
entregarla; salir al encuentro
del mundo.

Cuidar de los más necesitados.
Dios enciende nuestra vida para
entregarla.
Salir al encuentro del mundo.

• 
• 

• 



SON MUCHOS los personajes de la
Escritura que exhortan a las gentes a
cuidar de los más débiles. «Parte tu
pan con el hambriento –dice Isaías–,
hospeda a los pobres sin techo, viste
al que ves desnudo» (Is 58,7);
compartir el alimento, dar un hogar,
proporcionar un vestido. Dios, por
medio del profeta, propone estos tres
gestos que llevan a cubrir las
necesidades más elementales del
hombre: recuperar fuerzas con la
comida, sentirse querido en un lugar
y vivir con dignidad de hijos.

La Escritura nos dice una y otra vez
que Dios cuenta con nuestra
creatividad para ayudar a las
personas que tienen alguna
dificultad para satisfacer por sí solas
esas necesidades. De hecho, cuando
Jesús contempló a una
muchedumbre hambrienta, no dio a
sus discípulos un plan detallado para
solucionar el problema, sino que les
dijo: «Dadles vosotros de comer» (Lc



9,13). Estas fueron sus únicas
instrucciones. Quería que los
apóstoles pensaran cómo hacerlo,
que pusieran en juego sus propios
talentos y se esfuercen por buscar
recursos en esa situación. Y aunque
el fruto del trabajo fue insuficiente
–«no tenemos más que cinco panes y
dos peces» (Lc 9,13)–, al final todos
quedaron saciados.

Jesús sigue obrando milagros
similares cuando ofrecemos nuestra
ayuda a alguien necesitado.
Probablemente no siempre
multiplicará el número de panes,
pero sí realizará un prodigio mayor:
iluminará la vida de esa persona. Es
decir, no satisfará solamente el
hambre material, sino también el
espiritual, las necesidades más
profundas: sentirse querido,
acompañado, escuchado. «Cuando
partas tu pan con el hambriento –
continúa el profeta– y sacies el
estómago del indigente, brillará tu



luz en las tinieblas, tu oscuridad se
volverá mediodía» (Is 58,10). Con los
recursos materiales que podamos
brindar reflejaremos la luz de Dios. A
través del pan y del vestido la otra
persona percibirá que hay alguien
para quien es importante y que
escucha su súplica: «Entonces
clamarás al Señor, y te responderá;
gritarás, y te dirá: “Aquí estoy”» (Is
58,9).

EL SALMISTA define así a la persona
que vive atenta a las necesidades de
los que le rodean: «Su corazón está
seguro, sin temer. Reparte
generosamente a los pobres; su
justicia permanece para siempre;
lleva alta su frente con honor» (Sal
111,8-10). Y añade que no tendrá
nada que pueda hacerle tener miedo,
pues «está firme en el Señor». Este
estilo de vida se alimenta de la



convicción de que Dios es quien
actúa, quien enciende la propia vida
para entregarla a los demás.

Y esta actitud es compatible con la
experiencia de la propia debilidad.
De hecho, san Pablo, quien trabajó
infatigablemente para los cristianos
de su tiempo, cuenta que cuando
llegó a Corinto se presentó «débil, y
con temor y mucho temblor». Y
aclara que su predicación no se basó
en sus propias cualidades
persuasivas, «sino en la
manifestación del Espíritu y del
poder, para que vuestra fe no se
fundamente en la sabiduría humana,
sino en el poder de Dios» (1 Co 2,1-4).
El propio estado físico y anímico de
san Pablo debió de ayudar a los
corintios a comprender que lo que
estaban escuchando venía de Dios.

«No puede ocultarse una ciudad
situada en lo alto de un monte –dice
Jesús en el sermón de la montaña–;



ni se enciende una luz para ponerla
debajo de un celemín, sino sobre un
candelero para que alumbre a todos
los de la casa» (Mt 5,14-15). Dios
ilumina nuestra vida –también
nuestras sombras– precisamente
para hacer llegar su luz a todos.
Cuando, como san Pablo,
experimentemos las dificultades de
esta tarea, nos consolará saber que
«una chispa de luz, un pequeño
punto luminoso, basta para alumbrar
a una multitud»[1].

SAN JOSEMARÍA recordaba, una y
otra vez, que «nuestra condición de
hijos de Dios nos llevará a tener
espíritu contemplativo en medio de
todas las actividades humanas –luz,
sal y levadura, por la oración, por la
mortificación, por la cultura religiosa
y profesional–, haciendo realidad
este programa: cuanto más dentro



del mundo estemos, tanto más hemos
de ser de Dios»[2]. El mundo no es un
obstáculo para encontrar al Señor,
sino todo lo contrario. Es el lugar
donde los cristianos, unidos a Dios,
con su presencia y sus obras
contribuyen a que todos los hombres
lo conozcan. Como la sal, dan un
nuevo sabor a las realidades
terrenas. Como la luz, difunden en
medio de la oscuridad «el amor de
Dios, verdadera sabiduría que da
significado a la existencia y a la
actuación de los hombres»[3].

«Vosotros sois la sal de la tierra. Pero
si la sal se vuelve sosa, ¿con qué se
salará? (...) Vosotros sois la luz del
mundo. No puede ocultarse una
ciudad situada en lo alto de un
monte» (Mt 5,13-14). Estas palabras
muestran que los discípulos no
pueden quedarse de brazos
cruzados, no pueden ser sal o luz sin
estar en contacto con el mundo.
«Tenemos, por tanto, una tarea y una



responsabilidad por el don recibido:
a esa luz de la fe, que está en
nosotros por medio de Cristo y de la
acción del Espíritu Santo, no
debemos retenerla como si fuera
nuestra propiedad»[4]. Dios llama
delicadamente, sin cesar, a las
puertas de nuestro corazón, para
llenarlo de su luz y de su fuerza, y
para expandir esa caridad en
quienes nos rodean, de la manera en
la cual cada persona lo necesita.

Cuando Jesús comienza su vida
pública, María parece ocupar un
plano discreto. Esto, sin embargo, no
quiere decir que estuviera ausente.
No dio grandes discursos ni tuvo
intervenciones excepcionales, pero
su corazón materno estuvo
pendiente de su Hijo y de los
apóstoles. Y cuando llegó el momento
de la Pasión, su presencia a los pies
de la cruz fue uno de los mayores
consuelos que recibió Jesús. Podemos
pedir a Dios que, como nuestra



Madre, sepamos también dar
consuelo –sabor y luz– a las vidas de
quienes tenemos cerca.

[1] San Josemaría, Crecer para
adentro, n. 261.

[2] San Josemaría, Forja, n. 740.

[3] Benedicto XVI, Ángelus, 6-II-2011.

[4] Francisco, Ángelus, 5-II-2017.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-do/meditation/

meditaciones-domingo-de-la-5-a-
semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-domingo-de-la-5-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-domingo-de-la-5-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-domingo-de-la-5-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/
https://opusdei.org/es-do/meditation/meditaciones-domingo-de-la-5-a-semana-tiempo-ordinario-ciclo-a/

	Meditaciones: domingo de la 5.ª semana Tiempo Ordinario (ciclo A)

