
opusdei.org

Vida de fe

Homilía pronunciada el 12 de
octubre de 1947 por San
Josemaría, en la que explica en
qué consiste la fe cristiana, con
varios ejemplos del Evangelio, y
detalla el modo de aplicarla en
la vida cotidiana.

01/11/2023

Se oye a veces decir que actualmente
son menos frecuentes los milagros.
¿No será que son menos las almas
que viven vida de fe? Dios no puede
faltar a su promesa: pídeme y haré de
las gentes tu heredad, te daré en



posesión los confines de la tierra.
Nuestro Dios es la Verdad, el
fundamento de todo lo que existe:
nada se cumple sin su querer
omnipotente.

Como era en un principio y ahora y
siempre, y por los siglos de los siglos.
El Señor no cambia; no necesita
moverse para ir detrás de cosas que
no tenga; es todo el movimiento y
toda la belleza y toda la grandeza.
Hoy como antes. Pasarán los cielos
como humo, se envejecerá como un
vestido la tierra (...) Pero mi salvación
durará por la eternidad y mi justicia
durará por siempre.

Dios ha establecido en Jesucristo una
nueva y eterna alianza con los
hombres. Ha puesto su omnipotencia
al servicio de nuestra salvación.

Cuando las criaturas desconfían,
cuando tiemblan por falta de fe,
oímos de nuevo a Isaías que anuncia
en nombre del Señor: ¿acaso se ha



acortado mi brazo para salvar o no
me queda ya fuerza para librar? Con
sólo mi amenaza, seco el mar y torno
en desierto los ríos, hasta perecer sus
peces por falta de agua y morir de sed
sus vivientes. Yo revisto los cielos de
un velo de sombra y los cubro como
de saco.

La fe es virtud sobrenatural que
dispone nuestra inteligencia a
asentir a las verdades reveladas, a
responder que sí a Cristo, que nos ha
dado a conocer plenamente el
designio salvador de la Trinidad
Beatísima. Dios, que en otro tiempo
habló a nuestros padres en diferentes
ocasiones y de muchas maneras por
los profetas, nos ha hablado
últimamente en estos días, por medio
de su Hijo, a quien constituyó
heredero de todo, por quien crió
también los siglos. El cual, siendo
como el resplandor de su gloria, vivo
retrato de su substancia, y
sustentándolo todo con su poderosa



palabra, después de habernos
purificado de nuestros pecados, está
sentado a la diestra de la Majestad en
lo más alto de los cielos.

Junto a la piscina de Siloé

Yo querría que fuese Jesús quien nos
hablara de fe, quien nos diera
lecciones de fe. Por eso abriremos el
Nuevo Testamento, y viviremos con
Él algunos pasajes de su vida. Porque
no desdeñó enseñar a sus discípulos,
poco a poco, para que se entregaran
con confianza en el cumplimiento de
la Voluntad del Padre. Les adoctrina
con palabras y con obras.

Mirad el capítulo noveno de San
Juan. Al pasar, vio Jesús a un hombre
ciego de nacimiento. Y sus discípulos
le preguntaron: Maestro, ¿qué
pecados son la causa de que éste haya
nacido ciego, los suyos, o los de sus
padres?. Estos hombres, a pesar de
estar tan cerca de Cristo, piensan mal
de aquel pobre ciego. Para que no os



extrañe si, en el rodar de la vida,
cuando servís a la Iglesia, encontráis
discípulos del Señor que se
comportan de modo semejante con
vosotros o con otros. No os importe y,
como el ciego, no hagáis caso:
abandonaos de verdad en las manos
de Cristo; Él no ataca, perdona; no
condena, absuelve; no observa con
despego la enfermedad, sino que
aplica el remedio con diligencia
divina.

Nuestro Señor escupió en la tierra,
formó lodo con la saliva, lo aplicó
sobre los ojos del ciego, y le dijo: anda,
y lávate en la piscina de Siloé, que
significa el Enviado. Fue, pues, el ciego
y se lavó allí, y volvió con vista.¡Qué
ejemplo de fe segura nos ofrece este
ciego! Una fe viva, operativa. ¿Te
conduces tú así con los mandatos de
Dios, cuando muchas veces estás
ciego, cuando en las preocupaciones
de tu alma se oculta la luz? ¿Qué
poder encerraba el agua, para que al



humedecer los ojos fueran curados?
Hubiera sido más apropiado un
misterioso colirio, una preciosa
medicina preparada en el laboratorio
de un sabio alquimista. Pero aquel
hombre cree; pone por obra el
mandato de Dios, y vuelve con los
ojos llenos de claridad.

Pareció útil —escribió San Agustín
comentando este pasaje— que el
Evangelista explicara el significado
del nombre de la piscina, anotando
que quiere decir Enviado. Ahora
entendéis quién es este Enviado. Si el
Señor no hubiese sido enviado a
nosotros, ninguno de nosotros habría
sido librado del pecado. Hemos de
creer con fe firme en quien nos
salva, en este Médico divino que ha
sido enviado precisamente para
sanarnos. Creer con tanta más fuerza
cuanta mayor o más desesperada sea
la enfermedad que
padezcamos.Hemos de adquirir la
medida divina de las cosas, no



perdiendo nunca el punto de mira
sobrenatural, y contando con que
Jesús se vale también de nuestras
miserias, para que resplandezca su
gloria. Por eso, cuando sintáis
serpentear en vuestra conciencia el
amor propio, el cansancio, el
desánimo, el peso de las pasiones,
reaccionad prontamente y escuchad
al Maestro, sin asustaros además
ante la triste realidad de lo que cada
uno somos; porque, mientras
vivamos, nos acompañarán siempre
las debilidades personales.

Es éste el camino del cristiano.
Resulta necesario invocar sin
descanso, con una fe recia y humilde:
¡Señor!, no te fíes de mí. Yo sí que me
fío de Ti. Y al barruntar en nuestra
alma el amor, la compasión, la
ternura con que Cristo Jesús nos
mira, porque Él no nos abandona,
comprenderemos en toda su
hondura las palabras del Apóstol: 
virtus in infirmitate perficitur; con fe



en el Señor, a pesar de nuestras
miserias —mejor, con nuestras
miserias—, seremos fieles a nuestro
Padre Dios; brillará el poder divino,
sosteniéndonos en medio de nuestra
flaqueza.

La fe de Bartimeo

Esta vez es San Marcos quien nos
cuenta la curación de otro ciego. Al
salir de Jericó con sus discípulos,
seguido de muchísima gente,
Bartimeo el ciego, hijo de Timeo,
estaba sentado junto al camino para
pedir limosna. Oyendo aquel gran
rumor de la gente, el ciego preguntó:
¿qué pasa? Le contestaron: Jesús de
Nazaret. Y entonces se le encendió
tanto el alma en la fe de Cristo, que
gritó: Jesús, Hijo de David, ten
compasión de mí.

¿No te entran ganas de gritar a ti, que
estás también parado a la vera del
camino, de ese camino de la vida,
que es tan corta; a ti, que te faltan



luces; a ti, que necesitas más gracias
para decidirte a buscar la santidad?
¿No sientes la urgencia de clamar: 
Jesús, Hijo de David, ten compasión de
mí? ¡Qué hermosa jaculatoria, para
que la repitas con frecuencia!

Os aconsejo que meditéis despacio
los momentos que preceden al
prodigio, con el fin de que conservéis
bien grabada en vuestra mente una
idea muy clara: ¡qué distintos son,
del Corazón misericordioso de Jesús,
nuestros pobres corazones! Os
servirá siempre, y de modo especial a
la hora de la prueba, de la tentación,
y también a la hora de la respuesta
generosa en los pequeños
quehaceres y en las ocasiones
heroicas.

Había allí muchos que reñían a
Bartimeo con el intento de que
callara. Como a ti, cuando has
sospechado que Jesús pasaba a tu
vera. Se aceleró el latir de tu pecho y



comenzaste también a clamar,
removido por una íntima inquietud.
Y amigos, costumbres, comodidad,
ambiente, todos te aconsejaron:
¡cállate, no des voces! ¿Por qué has
de llamar a Jesús? ¡No le molestes!

Pero el pobre Bartimeo no les
escuchaba, y aun continuaba con
más fuerza: Hijo de David, ten
compasión de mí. El Señor, que le oyó
desde el principio, le dejó perseverar
en su oración. Lo mismo que a ti.
Jesús percibe la primera invocación
de nuestra alma, pero espera. Quiere
que nos convenzamos de que le
necesitamos; quiere que le roguemos,
que seamos tozudos, como aquel
ciego que estaba junto al camino que
salía de Jericó. Imitémosle. Aunque
Dios no nos conceda enseguida lo que
le pedimos, aunque muchos intenten
alejarnos de la oración, no cesemos de
implorarle.Parándose entonces Jesús,
le mandó llamar. Y algunos de los
mejores que le rodean, se dirigen al



ciego: ea, buen ánimo, que te llama.
¡Es la vocación cristiana! Pero no es
una sola la llamada de Dios.
Considerad además que el Señor nos
busca en cada instante: levántate —
nos indica—, sal de tu poltronería, de
tu comodidad, de tus pequeños
egoísmos, de tus problemitas sin
importancia. Despégate de la tierra,
que estás ahí plano, chato, informe.
Adquiere altura, peso y volumen y
visión sobrenatural.

Aquel hombre, arrojando su capa, al
instante se puso en pie y vino a él.
¡Tirando su capa! No sé si tú habrás
estado en la guerra. Hace ya muchos
años, yo pude pisar alguna vez el
campo de batalla, después de algunas
horas de haber acabado la pelea; y
allí había, abandonados por el suelo,
mantas, cantimploras y macutos
llenos de recuerdos de familia:
cartas, fotografías de personas
amadas... ¡Y no eran de los
derrotados; eran de los victoriosos!



Aquello, todo aquello les sobraba,
para correr más aprisa y saltar el
parapeto enemigo. Como a Bartimeo,
para correr detrás de Cristo.

No olvides que, para llegar hasta
Cristo, se precisa el sacrificio; tirar
todo lo que estorbe: manta, macuto,
cantimplora. Tú has de proceder
igualmente en esta contienda para la
gloria de Dios, en esta lucha de amor
y de paz, con la que tratamos de
extender el reinado de Cristo. Por
servir a la Iglesia, al Romano
Pontífice y a las almas, debes estar
dispuesto a renunciar a todo lo que
sobre; a quedarte sin esa manta, que
es abrigo en las noches crudas; sin
esos recuerdos amados de la familia;
sin el refrigerio del agua. Lección de
fe, lección de amor. Porque hay que
amar a Cristo así.

Fe con obras

E inmediatamente comienza un
diálogo divino, un diálogo de



maravilla, que conmueve, que
enciende, porque tú y yo somos
ahora Bartimeo. Abre Cristo la boca
divina y pregunta: quid tibi vis
faciam?, ¿qué quieres que te
conceda? Y el ciego: Maestro, que vea.
¡Qué cosa más lógica! Y tú, ¿ves? ¿No
te ha sucedido, en alguna ocasión, lo
mismo que a ese ciego de Jericó? Yo
no puedo dejar de recordar que, al
meditar este pasaje muchos años
atrás, al comprobar que Jesús
esperaba algo de mí —¡algo que yo
no sabía qué era!—, hice mis
jaculatorias. Señor, ¿qué quieres?,
¿qué me pides? Presentía que me
buscaba para algo nuevo y el 
Rabboni, ut videam —Maestro, que
vea— me movió a suplicar a Cristo,
en una continua oración: Señor, que
eso que Tú quieres, se cumpla.Rezad
conmigo al Señor: doce me facere
voluntatem tuam, quia Deus meus es
tu, enséñame a cumplir tu Voluntad,
porque Tú eres mi Dios. En una
palabra, que brote de nuestros labios



el afán sincero de corresponder, con
deseo eficaz, a las invitaciones de
nuestro Creador, procurando seguir
sus designios con una fe
inquebrantable, con el
convencimiento de que Él no puede
fallar.

Amada de este modo la Voluntad
divina, entenderemos que el valor de
la fe no está sólo en la claridad con
que se expone, sino en la resolución
para defenderla con las obras: y
actuaremos en consecuencia.

Pero volvamos a la escena que se
desarrolla a la salida de Jericó. Ahora
es a ti, a quien habla Cristo. Te dice:
¿qué quieres de Mí? ¡Que vea, Señor,
que vea! Y Jesús: anda, que tu fe te ha
salvado. E inmediatamente vio y le iba
siguiendo por el camino. Seguirle en
el camino. Tú has conocido lo que el
Señor te proponía, y has decidido
acompañarle en el camino. Tú
intentas pisar sobre sus pisadas,



vestirte de la vestidura de Cristo, ser
el mismo Cristo: pues tu fe, fe en esa
luz que el Señor te va dando, ha de
ser operativa y sacrificada. No te
hagas ilusiones, no pienses en
descubrir modos nuevos. La fe que Él
nos reclama es así: hemos de andar a
su ritmo con obras llenas de
generosidad, arrancando y soltando
lo que estorba.

Fe y humildad

Ahora es San Mateo quien nos cuenta
una situación conmovedora. He aquí
que una mujer, que hacia doce años
que padecía un flujo de sangre, vino
por detrás y rozó el borde de su
vestidura. ¡Qué humildad la suya! 
Porque pensaba ella entre sí: con que
pueda solamente tocar su vestido me
veré curada. Nunca faltan enfermos
que imploran, como Bartimeo, con
una fe grande, que no tienen reparos
en confesar a gritos. Pero mirad
cómo, en el camino de Cristo, no hay



dos almas iguales. Grande es también
la fe de esta mujer, y ella no grita: se
acerca sin que nadie la note. Le basta
tocar un poco de la ropa de Jesús,
porque está segura de que será
curada. Cuando apenas lo ha hecho,
Nuestro Señor se vuelve y la mira.
Sabe ya lo que ocurre en el interior
de aquel corazón; ha advertido su
seguridad: hija, ten confianza, tu fe te
ha salvado.

Tocó delicadamente el ruedo del
manto, se acercó con fe, creyó y supo
que había sido sanada... Así nosotros,
si queremos ser salvados, toquemos
con fe el vestido de Cristo. ¿Te
persuades de cómo ha de ser nuestra
fe? Humilde. ¿Quién eres tú, quién
soy yo, para merecer esta llamada de
Cristo? ¿Quiénes somos, para estar
tan cerca de Él? Como a aquella
pobre mujer entre la muchedumbre,
nos ha ofrecido una ocasión. Y no
para tocar un poquito de su vestido,
o un momento el extremo de su



manto, la orla. Lo tenemos a Él. Se
nos entrega totalmente, con su
Cuerpo, con su Sangre, con su Alma y
con su Divinidad. Lo comemos cada
día, hablamos íntimamente con Él,
como se habla con el padre, como se
habla con el Amor. Y esto es verdad.
No son imaginaciones.

Procuremos que aumente nuestra
humildad. Porque sólo una fe
humilde permite que miremos con
visión sobrenatural. Y no existe otra
alternativa. Sólo son posibles dos
modos de vivir en la tierra: o se vive
vida sobrenatural, o vida animal. Y
tú y yo no podemos vivir más que la
vida de Dios, la vida sobrenatural. 
¿De qué le sirve al hombre ganar todo
el mundo si pierde el alma?. ¿Qué
aprovecha al hombre todo lo que
puebla la tierra, todas las ambiciones
de la inteligencia y de la voluntad?
¿Qué vale esto, si todo se acaba, si
todo se hunde, si son bambalinas de
teatro todas las riquezas de este



mundo terreno; si después es la
eternidad para siempre, para
siempre, para siempre?

Este adverbio —siempre— ha hecho
grande a Teresa de Jesús. Cuando ella
—niña— salía por la puerta del
Adaja, atravesando las murallas de
su ciudad acompañada de su
hermano Rodrigo, para ir a tierra de
moros a que les descabezaran por
Cristo, susurraba al hermano que se
cansaba: para siempre, para siempre,
para siempre.

Mienten los hombres, cuando dicen
para siempre en cosas temporales.
Sólo es verdad, con una verdad total,
el para siempre cara a Dios; y así has
de vivir tú, con una fe que te ayude a
sentir sabores de miel, dulzuras de
cielo, al pensar en la eternidad que
de verdad es para siempre.

Vida ordinaria y contemplación



Volvemos al Santo Evangelio, y nos
detenemos en lo que nos refiere San
Mateo, en el capítulo veintiuno. Nos
relata que Jesús, volviendo a la
ciudad, tuvo hambre, y descubriendo
una higuera junto al camino se acercó
allí. ¡Qué alegría, Señor, verte con
hambre, verte también junto al Pozo
de Sicar, sediento!. Te contemplo 
perfectus Deus, perfectus homo:
verdadero Dios, pero verdadero
Hombre: con carne como la mía. Se
anonadó a sí mismo, tomando la
forma de siervo, para que yo no
dudase nunca de que me entiende,
de que me ama.

Tuvo hambre. Cuando nos cansemos
—en el trabajo, en el estudio, en la
tarea apostólica—, cuando
encontremos cerrazón en el
horizonte, entonces, los ojos a Cristo:
a Jesús bueno, a Jesús cansado, a
Jesús hambriento y sediento. ¡Cómo
te haces entender, Señor! ¡Cómo te
haces querer! Te nos muestras como



nosotros, en todo menos en el
pecado: para que palpemos que
contigo podremos vencer nuestras
malas inclinaciones, nuestras culpas.
Porque no importan ni el cansancio,
ni el hambre, ni la sed, ni las
lágrimas... Cristo se cansó, pasó
hambre, estuvo sediento, lloró. Lo
que importa es la lucha —una
contienda amable, porque el Señor
permanece siempre a nuestro lado—
para cumplir la voluntad del Padre
que está en los cielos.

Se acerca a la higuera: se acerca a ti y
se acerca a mí. Jesús, con hambre y
sed de almas. Desde la Cruz ha
clamado: sitio!, tengo sed. Sed de
nosotros, de nuestro amor, de
nuestras almas y de todas las almas
que debemos llevar hasta Él, por el
camino de la Cruz, que es el camino
de la inmortalidad y de la gloria del
Cielo.



Se llegó a la higuera, no hallando sino
solamente hojas. Es lamentable esto.
¿Ocurre así en nuestra vida? ¿Ocurre
que tristemente falta fe, vibración de
humildad, que no aparecen
sacrificios ni obras? ¿Que sólo está la
fachada cristiana, pero que
carecemos de provecho? Es terrible.
Porque Jesús ordena: nunca jamás
nazca de ti fruto. Y la higuera se secó
inmediatamente. Nos da pena este
pasaje de la Escritura Santa, a la vez
que nos anima también a encender
la fe, a vivir conforme a la fe, para
que Cristo reciba siempre ganancia
de nosotros.

No nos engañemos: Nuestro Señor no
depende jamás de nuestras
construcciones humanas; los
proyectos más ambiciosos son, para
Él, juego de niños. Él quiere almas,
quiere amor; quiere que todos
acudan, por la eternidad, a gozar de
su Reino. Hemos de trabajar mucho
en la tierra; y hemos de trabajar



bien, porque esa tarea ordinaria es lo
que debemos santificar. Pero no nos
olvidemos nunca de realizarla por
Dios. Si la hiciéramos por nosotros
mismos, por orgullo, produciríamos
sólo hojarasca: ni Dios ni los
hombres lograrían, en árbol tan
frondoso, un poco de dulzura.

Después, al mirar la higuera seca, los
discípulos se maravillaron y
comentaban: ¿cómo se ha secado en
un instante?. Aquellos primeros doce
que han presenciado tantos milagros
de Cristo, se pasman una vez más; su
fe todavía no quemaba. Por eso el
Señor asegura: en verdad os digo, que
si tenéis fe y no andáis vacilando, no
solamente haréis esto de la higuera,
sino que aun cuando digáis a ese
monte: arráncate y arrójate al mar,
así lo hará. Jesucristo pone esta
condición: que vivamos de la fe,
porque después seremos capaces de
remover los montes. Y hay tantas
cosas que remover... en el mundo y,



primero, en nuestro corazón. ¡Tantos
obstáculos a la gracia! Fe, pues; fe
con obras, fe con sacrificio, fe con
humildad. Porque la fe nos convierte
en criaturas omnipotentes: y todo
cuanto pidiereis en la oración, como
tengáis fe, lo alcanzaréis.

El hombre de fe sabe juzgar bien de
las cuestiones terrenas, sabe que esto
de aquí abajo es, en frase de la
Madre Teresa, una mala noche en
una mala posada. Renueva su
convencimiento de que nuestra
existencia en la tierra es tiempo de
trabajo y de pelea, tiempo de
purificación para saldar la deuda
debida a la justicia divina, por
nuestros pecados. Sabe también que
los bienes temporales son medios, y
los usa generosamente,
heroicamente.

La fe no es para predicarla sólo, sino
especialmente para practicarla.
Quizá con frecuencia nos falten las



fuerzas. Entonces —y acudimos de
nuevo al Santo Evangelio—,
comportaos como aquel padre del
muchacho lunático. Se interesaba
por la salvación de su hijo, esperaba
que Cristo lo curaría, pero no acaba
de creer en tanta felicidad. Y Jesús,
que pide siempre fe, conociendo las
perplejidades de aquella alma, le
anticipa: si tú puedes creer, todo es
posible para el que cree. Todo es
posible: ¡omnipotentes! Pero con fe.
Aquel hombre siente que su fe vacila,
teme que esa escasez de confianza
impida que su hijo recobre la salud.
Y llora. Que no nos dé vergüenza este
llanto: es fruto del amor de Dios, de
la oración contrita, de la humildad. Y
el padre del muchacho, bañado en
lágrimas, exclamó: ¡Oh Señor!, yo
creo: ayuda tú mi incredulidad.

Se lo decimos con las mismas
palabras nosotros ahora, al acabar
este rato de meditación. ¡Señor, yo
creo! Me he educado en tu fe, he



decidido seguirte de cerca.
Repetidamente, a lo largo de mi vida,
he implorado tu misericordia. Y,
repetidamente también, he visto
como imposible que Tú pudieras
hacer tantas maravillas en el corazón
de tus hijos. ¡Señor, creo! ¡Pero
ayúdame, para creer más y mejor!

Y dirigimos también esta plegaria a
Santa María, Madre de Dios y Madre
Nuestra, Maestra de fe: 
¡bienaventurada tú, que has creído!,
porque se cumplirán las cosas que se
te han anunciado de parte del Señor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/vida-de-fe-2/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/vida-de-fe-2/
https://opusdei.org/es-do/article/vida-de-fe-2/

	Vida de fe

