
opusdei.org

Viaje de Francisco a
Turquía

"Lo único que la Iglesia Católica
desea, y que yo busco como
Obispo de Roma, «la Iglesia que
preside en la caridad», es la
comunión con las Iglesias
ortodoxas", ha dicho Francisco
en sus palabras dirigidas al
Patriarca Bartolomeo.

30/11/2014

Otros vídeos: Francisco en la
catedral de Estambul: Provocamos
división cuando nos encerramos en
nosotros mismos; El Papa recorre

https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=W2iC3r1Jtfs
https://www.youtube.com/watch?v=uDZmdD_4RU8


la antigua basílica de Santa Sofía; 
Francisco reza descalzo en la
Mezquita Azul; Papa a líderes
musulmanes: Condenemos la
violencia que busca una
justificación religiosa; Papa con
Erdogan: Contra el fanatismo y el
fundamentalismo, solidaridad y
respeto a las libertades.

Divina Liturgia en la Iglesia
patriarcal de San Jorge

Estambul, Domingo 30 de noviembre
de 2014

Santidad, querido hermano
Bartolomeo

Como arzobispo de Buenos Aires, he
participado muchas veces en la
Divina Liturgia de las comunidades
ortodoxas de aquella ciudad; pero
encontrarme hoy en esta Iglesia
Patriarcal de San Jorge para la
celebración del santo Apóstol Andrés,
el primero de los llamados, Patrón

https://www.youtube.com/watch?v=uDZmdD_4RU8
https://www.youtube.com/watch?v=HZge9MdjWF4
https://www.youtube.com/watch?v=HZge9MdjWF4
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=yQdF4e8Gm68
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug
https://www.youtube.com/watch?v=PP1TXDhd8Ug


del Patriarcado Ecuménico y
hermano de san Pedro, es realmente
una gracia singular que el Señor me
concede.

Encontrarnos, mirar el rostro el uno
del otro, intercambiar el abrazo de
paz, orar unos por otros, son
dimensiones esenciales de ese
camino hacia el restablecimiento de
la plena comunión a la que
tendemos. Todo esto precede y
acompaña constantemente esa otra
dimensión esencial de dicho camino,
que es el diálogo teológico. Un
verdadero diálogo es siempre un
encuentro entre personas con un
nombre, un rostro, una historia, y no
sólo un intercambio de ideas.

Esto vale sobre todo para los
cristianos, porque para nosotros la
verdad es la persona de Jesucristo. El
ejemplo de san Andrés que, junto con
otro discípulo, aceptó la invitación
del Divino Maestro: «Venid y veréis»,



y «se quedaron con él aquel día» (Jn
1,39), nos muestra claramente que la
vida cristiana es una experiencia
personal, un encuentro
transformador con Aquel que nos
ama y que nos quiere salvar.
También el anuncio cristiano se
propaga gracias a personas que,
enamoradas de Cristo, no pueden
dejar de transmitir la alegría de ser
amadas y salvadas. Una vez más, el
ejemplo del Apóstol Andrés es
esclarecedor. Él, después de seguir a
Jesús hasta donde habitaba y haberse
quedado con él, «encontró primero a
su hermano Simón y le dijo: “Hemos
encontrado al Mesías" (que significa
Cristo). Y lo llevó a Jesús» (Jn 1,40-42).
Por tanto, está claro que tampoco el
diálogo entre cristianos puede
sustraerse a esta lógica del encuentro
personal.

Así pues, no es casualidad que el
camino de la reconciliación y de paz
entre católicos y ortodoxos haya sido



de alguna manera inaugurado por un
encuentro, por un abrazo entre
nuestros venerados predecesores, el
Patriarca Ecuménico Atenágoras y el
Papa Pablo VI, hace cincuenta años
en Jerusalén, un acontecimiento que
Vuestra Santidad y yo hemos querido
conmemorar encontrándonos de
nuevo en la ciudad donde el Señor
Jesucristo murió y resucitó.

Por una feliz coincidencia, esta visita
tiene lugar unos días después de la
celebración del quincuagésimo
aniversario de la promulgación del
Decreto del Concilio Vaticano II sobre
la búsqueda de la unidad de todos los
cristianos, Unitatis redintegratio. Es
un documento fundamental con el
que se ha abierto un nuevo camino
para el encuentro entre los católicos
y los hermanos de otras Iglesias y
Comunidades eclesiales.

Con aquel Decreto, la Iglesia Católica
reconoce en particular que las



Iglesias ortodoxas «tienen
verdaderos sacramentos, y sobre
todo, en virtud de la sucesión
apostólica, el sacerdocio y la
Eucaristía, con los que se unen aún
con nosotros con vínculo
estrechísimo» (n. 15). En
consecuencia, se afirma que, para
preservar fielmente la plenitud de la
tradición cristiana, y para llevar a
término la reconciliación de los
cristianos de Oriente y de Occidente,
es de suma importancia conservar y
sostener el riquísimo patrimonio de
las Iglesias de Oriente, no sólo por lo
que se refiere a las tradiciones
litúrgicas y espirituales, sino también
a las disciplinas canónicas,
sancionadas por los Santos Padres y
los concilios, que regulan la vida de
estas Iglesias (cf., nn. 15-16).

Considero importante reiterar el
respeto de este principio como
condición esencial y recíproca para
el restablecimiento de la plena



comunión, que no significa ni
sumisión del uno al otro, ni
absorción, sino más bien la
aceptación de todos los dones que
Dios ha dado a cada uno, para
manifestar a todo el mundo el gran
misterio de la salvación llevada a
cabo por Cristo, el Señor, por medio
del Espíritu Santo. Quiero asegurar a
cada uno de vosotros que, para
alcanzar el anhelado objetivo de la
plena unidad, la Iglesia Católica no
pretende imponer ninguna
exigencia, salvo la profesión de fe
común, y que estamos dispuestos a
buscar juntos, a la luz de la
enseñanza de la Escritura y la
experiencia del primer milenio, las
modalidades con las que se garantice
la necesaria unidad de la Iglesia en
las actuales circunstancias: lo único
que la Iglesia Católica desea, y que yo
busco como Obispo de Roma, «la
Iglesia que preside en la caridad», es
la comunión con las Iglesias
ortodoxas. Dicha comunión será



siempre fruto del amor «que ha sido
derramado en nuestros corazones
por el Espíritu Santo, que se nos ha
dado» (Rm 5,5), amor fraterno que
muestra el lazo trascendente y
espiritual que nos une como
discípulos del Señor.

En el mundo de hoy se alzan con
ímpetu voces que no podemos dejar
de oír, y que piden a nuestras Iglesias
vivir plenamente el ser discípulos del
Señor Jesucristo.

La primera de estas voces es la de los
pobres. En el mundo hay demasiadas
mujeres y demasiados hombres que
sufren por grave malnutrición, por el
creciente desempleo, por el alto
porcentaje de jóvenes sin trabajo y
por el aumento de la exclusión social,
que puede conducir a
comportamientos delictivos e incluso
al reclutamiento de terroristas. No
podemos permanecer indiferentes
ante las voces de estos hermanos y



hermanas. Ellos no sólo nos piden
que les demos ayuda material,
necesaria en muchas circunstancias,
sino, sobre todo, que les apoyemos
para defender su propia dignidad de
seres humanos, para que puedan
encontrar las energías espirituales
para recuperarse y volver a ser
protagonistas de su historia. Nos
piden también que luchemos, a la luz
del Evangelio, contra las causas
estructurales de la pobreza: la
desigualdad, la falta de un trabajo
digno, de tierra y de casa, la negación
de los derechos sociales y laborales.
Como cristianos, estamos llamados a
vencer juntos a la globalización de la
indiferencia, que hoy parece tener la
supremacía, y a construir una nueva
civilización del amor y de la
solidaridad.

Una segunda voz que clama con
vehemencia es la de las víctimas de
los conflictos en muchas partes del
mundo. Esta voz la oímos resonar



muy bien desde aquí, porque algunos
países vecinos están sufriendo una
guerra atroz e inhumana. Pienso con
profundo dolor en las tantas víctimas
del inhumano e insensato atentado
que en estos días han sufrido los
fieles musulmanes que rezaban en la
mezquita de Kano, en Nigeria.
Turbar la paz de un pueblo, cometer
o consentir cualquier tipo de
violencia, especialmente sobre los
más débiles e indefensos, es un grave
pecado contra Dios, porque significa
no respetar la imagen de Dios que
hay en el hombre. La voz de las
víctimas de los conflictos nos
impulsa a avanzar diligentemente
por el camino de reconciliación y
comunión entre católicos y
ortodoxos. Por lo demás, ¿cómo
podemos anunciar de modo creíble
el Evangelio de paz que viene de
Cristo, si entre nosotros continúa
habiendo rivalidades y contiendas?
(Pablo VI, Exhort. Ap., Evangelii
nuntiandi, 77).



Una tercera voz que nos interpela es
la de los jóvenes. Hoy, por desgracia,
hay muchos jóvenes que viven sin
esperanza, vencidos por la
desconfianza y la resignación.
Muchos jóvenes, además,
influenciados por la cultura
dominante, buscan la felicidad sólo
en poseer bienes materiales y en la
satisfacción de las emociones del
momento. Las nuevas generaciones
nunca podrán alcanzar la verdadera
sabiduría y mantener viva la
esperanza, si nosotros no somos
capaces de valorar y transmitir el
auténtico humanismo, que brota del
Evangelio y la experiencia milenaria
de la Iglesia. Son precisamente los
jóvenes – pienso por ejemplo en la
multitud de jóvenes ortodoxos,
católicos y protestantes que se
reúnen en los encuentros
internacionales organizados por la
Comunidad de Taizé – son ellos los
que hoy nos instan a avanzar hacia
la plena comunión. Y esto, no porque



ignoren el significado de las
diferencias que aún nos separan,
sino porque saben ver más allá, son
capaces de percibir lo esencial que
ya nos une.

Querido hermano, muy querido
hermano, estamos ya en camino, en
camino hacia la plena comunión y
podemos vivir ya signos elocuentes
de una unidad real, aunque todavía
parcial. Esto nos reconforta y nos
impulsa a proseguir por esta senda.
Estamos seguros de que a lo largo de
este camino contaremos con el apoyo
de la intercesión del Apóstol Andrés
y de su hermano Pedro, considerados
por la tradición como fundadores de
las Iglesias de Constantinopla y de
Roma. Pidamos a Dios el gran don de
la plena unidad y la capacidad de
acogerlo en nuestras vidas. Y nunca
olvidemos de rezar unos por otros.

* * *



Oración Ecumética en la Iglesia
Patriarcal de San Jorge

Estambul, Sábado 29 de noviembre de
2014

El atardecer trae siempre un doble
sentimiento, el de gratitud por el día
vivido y el de la ansiada confianza
ante el caer de la noche. Esta tarde
mí corazón está colmado de gratitud
a Dios, que me ha concedido estar
aquí para rezar junto con Vuestra
Santidad y con esta Iglesia hermana,
al término de una intensa jornada de
visita apostólica; y, al mismo tiempo,
mi corazón está a la espera del día
que litúrgicamente hemos
comenzado: la fiesta de San Andrés
Apóstol, que es el Patrono y
Fundador de esta Iglesia.

En esta oración vespertina, a través
de las palabras del profeta Zacarías,
el Señor nos ha dado una vez más el
fundamento que está a la base de
nuestro avanzar entre un hoy y un



mañana, la roca firme sobre la que
podemos mover juntos nuestros
pasos con alegría y esperanza; este
fundamento rocoso es la promesa del
Señor: «Aquí estoy yo para salvar a
mi pueblo de Oriente a Occidente...
en fidelidad y justicia» (8,7.8).

Sí, venerado y querido Hermano
Bartolomé, mientras expreso mi
sentido «gracias» por su acogida
fraterna, siento que nuestra alegría
es más grande porque la fuente está
más allá; no está en nosotros, no en
nuestro compromiso y en nuestros
esfuerzos, que también deben
hacerse, sino en la común confianza
en la fidelidad de Dios, que pone el
fundamento para la reconstrucción
de su templo que es la Iglesia (cf. Za
8,9). «¡He aquí la semilla de la
paz!» (Za 8,12); ¡he aquí la semilla de
la alegría! Esa paz y esa alegría que
el mundo no puede dar, pero que el
Señor Jesús ha prometido a sus
discípulos, y se la ha entregado como



Resucitado, en el poder del Espíritu
Santo.

Andrés y Pedro han escuchado esta
promesa, han recibido este don. Eran
hermanos de sangre, pero el
encuentro con Cristo los ha
transformado en hermanos en la fe y
en la caridad. Y en esta tarde gozosa,
en esta vigilia de oración, quisiera
decir sobre todo: hermanos en la
esperanza, y la esperanza no
defrauda. Qué gracia, Santidad,
poder ser hermanos en la esperanza
del Señor Resucitado. Qué gracia – y
qué responsabilidad – poder caminar
juntos en esta esperanza, sostenidos
por la intercesión de los santos
hermanos, los Apóstoles Andrés y
Pedro. Y saber que esta esperanza
común no defrauda, porque no se
funda en nosotros y nuestras pobres
fuerzas, sino en la fidelidad de Dios.

Con esta esperanza gozosa, llena de
gratitud y anhelante espera, expreso



a Vuestra Santidad, a todos los
presentes y a la Iglesia de
Constantinopla mis mejores deseos,
cordiales y fraternos, en la fiesta del
santo Patrón. Y le pido un favor: Me
bendiga y bendiga la Iglesia de
Roma.

* * *

Homilía en la catedral católica del
Espíritu Santo (Estambul)

Sábado 29 de noviembre de 2014

En el Evangelio, Jesús se presenta al
hombre sediento de salvación como
la fuente a la que acudir, la roca de la
que el Padre hace surgir ríos de agua
viva para todos los que creen en él
(cf. Jn 7,38). Con esta profecía,
proclamada públicamente en
Jerusalén, Jesús anuncia el don del
Espíritu Santo que recibirán sus
discípulos después de su
glorificación, es decir, su muerte y
resurrección (cf. v. 39).



El Espíritu Santo es el alma de la
Iglesia. Él da la vida, suscita los
diferentes carismas que enriquecen
al Pueblo de Dios y, sobre todo, crea
la unidad entre los creyentes: de
muchos, hace un solo cuerpo, el
cuerpo de Cristo. Toda la vida y la
misión de la Iglesia dependen del
Espíritu Santo; él realiza todas las
cosas.

La misma profesión de fe, como nos
recuerda san Pablo en la primera
Lectura de hoy, sólo es posible
porque es sugerida por el Espíritu
Santo: «Nadie puede decir: “¡Jesús es
el Señor!", sino por el Espíritu
Santo» (1 Co 12,3b). Cuando rezamos,
es porque el Espíritu Santo inspira en
nosotros la oración en el corazón.
Cuando rompemos el cerco de
nuestro egoísmo, salimos de nosotros
mismos y nos acercamos a los demás
para encontrarlos, escucharlos,
ayudarlos, es el Espíritu de Dios que
nos ha impulsado. Cuando



descubrimos en nosotros una
extraña capacidad de perdonar, de
amar a quien no nos quiere, es el
Espíritu el que nos ha impregnado.
Cuando vamos más allá de las
palabras de conveniencia y nos
dirigimos a los hermanos con esa
ternura que hace arder el corazón,
hemos sido sin duda tocados por el
Espíritu Santo.

Es verdad, el Espíritu Santo suscita
los diferentes carismas en la Iglesia;
en apariencia, esto parece crear
desorden, pero en realidad, bajo su
guía, es una inmensa riqueza, porque
el Espíritu Santo es el Espíritu de
unidad, que no significa
uniformidad. Sólo el Espíritu Santo
puede suscitar la diversidad, la
multiplicidad y, al mismo tiempo,
producir la unidad. Cuando somos
nosotros quienes deseamos crear la
diversidad, y nos encerramos en
nuestros particularismos y
exclusivismos, provocamos la



división; y cuando queremos hacer la
unidad según nuestros planes
humanos, terminamos implantando
la uniformidad y la homogeneidad.
Por el contrario, si nos dejamos guiar
por el Espíritu, la riqueza, la
variedad, la diversidad nunca crean
conflicto, porque él nos impulsa a
vivir la variedad en la comunión de
la Iglesia.

Los diversos miembros y carismas
tienen su principio armonizador en
el Espíritu de Cristo, que el Padre ha
enviado y sigue enviando, para
edificar la unidad entre los
creyentes. El Espíritu Santo hace la
unidad de la Iglesia: unidad en la fe,
unidad en la caridad, unidad en la
cohesión interior. La Iglesia y las
Iglesias están llamadas a dejarse
guiar por el Espíritu Santo,
adoptando una actitud de apertura,
docilidad y obediencia. Es él el que
armoniza la Iglesia. Me viene a la
mente aquella bella palabra de san



Basilio, el Grande: «Ipse harmonia
est», él mismo es la armonia.

Es una visión de esperanza, pero al
mismo tiempo fatigosa, pues siempre
tenemos la tentación de poner
resistencia al Espíritu Santo, porque
trastorna, porque remueve, hace
caminar, impulsa a la Iglesia a seguir
adelante. Y siempre es más fácil y
cómodo instalarse en las propias
posiciones estáticas e inamovibles.
En realidad, la Iglesia se muestra fiel
al Espíritu Santo en la medida en que
no pretende regularlo ni
domesticarlo. Y también la Iglesia se
muestra fiel al Espíritu Santo cuando
deja de lado la tentación de mirarse a
sí misma.

Y nosotros, los cristianos, nos
convertimos en auténticos discípulos
misioneros, capaces de interpelar las
conciencias, si abandonamos un
estilo defensivo para dejarnos



conducir por el Espíritu. Él es
frescura, fantasía, novedad.

Nuestras defensas pueden
manifestarse en una confianza
excesiva en nuestras ideas, nuestras
fuerzas – pero así se deriva hacia el
pelagianismo –, o en una actitud de
ambición y vanidad. Estos
mecanismos de defensa nos impiden
comprender verdaderamente a los
demás y estar abiertos a un diálogo
sincero con ellos. Pero la Iglesia que
surge en Pentecostés recibe en
custodia el fuego del Espíritu Santo,
que no llena tanto la mente de ideas,
sino que hace arder el corazón; es
investida por el viento del Espíritu
que no transmite un poder, sino que
dispone para un servicio de amor, un
lenguaje que todos pueden entender.

En nuestro camino de fe y de vida
fraterna, cuanto más nos dejemos
guiar con humildad por el Espíritu
del Señor, tanto mejor superaremos



las incomprensiones, las divisiones y
las controversias, y seremos signo
creíble de unidad y de paz. Signo
creíble de que Nuestro Señor ha
resucitado, está vivo.

Con esta gozosa certeza, los abrazo a
todos ustedes, queridos hermanos y
hermanas: al Patriarca Siro-Católico,
al Presidente de la Conferencia
Episcopal, el Vicario Apostólico,
Mons. Pelâtre, a los demás obispos y
Exarcas, a los presbíteros y diáconos,
a las personas consagradas y fieles
laicos pertenecientes a las diferentes
comunidades y a los diversos ritos de
la Iglesia Católica. Deseo saludar con
afecto fraterno al Patriarca de
Constantinopla, Su Santidad
Bartolomé I, al Metropolita Siro-
Ortodoxo, al Vicario Patriarcal
Armenio Apostólico y a los
representantes de las comunidades
protestantes, que han querido rezar
con nosotros durante esta
celebración. Les expreso mi



reconocimiento por este gesto
fraterno. Envío un saludo afectuoso
al Patriarca Armenio Apostólico,
Mesrob II, asegurándole mis
oraciones.

Hermanos y hermanas, dirijámonos
a la Virgen María, la Santa Madre de
Dios. Junto a ella, que oraba en el
cenáculo con los Apóstoles en espera
de Pentecostés, roguemos al Señor
para que envíe su Santo Espíritu a
nuestros corazones y nos haga
testigos de su Evangelio en todo el
mundo. Amén.

* * *

Visita al Presidente de Asuntos
Religiosos de Turquía

Ankara, Viernes 28 de noviembre de
2014

Es para mí un motivo de alegría
encontrarles hoy, durante mi visita a
su país. Agradezco al señor



Presidente de este importante
Organismo por la cordial invitación,
que me ofrece la ocasión estar con
los dirigentes políticos y religiosos,
musulmanes y cristianos.

Es tradición que los Papas, cuando
viajan a otros países como parte de
su misión, se encuentren también
con las autoridades y las
comunidades de otras religiones. Sin
esta apertura al encuentro y al
diálogo, una visita papal no
respondería plenamente a su
finalidad, como yo la entiendo, en la
línea de mis venerados predecesores.
En esta perspectiva, me complace
recordar de manera especial el
encuentro que tuvo el Papa
Benedicto XVI en este mismo lugar,
en noviembre de 2006.

En efecto, las buenas relaciones y el
diálogo entre los dirigentes religiosos
tiene gran importancia. Representa
un claro mensaje dirigido a las



respectivas comunidades para
expresar que el respeto mutuo y la
amistad son posibles, no obstante las
diferencias. Esta amistad, además de
ser un valor en sí misma, adquiere
especial significado y mayor
importancia en tiempos de crisis,
como el nuestro, crisis que en
algunas zonas del mundo se
convierten en auténticos dramas
para poblaciones enteras.

Hay efectivamente guerras que
siembran víctimas y destrucción;
tensiones y conflictos interétnicos e
interreligiosos; hambre y pobreza
que afligen a cientos de millones de
personas; daños al ambiente natural,
al aire, al agua, a la tierra.

La situación en el Medio Oriente es
verdaderamente trágica,
especialmente en Irak y Siria. Todos
sufren las consecuencias de los
conflictos y la situación humanitaria
es angustiosa. Pienso en tantos niños,



en el sufrimiento de muchas madres,
en los ancianos, los desplazados y
refugiados, en la violencia de todo
tipo. Es particularmente preocupante
que, sobre todo a causa de un grupo
extremista y fundamentalista,
enteras comunidades, especialmente
– aunque no sólo – cristianas y
yazidíes, hayan sufrido y sigan
sufriendo violencia inhumana a
causa de su identidad étnica y
religiosa. Se los ha sacado a la fuerza
de sus hogares, tuvieron que
abandonar todo para salvar sus vidas
y no renegar de la fe. La violencia ha
llegado también a edificios sagrados,
monumentos, símbolos religiosos y al
patrimonio cultural, como queriendo
borrar toda huella, toda memoria del
otro.

Como dirigentes religiosos, tenemos
la obligación de denunciar todas las
violaciones de la dignidad y de los
derechos humanos. La vida humana,
don de Dios Creador, tiene un



carácter sagrado. Por tanto, la
violencia que busca una justificación
religiosa merece la más enérgica
condena, porque el Todopoderoso es
Dios de la vida y de la paz. El mundo
espera de todos aquellos que dicen
adorarlo, que sean hombres y
mujeres de paz, capaces de vivir
como hermanos y hermanas, no
obstante la diversidad étnica,
religiosa, cultural o ideológica.

A la denuncia debe seguir el trabajo
común para encontrar soluciones
adecuadas. Esto requiere la
colaboración de todas las partes:
gobiernos, dirigentes políticos y
religiosos, representantes de la
sociedad civil y todos los hombres y
mujeres de buena voluntad. En
particular, los responsables de las
comunidades religiosas pueden
ofrecer la valiosa contribución de los
valores que hay en sus respectivas
tradiciones. Nosotros, los
musulmanes y los cristianos, somos



depositarios de inestimables
riquezas espirituales, entre las cuales
reconocemos elementos de
coincidencia, aunque vividos según
las propias tradiciones: la adoración
de Dios misericordioso, la referencia
al patriarca Abraham, la oración, la
limosna, el ayuno... elementos que,
vividos de modo sincero, pueden
transformar la vida y dar una base
segura a la dignidad y la fraternidad
de los hombres. Reconocer y
desarrollar esto que nos acomuna
espiritualmente – mediante el
diálogo interreligioso – nos ayuda
también a promover y defender en la
sociedad los valores morales, la paz y
la libertad (cf. Juan Pablo II, A la
comunidad católica de Ankara, 29
noviembre 1979). El común
reconocimiento de la sacralidad de la
persona humana sustenta la
compasión, la solidaridad y la ayuda
efectiva a los que más sufren. A este
propósito, quisiera expresar mi
aprecio por todo lo que el pueblo



turco, los musulmanes y los
cristianos, están haciendo en favor
de los cientos de miles de personas
que huyen de sus países a causa de
los conflictos. Hay dos millones. Y
esto es un ejemplo concreto de cómo
trabajar juntos para servir a los
demás, un ejemplo que se ha de
alentar y apoyar.

He sabido con satisfacción de las
buenas relaciones y de la
colaboración entre la Diyanet y el
Consejo Pontificio para el Diálogo
Interreligioso. Espero que continúen
y se consoliden, por el bien de todos,
porque toda iniciativa de diálogo
auténtico es signo de esperanza para
un mundo tan necesitado de paz,
seguridad y prosperidad. Y también
después del diálogo con el Señor
Presidente, espero que este diálogo
interreligioso se haga creativo de
nuevas formas.



Señor Presidente, expreso
nuevamente gratitud a usted y a sus
colaboradores por este encuentro,
que llena de gozo mi corazón.
Agradezco también a todos ustedes
su presencia y las oraciones que
tendrán la bondad que ofrecer por
mi servicio. Por mi parte, les aseguro
que yo rogaré igualmente por
ustedes. Que el Señor nos bendiga a
todos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/viaje-de-
francisco-a-turquia/ (31/12/2025)

https://opusdei.org/es-do/article/viaje-de-francisco-a-turquia/
https://opusdei.org/es-do/article/viaje-de-francisco-a-turquia/
https://opusdei.org/es-do/article/viaje-de-francisco-a-turquia/

	Viaje de Francisco a Turquía

