opusdei.org

Tema 6. La Creacion

La doctrina de la Creacion
constituye la primera respuesta
a los interrogantes
fundamentales sobre nuestro
origen y nuestro fin.

26/12/2016

PDF» La Creacion
RTF» La Creacion

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrdonico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

Kok kkk


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/6.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/6.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

Introduccion

La importancia de la verdad de la
creacion estriba en que es «el
fundamento de todos los designios
salvificos de Dios; [...] el comienzo de
la historia de la salvacion, que
culmina en Cristo» (Compendio, 51).
Tanto la Biblia (Gn 1,1) como el Credo
inician con la confesion de fe en el
Dios Creador.

A diferencia de los otros grandes
misterios de nuestra fe (la Trinidad y
la Encarnacion), la creacion es «la
primera respuesta a los
interrogantes fundamentales sobre
nuestro origen y nuestro

fin» (Compendio, 51), que el espiritu
humano ya se plantea y, en parte,
puede también responder, como
muestra la reflexion filosofica; y los
relatos de los origenes pertenecientes
a la cultura religiosa de tantos
pueblos (cfr. Catecismo, 285), no
obstante, la especificidad de la



nocion de creacion solo se captoé de
hecho con la revelacion
judeocristiana.

La creacion es, pues, un misterio de
fe y, ala vez, una verdad accesible a
la razon natural (cfr. Catecismo, 286).
Esta peculiar posicion entre fe y
razon, hace de la creaciéon un buen
punto de partida en la tarea de
evangelizacion y de didlogo que los
cristianos estan siempre —
particularmente en nuestros dias [1]
—llamados a realizar, como ya
hiciera San Pablo en el Aredpago de
Atenas (Hch 17,16-34).

Se suele distinguir entre el acto
creador de Dios (la creacion active
sumpta), y la realidad creada, que es
efecto de tal accion divina (la
creacion passive sumpta) [2].
Siguiendo este esquema se exponen a
continuacion los principales aspectos
dogmaticos de la creacion.

1. El acto creador



1.1. «La creacion es obra comun de
la Santisima Trinidad» (Catecismo,
292)

La Revelacion presenta la accion
creadora de Dios como fruto de su
omnipotencia, de su sabiduria y de
su amor. Se suele atribuir
especialmente la creacion al Padre
(cfr. Compendio, 52), asi como la
redencion al Hijo y la santificacion al
Espiritu Santo. Al mismo tiempo, las
obras ad extra de la Trinidad (la
primera de ellas, la creacion) son
comunes a todas las Personas, y por
eso cabe preguntarse por el papel
especifico de cada Persona en la
creacion, pues «cada persona divina
realiza la obra comun segun su
propiedad personal» (Catecismo,
258). Este es el sentido de la
igualmente tradicional apropiacion
de los atributos esenciales
(omnipotencia, sabiduria, amor)
respectivamente al obrar creador del
Padre, del Hijo y del Espiritu Santo.



En el Simbolo
nicenoconstantinopolitano
confesamos nuestra fe «en un solo
Dios, Padre omnipotente, creador del
cielo y de la tierra»; «en un solo
Sefior Jesucristo [...] por quien todo
fue hecho»; y en el Espiritu Santo
«Serior y dador de vida» (DH 150). La
fe cristiana habla, por tanto, no
solamente de una creacion ex nihilo,
de la nada, que indica la
omnipotencia de Dios Padre; sino
también de una creacion hecha con
inteligencia, con la sabiduria de Dios
—el Logos por medio del cual todo fue
hecho (Jn 1,3)-; y de una creacion ex
amore (GS 19), fruto de la libertad y
del amor que es Dios mismo, el
Espiritu que procede del Padre y del
Hijo. En consecuencia, las
procesiones eternas de las Personas
estan en la base de su obrar creador

[3].

Asi como no hay contradiccion entre
la unicidad de Dios y su ser tres



personas, de modo analogo no se
contrapone la unicidad del principio
creador con la diversidad de los
modos de obrar de cada una de las
Personas.

«Creador del cielo y de la tierra»

«“En el principio, Dios creo el cielo y
la tierra”: tres cosas se afirman en
estas primeras palabras de la
Escritura: el Dios eterno ha dado
principio a todo lo que existe fuera
de él. Fl solo es creador (el verbo
“crear” —en hebreo bara - tiene
siempre por sujeto a Dios). La
totalidad de lo que existe (expresada
por la formula “el cielo y la tierra”)
depende de aquel que le da el

ser» (Catecismo, 290).

Sélo Dios puede crear en sentido
propio [4], 1o cual implica originar
las cosas de la nada ( ex nihilo) y no a
partir de algo preexistente; para ello
se requiere una potencia activa
infinita, que solo a Dios corresponde



(cfr. Catecismo, 296-298). Es
congruente, por tanto, apropiar la
omnipotencia creadora al Padre, ya
que él es en la Trinidad —-segun una
clasica expresion- fons et origo, es
decir, la Persona de quien proceden
las otras dos, principio sin principio.

La fe cristiana afirma que la
distincion fundamental en la
realidad es la que se da entre Dios y
sus criaturas. Esto supuso una
novedad en los primeros siglos, en
los que la polaridad entre materia y
espiritu daba pie a visiones
inconciliables entre si (materialismo
y espiritualismo, dualismo y
monismo). El cristianismo rompio
estos moldes, sobre todo con su
afirmacion de que también la
materia (al igual que el espiritu) es
creacion del unico Dios trascendente.
Mas adelante, Santo Tomas
desarrollé una metafisica de la
creacion que describe a Dios como el
mismo Ser subsistente (Ipsum Esse



Subsistens). Como causa primera, es
absolutamente trascendente al
mundo; y, a la vez, en virtud de la
participacion de su ser en las
criaturas, esta presente intimamente
en ellas, las cuales dependen en todo
de quien es la fuente del ser. Dios es
superior summo meo y al mismo
tiempo, intimior intimo meo (San
Agustin, Confesiones, 3,6,11; cfr.
Catecismo, 300).

«Por quien todo fue hecho»

La literatura sapiencial del AT
presenta el mundo como fruto de la
sabiduria de Dios (cfr. Sb 9,9). «Este
no es producto de una necesidad
cualquiera, de un destino ciego o del
azar» (Catecismo, 295), sino que tiene
una inteligibilidad que la razon
humana, participando en la luz del
Entendimiento divino, puede captar,
no sin esfuerzo y en un espiritu de
humildad y de respeto ante el
Creador y su obra (cfr. Jb 42,3; cfr.



Catecismo, 299). Este desarrollo llega
a su expresion plena en el NT: al
identificar al Hijo, Jesucristo, con el
Logos (cfr. Jn 1,1ss), afirma que la
sabiduria de Dios es una Persona, el
Verbo encarnado, por quien todo fue
hecho (Jn 1,3). San Pablo formula
esta relacion de lo creado con Cristo,
aclarando que todas las cosas han
sido creadas en €l, por medio de ély
en vista de él (Col 1,16-17).

Hay, pues, una razon creadora en el
origen del cosmos (cfr. Catecismo,
284) [5]. El cristianismo tiene desde
el comienzo una confianza grande en
la capacidad de la razon humana de
conocer; y una enorme seguridad en
que jamas la razon (cientifica,
filosofica, etc.) podra llegar a
conclusiones contrarias a la fe, pues
ambas provienen de un mismo
origen.

No es infrecuente encontrarse con
algunos que plantean falsas



disyuntivas, como por ejemplo, entre
creacion y evolucion. En realidad,
una adecuada epistemologia no sdlo
distingue los &mbitos propios de las
ciencias naturales y de la fe, sino que
ademas reconoce en la filosofia un
necesario elemento de mediacion,
pues las ciencias, con su método y
objeto propios, no cubren todo el
ambito de la razon humana; y la fe,
que se refiere al mismo mundo del
que hablan las ciencias, necesita para
formularse y entrar en didlogo con la
racionalidad humana de categorias
filosoficas [6].

Es logico, pues, que la Iglesia desde el
inicio buscara el dialogo con la
razon: una razon consciente de su
caracter creado, pues no se ha dado a
si misma la existencia, ni dispone
completamente de su futuro; una
razon abierta a lo que la trasciende,
en definitiva, a la Razon originaria.
Paraddjicamente, una razon cerrada
sobre si, que cree poder hallar



dentro de sila respuesta a sus
interrogantes mas profundos, acaba
por afirmar el sinsentido de la
existencia, y por no reconocer la
inteligibilidad de lo real (nihilismo,
irracionalismo, etc.).

«Sefior y dador de vida»

«Creemos que [el mundo] procede de
la voluntad libre de Dios que ha
querido hacer participar a las
criaturas de su ser, de su sabiduria y
de su bondad: “Porque tu has creado
todas las cosas; por tu voluntad lo
que no existia fue creado” (Ap 4,11).
[...] “Bueno es el Sefior para con
todos, y sus ternuras sobre todas sus
obras” (Sal 145,9)» (Catecismo, 295).
En consecuencia, «salida de la
bondad divina, la creacion participa
en esa bondad (“Y vio Dios que era
bueno [...] muy bueno”: Gn
1,4.10.12.18.21.31). Porque la
creacion es querida por Dios como
un don» (Catecismo, 299).



Este caracter de bondad y de don
libre permite descubrir en la
creacion la actuacion del Espiritu -
que «aleteaba sobre las aguas» (Gn
1,2)-, la Persona Don en la Trinidad,
Amor subsistente entre el Padre y el
Hijo. La Iglesia confiesa su fe en la
obra creadora del Espiritu Santo,
dador de vida y fuente de todo bien

[7].

La afirmacion cristiana de la libertad
divina creadora permite superar las
estrecheces de otras visiones que,
poniendo una necesidad en Dios,
acaban por sostener un fatalismo o
determinismo. No hay nada, ni
“dentro” ni “fuera” de Dios, que le
obligue a crear. ¢{Cudl es entonces el
fin que le mueve? ;Qué se ha
propuesto al crearnos?

1.2. «<El mundo ha sido creado para
la gloria de Dios»(Concilio
Vaticano I)



Dios ha creado todo «no para
aumentar su gloria sino para
manifestarla y comunicarla» (San
Buenaventura, Sent., 2,1,2,2,1). El
Concilio Vaticano I (1870) ensefia que
«en su bondad y por su fuerza
todopoderosa, no para aumentar su
bienaventuranza, ni para adquirir su
perfeccion, sino para manifestarla
por los bienes que otorga a sus
criaturas, el solo verdadero Dios, en
su libérrimo designio, en el comienzo
del tiempo, creo de la nada a la vez
una y otra criatura, la espiritual y la
corporal» (DS 3002; cfr. Catecismo,
293).

«La gloria de Dios consiste en que se
realice esta manifestacion y esta
comunicacion de su bondad para las
cuales el mundo ha sido creado.
Hacer de nosotros “hijos adoptivos
por medio de Jesucristo, segun el
beneplacito de su voluntad, para
alabanza de la gloria de su gracia” (Ef
1,5-6): “Porque la gloria de Dios es el



hombre vivo, y la vida del hombre es
la vision de Dios” (San Ireneo,
Adversus haereses ,

4,20,7)» (Catecismo, 294).

Lejos de una dialéctica de principios
contrapuestos (como ocurre en el
dualismo de corte maniqueo, y
también en el idealismo monista
hegeliano), afirmar la gloria de Dios
como fin de la creacion no comporta
una negacion del hombre, sino un
presupuesto indispensable para su
realizacion. El optimismo cristiano
hunde sus raices en la exaltacion
conjunta de Dios y del hombre: «el
hombre es grande solo si Dios es
grande» [8]. Se trata de un optimismo
y una ldgica que afirman la absoluta
prioridad del bien, pero que no por
ello son ciegos ante la presencia del
mal en el mundo y en la historia.

1.3. Conservacion y providencia. El
mal



La creacion no se reduce a los
comienzos; una vez «realizada la
creacion, Dios no abandona su
criatura a ella misma. No sélo le da el
ser y el existir, sino que la mantiene
a cada instante en el ser, le da el
obrar y la lleva a su

término» (Catecismo, 301). La
Sagrada Escritura compara esta
actuacion de Dios en la historia con
la accion creadora (cfr. Is 44,24; 45,8;
51,13). La literatura sapiencial
explicita la accidon de Dios que
mantiene en la existencia a sus
criaturas. «Y ¢como habria
permanecido algo si no hubieses
querido? ¢Como se habria
conservado lo que no hubieses
llamado?» (Sbh 11,25). San Pablo va
mas lejos y atribuye esta accion
conservadora a Cristo: «él existe con
anterioridad a todo, y todo tiene en €l
su consistencia» (Col 1,17).

El Dios cristiano no es un relojero o
arquitecto que, tras haber realizado



su obra, se desentiende de ella. Estas
imagenes son propias de una
concepcion deista, segun la cual Dios
no se inmiscuye en los asuntos de
este mundo. Pero esto supone una
distorsion del auténtico Dios creador,
pues separan drasticamente la
creacion de la conservacion y
gobierno divino del mundo [9].

La nocién de conservacion “hace de
puente” entre la accion creadoray el
gobierno divino del mundo
(providencia). Dios no solo crea el
mundo y lo mantiene en la
existencia, sino que ademas
«conduce a sus criaturas a la
perfeccién ultima, a la que El mismo
las ha llamado» (Compendio, 55). La
Sagrada Escritura presenta la
soberania absoluta de Dios, y
testimonia constantemente su
cuidado paterno, tanto en las cosas
mas pequefas como en los grandes
acontecimientos de la historia (cfr.
Catecismo, 303). En este contexto,



Jesus se revela como la providencia
“encarnada” de Dios, que atiende
como Buen Pastor las necesidades
materiales y espirituales de los
hombres (Jn 10,11.14-15; Mt 14,13-14,
etc.) y nos ensefia a abandonarnos a
su cuidado (Mt 6,31-33).

SiDios crea, sostiene y dirige todo
con bondad, ¢de donde proviene el
mal? «A esta pregunta tan
apremiante como inevitable, tan
dolorosa como misteriosa no se
puede dar una respuesta simple. El
conjunto de la fe cristiana constituye
la respuesta a esta pregunta [...]. No
hay un rasgo del mensaje cristiano
que no sea en parte una respuesta a
la cuestion del mal» (Catecismo, 309).

La creacion no esta acabada desde el
principio, sino que Dios la hizo in
statu viae, es decir, hacia una meta
ultima todavia por alcanzar. Para la
realizacion de sus designios, Dios se
sirve del concurso de sus criaturas, y



concede a los hombres una
participacion en su providencia,
respetando su libertad aun cuando
obran mal (cfr. Catecismo, 302, 307,
311). Lo realmente sorprendente es
que Dios «en su providencia
todopoderosa puede sacar un bien de
las consecuencias de un

mal» (Catecismo, 312). Es una
misteriosa pero grandisima verdad
que «todo coopera al bien de los que
aman a Dios» (Rm 8,28) [10].

La experiencia del mal parece
manifestar una tension entre la
omnipotencia y la bondad divinas en
su actuacion en la historia. Aquélla
recibe respuesta, ciertamente
misteriosa, en el evento de la Cruz de
Cristo, que revela el “modo de ser” de
Dios, y es por tanto fuente de
sabiduria para el hombre (sapientia
Cructs).

1.4. Creacion y salvacion



La creacion es «el primer paso hacia
la Alianza del Dios unico con su
pueblo» (Compendio, 51). En la Biblia
la creacion estd abierta a la
actuacion salvifica de Dios en la
historia, que tiene su plenitud en el
misterio pascual de Cristo, y que
alcanzara su perfeccion final al final
de los tiempos. La creacion esta
hecha con miras al sabado, el
séptimo dia en que el Sefior
descanso, dia en que culmina la
primera creacion y que se abre al
octavo dia en que comienza una obra
todavia mdas maravillosa: la
Redencién, la nueva creacion en
Cristo (2 Co 5,7; cfr. Catecismo,
345-349).

Se muestra asi la continuidad y
unidad del designio divino de
creacion y redencion. Entre ambas
no hay ningun hiato, pues el pecado
de los hombres no ha corrompido
totalmente la obra divina, sino un
vinculo. La relacion entre ambas -



creacion y salvacion- puede
expresarse diciendo que, por una
parte, la creacion es el primer
acontecimiento salvifico; y por otra
que, la salvacion redentora tiene las
caracteristicas de una nueva
creacion. Esta relacion ilumina
importantes aspectos de la fe
cristiana, como la ordenacion de la
naturaleza a la gracia o la existencia
de un unico fin sobrenatural del
hombre.

2. Larealidad creada

El efecto de la accion creadora de
Dios es la totalidad del mundo
creado, “cielos y tierra” (Gn 1,1).
Dios es «Creador de todas las cosas,
de las visibles y de las invisibles,
espirituales y corporales; que por su
omnipotente virtud a la vez desde el
principio del tiempo cre6 de la nada
a una y otra criatura, la espiritual y
la corporal, es decir, la angélica y la
mundana, y después la humana,



como comun, compuesta de espiritu
y de cuerpo» [11].

El cristianismo supera tanto el
monismo (que afirma que la materia
y el espiritu se confunden, que la
realidad de Dios y del mundo se
identifican), como el dualismo (segun
el cual materia y espiritu son
principios originarios opuestos).

La accion creadora pertenece a la
eternidad de Dios, pero el efecto de
tal accion esta marcado por la
temporalidad. La Revelacion afirma
que el mundo ha sido creado como
mundo con un inicio temporal [12],
es decir, que el mundo ha sido
creado junto con el tiempo, lo cual se
muestra muy congruente con la
unidad del designio divino de
revelarse en la historia de la
salvacion.

2.1. El mundo espiritual: los
angeles



«La existencia de seres espirituales,
no corporales, que la Sagrada
Escritura llama habitualmente
angeles, es una verdad de fe. E1
testimonio de la Escritura es tan
claro como la unanimidad de la
Tradicion» (Catecismo, 328). Ambos
los muestran en su doble funcion de
alabar a Dios y ser mensajeros de su
designio salvador. E1 NT presenta a
los angeles en relacion con Cristo:
creados por medio de él y en vista de
él (Col 1,16), rodean la vida de Jesus
desde su nacimiento hasta la
Ascension, siendo los anunciadores
de su segunda venida gloriosa (cfr.
Catecismo, 333).

Asimismo, también estan presentes
desde el inicio de la vida de la Iglesia,
la cual se beneficia de su ayuda
poderosa, y en su liturgia se une a
ellos en la adoracion a Dios. La vida
de cada hombre esta acompafiada
desde su nacimiento por un angel



que lo protege y conduce a la Vida
(cfr. Catecismo, 334-336).

La teologia (especialmente Santo
Tomads de Aquino, el Doctor Angélico)
y el magisterio de la Iglesia han
profundizado en la naturaleza de
estos seres puramente espirituales,
dotados de inteligencia y voluntad,
afirmando que son criaturas
personales e inmortales, que superan
en perfeccion a todas las criaturas
visibles (cfr. Catecismo, 330).

Los angeles fueron creados en un
estado de prueba. Algunos se
rebelaron irrevocablemente contra
Dios. Caidos en el pecado, Satan y los
otros demonios —que habian sido
creados buenos, pero por si mismos
se hicieron malos- instigaron a
nuestros primeros padres para que
pecaran (cfr. Catecismo, 391-395).

2.2. E]l mundo material



Dios «ha creado el mundo visible en
toda su riqueza, su diversidad y su
orden. La Escritura presenta la obra
del Creador simbdlicamente como
una secuencia de seis dias “de
trabajo divino” que terminan en el
reposo del dia séptimo ( Gn

1,1-2,4)» (Catecismo , 337). «La Iglesia
ha debido, en repetidas ocasiones,
defender la bondad de la creacion,
comprendida la del mundo material
(cfr. DS 286; 455-463; 800; 1333;
3002)» (Catecismo , 299).

«Por la condicion misma de la
creacion, todas las cosas estan
dotadas de firmeza, verdad y bondad
propias y de un orden» (GS 36,2). La
verdad y bondad de lo creado
proceden del unico Dios Creador que
es a la vez Trino. Asi, el mundo
creado es un cierto reflejo de la
actuacion de las Personas divinas:
«en todas las criaturas se encuentra
una representacion de la Trinidad a
modo de vestigio» [13].



El cosmos tiene una belleza y una
dignidad en cuanto que es obra de
Dios. Hay una solidaridad y una
jerarquia entre los seres, lo cual ha
de llevar a una actitud contemplativa
de respeto hacia lo creado y las leyes
naturales que lo rigen (cfr.
Catecismo, 339, 340, 342, 354).
Ciertamente el cosmos ha sido
creado para el hombre, que ha
recibido de Dios el mandato de
dominar la tierra (cfr. Gn 1,28). Tal
mandato no es una invitacion a la
explotacion despotica de la
naturaleza, sino a participar en el
poder creador de Dios: mediante su
trabajo el hombre colabora en el
perfeccionamiento de la creacion.

El cristiano comparte las justas
exigencias que la sensibilidad
ecoldgica ha puesto de manifiesto en
las ultimas décadas, sin caer en una
vaga divinizacion del mundo, y
afirmando la superioridad del
hombre sobre el resto de los seres



como «cumbre de la obra de la
creacion» (Catecismo, 343).

2.3. El hombre

Las personas humanas gozan de una
peculiar posicion en la obra creadora
de Dios, al participar a la vez de la
realidad material y espiritual. Solo
de él nos dice la Escritura que Dios lo
creod «a su imagen y semejanza» (Gn
1,26). Ha sido puesto por Dios a la
cabeza de la realidad visible, y goza
de una dignidad especial, pues «de
todas las criaturas visibles, solo el
hombre es capaz de conocer y amar
a su Creador; es la Unica criatura en
la tierra que Dios ama por si misma;
solo el hombre esta llamado a
participar por el conocimiento y el
amor en la vida de Dios. Para este fin
ha sido creado y ésta es la razon
fundamental de su

dignidad» (Catecismo, 356; cfr.
ibidem, 1701-1703).



Hombre y mujer, en su diversidad y
complementariedad, queridas por
Dios, gozan de la misma dignidad de
personas (cfr. Catecismo, 357, 369,
372). En ambos, se da una union
sustancial de cuerpo y alma, siendo
ésta la forma del cuerpo. Al ser
espiritual, el alma humana es creada
inmediatamente por Dios (no es
“producida” por los padres, ni
tampoco es preexistente), y es
inmortal (cfr. Catecismo , 366).
Ambos puntos (espiritualidad e
inmortalidad) pueden ser mostrados
filosoficamente. Por tanto, es un
reduccionismo afirmar que el
hombre procede exclusivamente de
la evolucion bioldgica
(evolucionismo absoluto). En la
realidad hay saltos ontologicos que
no puede explicarse sdlo con la
evolucion. La conciencia moral y la
libertad del hombre, por ejemplo,
manifiestan su superioridad sobre el
mundo material, y son muestra de su
especial dignidad.



La verdad de la creacion ayuda a
superar tanto la negacion de la
libertad (determinismo) como el
extremo contrario de una exaltacion
indebida de la misma: la libertad
humana es creada, no absoluta, y
existe en mutua dependencia con la
verdad y el bien. El suefio de una
libertad como puro podery
arbitrariedad responde a una imagen
deformada no solo del hombre sino
también de Dios.

Mediante su actividad y su trabajo, el
hombre participa del poder creador
de Dios [14]. Ademas, su inteligencia
y voluntad son una participacion,
una chispa, de la sabiduria y amor
divinos. Mientras el resto del mundo
visible es mero vestigio de la
Trinidad, el ser humano constituye
una auténtica imago Trinitatis.

3. Algunas consecuencias practicas
de la verdad sobre la creacion



La radicalidad de la accion creadora
y salvadora divina exige del hombre
una respuesta que tenga ese mismo
caracter de totalidad: “amaras al
Sefior tu Dios con todo tu corazon,
con toda tu alma, con todas tus
fuerzas” (Dt 6,5; cfr. Mt 22,37; Mc
12,30; Lc 10,27). En esta
correspondencia se encuentra la
verdadera felicidad, lo unico que
plenifica su libertad.

A la vez, la universalidad de la accion
divina tiene un sentido tanto
intensivo como extensivo: Dios crea y
salva a todo el hombre y a todos los
hombres. Corresponder a la llamada
de Dios a amarle con todo nuestro
ser estd intrinsecamente unido a
llevar su amor a todo el mundo [15].

El conocimiento y admiracion del
poder, sabiduria y amor divinos
conduce al hombre a una actitud de
reverencia, adoracion y humildad, a
vivir en la presencia de Dios



sabiéndose hijo suyo. Al mismo
tiempo, la fe en la providencia lleva
al cristiano a una actitud de
confianza filial en Dios en todas las
circunstancias: con agradecimiento
ante los bienes recibidos, y con
sencillo abandono ante lo que pueda
parecer malo, pues Dios saca de los
males mayores bienes.

Consciente de que todo ha sido
creado para la gloria de Dios, el
cristiano procura conducirse en
todas sus acciones buscando el fin
verdadero que llena su vida de
felicidad: la gloria de Dios, no la
propia vanagloria. Se esfuerza por
rectificar la intencién en sus
acciones, de modo que pueda decirse
que el unico fin de su vida es éste:
Deo omnis gloria! [16]

Dios ha querido poner al hombre al
frente de su creacion otorgandole el
dominio sobre el mundo, de manera
que la perfeccione con su trabajo. La



actividad humana, puede ser por
tanto considerada como una
participacion en la obra divina
creadora.

La grandeza y belleza de las criaturas
suscita en las personas admiracion y
despierta en ellas la pregunta por el
origen y destino del mundo y del
hombre, haciéndoles entrever la
realidad de su Creador. El cristiano,
en su didlogo con los no creyentes,
puede suscitar estas preguntas para
que las inteligencias y los corazones
se abran a la luz del Creador.
Asimismo, en su didlogo con los
creyentes de las diversas religiones,
el cristiano encuentra en la verdad
de la creacion un excelente punto de
partida, pues se trata de una verdad
en parte compartida, y que
constituye la base para la afirmacion
de algunos valores morales
fundamentales de la persona.

Santiago Sanz



Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
279-374.

Compendio del Catecismo de la Iglesia
Catolica, 51-72.

DH, nn. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

Concilio Vaticano II, Gaudium et spes,
10-18, 19-21, 36-39.

Juan Pablo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, 181-218.

Lecturas recomendadas

San Agustin, Confesiones, libro XII.



Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae, 1, qq. 44-46.

San Josemaria, Homilia Amar al
mundo apasionadamente, en
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer, 113-123.

Joseph Ratzinger, Creacion y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

Juan Pablo II, Memoria e identidad,
La esfera de los libros, Madrid 2005.

[1] Entre otras muchas
intervenciones, cfr. Benedicto XVI,
Discurso a los miembros de la Curia
romana, 22-XI1-2005; Fe, razon 'y
universidad (Discurso en
Regensburg), 12-1X-2006; Angelus ,
28-1-2007.



[2] Cfr. Santo Tomas, De Potentia, q.
3, a. 3, co.; el Catecismo sigue este
mismo esquema.

[3] Cfr. Santo Tomas, Super Sent., lib.
1,d.14,q.1,a. 1, co.: «sonla causay
la razon de la procesion de las
criaturas».

[4] Por eso se dice que Dios no
necesita instrumentos para crear, ya
que ningun instrumento posee la
potencia infinita necesaria para
crear. De ahi también que, cuando se
habla por ejemplo del hombre como
creador o incluso como capaz de
participar en el poder creador de
Dios, el empleo del adjetivo
“creador” no es analdgico sino
metaforico.

[5] Este punto aparece con
frecuencia en las ensefianzas de
Benedicto XVI, por ejemplo, Homilia
en Regensburg, 12-IX-2006; Discurso
en Verona, 19-X-2006; Encuentro con



el clero de la didcesis de Roma, 22-
I1-2007; etc.

[6] Tanto el racionalismo cientificista
como el fideismo acientifico
necesitan una correccion desde la
filosofia. Ademas, se ha de evitar
asimismo la falsa apologética de
quien ve forzadas concordancias,
buscando en los datos que aporta la
ciencia una verificacion empirica o
una demostracion de las verdades de
fe, cuando, en realidad, como hemos
dicho, se trata de datos que
pertenecen a métodos y disciplinas
distintas.

[7] Cfr. Juan Pablo II, Carta Enciclica
Dominum et vivificantem, 18-V-1986,
10.

[8] Benedicto XVI, Homilia, 15-
VIII-2005.

[9] El deismo implica un error en la
nocion metafisica de creacion, pues
ésta, en cuanto donacion de ser, lleva



consigo una dependencia ontoldgica
por parte de la criatura, que no es
separable de su continuacion en el
tiempo. Ambas constituyen un
mismo acto, aun cuando podamos
distinguirlas conceptualmente: «la
conservacion de las cosas por Dios no
se da por alguna accion nueva, sino
por la continuacion de la accién que
da el ser, que es ciertamente una
accion sin movimiento y sin tiempo»
(Santo Tomas, Summa Theologiae, 1,
q. 104, a. 1, ad 3).

[10] En continuidad con la
experiencia de tantos santos de la
historia de la Iglesia, esta expresion
paulina se encontraba
frecuentemente en los labios de San
Josemaria, que vivia y animaba asi a
Vivir en una gozosa aceptacion de la
voluntad divina (cfr. San Josemaria,
Surco , 127; Via Crucis , IX, 4; Amigos
de Dios, 119). Por otra parte, el
ultimo libro de Juan Pablo IJ,
Memoria e identidad , constituye una



profunda reflexion sobre la
actuacion de la providencia divina
en la historia de los hombres, segun
aquella otra asercion de San Pablo:
«No te dejes vencer por el mal; antes
bien, vence al mal con el bien» (Rm
12, 21).

[11] Concilio Lateranense IV (1215),
DH 800.

[12] Asi lo ensefia el Concilio
Lateranense IV y, refiriéndose a él, el
Concilio Vaticano I (cfr.
respectivamente DH 800 y 3002). Se
trata de una verdad revelada, que la
razon no puede demostrar, como
ensefio Santo Tomads en la famosa
disputa medieval sobre la eternidad
del mundo: cfr. Contra Gentiles , lib.
2, cap. 31-38; y su opusculo filosofico
De aeternitate mundi.

[13] Santo Tomas, Summa Theologiae,
I, q. 45, a. 7, co.; cfr. Catecismo, 237.



[14] Cfr. San Josemaria, Amigos de
Dios, 57.

[15] Que el apostolado es la
superabundancia de la vida interior
(cfr. San Josemaria, Camino, 961), se
manifiesta como el correlato de la
dinamica ad intra — ad extra del
obrar divino, es decir, de la
intensidad del ser, de la sabiduria y
del amor trinitario que se desborda
hacia sus criaturas.

[16] Cfr. San Josemaria, Camino, 780;
Surco, 647; Forja, 611, 639, 1051.

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/tema-6-la-
creacion/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/tema-6-la-creacion/
https://opusdei.org/es-do/article/tema-6-la-creacion/
https://opusdei.org/es-do/article/tema-6-la-creacion/

	Tema 6. La Creación

