
opusdei.org

Tema 5. La
Providencia de Dios

Es lícito preguntarse por la
posibilidad y la efectividad de
las intervenciones divinas en
nuestro mundo. La aceptación
cotidiana de la providencia es
un acto de esperanza teologal,
que no excluye el ejercicio
responsable de la libertad, que
entra en el plan de Dios. La
providencia lleva al cristiano a
una actitud de confianza filial
en Dios en todas las
circunstancias.



01/10/2022

Sumario

1. Introducción: ¿puede Dios
intervenir en la historia?

2. Providencia y conservación

3. La Providencia en la Biblia

4. Providencia y libertad

5. El mal

6. Providencia y vida cristiana

- Bibliografía básica

1. Introducción: ¿puede Dios
intervenir en la historia?



Algunas formas de practicar la
religiosidad pueden constituir
auténticas deformaciones de la
imagen del Dios providente de la1
Biblia. Mientras todo va bien,
muchos casi ni se acuerdan de Dios,
pero cuando experimentan las
dificultades de la vida, se dirigen a
Dios como si se hubiera olvidado de
ellos, haciéndole culpable de los
males que les ocurren, y exigiéndole
una intervención urgente que ponga
fin a la situación de malestar. Es la
concepción de un Dios tapa-agujeros,
verdadera caricatura del Dios
revelado en las Escrituras.

Más allá de estas representaciones,
difundidas en mayor o menor
medida a nivel popular, es lícito
preguntarse por la posibilidad y la
efectividad de las intervenciones
divinas en nuestro mundo. Para
algunos, Dios no puede intervenir
por principio, pues una vez que ha
creado el mundo se ha retirado de él,



ya que éste funciona por su cuenta
con sus propias leyes; otros sostienen
que Dios interviene en algunos
momentos, sobre todo cuando hay
que corregir el rumbo de los
acontecimientos; hay, en fin, quien
piensa que Dios está constantemente
actuando en una creación frágil y
corrompida. Si fuera verdadera la
primera o la segunda opinión,
¿dónde quedaría la omnipotencia de
un Creador incapaz de dirigir su
obra? Si fuera correcta la última,
¿dónde quedaría la autonomía y la
libertad de las criaturas en su obrar?

2. Providencia y conservación

La creación no está acabada desde el
principio, sino que Dios la hizo in
statu viae, es decir, hacia una meta
última todavía por alcanzar. Por eso,
no se reduce a los comienzos; una
vez producida, «Dios no abandona su
criatura a ella misma. No sólo le da el
ser y el existir, sino que la mantiene



a cada instante en el ser, le da el
obrar y la lleva a su
término» (Catecismo, 301). La
Sagrada Escritura compara esta
actuación de Dios en la historia con
la acción creadora (cf. Is 44,24; 45,8;
51,13). La literatura sapiencial
explicita la acción de Dios que
mantiene en la existencia a sus
criaturas. «¿Cómo subsistiría algo, si
tú no lo quisieras?, o ¿cómo se
conservaría, si tú no lo hubieras
llamado?» (Sb 11,25). San Pablo va
más lejos y atribuye esta acción
conservadora a Cristo: «Él es anterior
a todo, y todo se mantiene en él» (Col
1,17).

El Dios cristiano no es un relojero o
arquitecto que, tras haber realizado
su obra, se desentiende de ella. Estas
imágenes son propias de una
concepción deísta, según la cual Dios
no se inmiscuye en los asuntos de
este mundo. Pero esto supone una
distorsión del auténtico Dios creador,



pues separa drásticamente la
creación de la conservación y
gobierno divino del mundo. El
deísmo implica un error en la noción
metafísica de creación, pues ésta, en
cuanto donación de ser, lleva consigo
una dependencia ontológica por
parte de la criatura, que no es
separable de su continuación en el
tiempo. Ambas constituyen un
mismo acto, aun cuando podamos
distinguirlas conceptualmente: «La
conservación de las cosas no la hace
Dios por una acción nueva, sino por
continuación de la misma acción por
la que les da el ser, la cual se efectúa
sin movimiento ni tiempo»[1]. La
noción de conservación, por tanto,
“hace de puente” entre la acción
creadora y el gobierno divino del
mundo (providencia). Dios no sólo
crea el mundo y lo mantiene en la
existencia, sino que además
«conduce a sus criaturas a la
perfección última, a la que Él mismo
las ha llamado» (Compendio, 55).



3. La Providencia en la Biblia

La Sagrada Escritura presenta la
soberanía absoluta de Dios, y
testimonia constantemente su
cuidado paterno, tanto en las cosas
más pequeñas como en los grandes
acontecimientos de la historia (cf.
Catecismo, 303). La autoridad del
Creador (“gobierna”) se expresa
como solicitud del Padre (“custodia”)
[2]. Los antiguos símbolos de la fe
aludían al aspecto del gobierno con
el término griego Pantokrator, que
debe entenderse en sintonía con la
imagen del Pastor: «El Señor es mi
pastor, nada me falta» (Sal 23 [22],1).
Cuidado y autoridad divina son
presididas por la sabiduría, que «se
despliega con vigor (fortiter) de un
confín a otro y todo lo gobierna con
acierto (suaviter)» (Sb 8,1). En el
Nuevo Testamento Jesús confirma
esta visión con sus acciones y con sus
enseñanzas. En efecto, se revela
como la providencia “encarnada” de



Dios, que atiende como Buen Pastor
las necesidades materiales y
espirituales de los hombres (Jn
10,11.14-15; Mt 14,13-14), y nos
enseña a abandonarnos a su cuidado
(Mt 6,31-33; Mt 10,29-31; Lc 12,24-31;
Lc 21,18). Así, el mismo Verbo que ha
creado, sostiene y guía todo, una vez
encarnado, muestra de un modo
visible su cuidado providente.

Con esto no hemos llegado todavía al
nivel más profundo de esta doctrina,
que se alcanza al observar que el
destino al que hemos sido llamados,
el Reino de Dios, es un designio del
Padre que precede a la creación,
porque «nos eligió en Cristo antes de
la fundación del mundo para que
fuésemos santos e intachables ante él
por el amor. Él nos ha destinado por
medio de Jesucristo, según el
beneplácito de su voluntad, a ser sus
hijos, para alabanza de la gloria de
su gracia» (Ef 1,4-6). «La
predestinación del hombre y del



mundo en Cristo, Hijo eterno del
Padre, confiere a toda la doctrina
sobre la Providencia Divina una
decisiva característica soteriológica y
escatológica»[3], situándola en un
nivel distinto de la concepción del
destino de los antiguos. No estamos
abocados a un horizonte inexorable,
sino que nos encaminamos hacia el
encuentro con nuestro Creador y
Padre.

4. Providencia y libertad

Una vez excluida la visión según la
cual Dios no puede obrar en el
mundo, se abren otras preguntas:
¿eso significa que las criaturas,
particularmente las libres, no son
verdaderas causas? Si todo lo que
sucede es gobernado por un Dios
amoroso, ¿por qué existe el mal?
¿Dios actúa siempre, solo algunas
veces, o quizá hemos de resignarnos
a que no actúe nunca?



Dios conserva las criaturas tanto en
su ser como en su obrar. Las cosas no
solo permanecen, sino que obran en
el tiempo produciendo efectos. Las
criaturas espirituales actúan
libremente. Sus obras son suyas, no
de Dios, quien, sin embargo, las
sustenta como garante de su libertad.
Así pues, conviene distinguir con
Santo Tomás la causalidad creadora
de Dios de la causalidad de las
criaturas, es decir, la causa primera
de las causas segundas[4]. Cada una es
causa al cien por cien en su orden, y
por eso no hay contraposición entre
reconocer que sin Dios no podemos
hacer nada (cf. Jn 15,5) y que
nuestras acciones son nuestras y no
de Dios.

Que Dios gobierne todo no significa
que no respete la autonomía de lo
creado. La imagen de un Dios
demasiado “entrometido” es típica de
los planteamientos que confunden
creación y providencia en virtud de



una concepción “actualista”, como si
Dios tuviese que estar
constantemente corrigiendo el
rumbo del mundo. A esta imagen se
opone una concepción deísta, según
la cual Dios no interviene en la
historia (o, como mucho, interviene
solo en los momentos críticos). Si el
actualismo subraya la continua
intervención divina en la creación, el
deísmo insiste en la trascendencia
divina y la consiguiente autonomía
de lo creado. El primero une
demasiado creación y providencia, el
segundo las separa excesivamente.

Según el Aquinate, para gobernar el
mundo Dios se vale de la acción de
las causas segundas, respetando su
ámbito propio. Esto manifiesta su
bondad, que quiere contar con las
criaturas para conducir la creación a
su fin[5]. Como Dios lo guía todo, de
algún modo las causas segundas
sirven a los designios de la
providencia. Las criaturas,



especialmente las libres, son
llamadas a cooperar con Dios en el
cumplimento de su plan[6]. Esta
afirmación vale en primer lugar para
los ángeles, que la Escritura presenta
como especialmente partícipes de la
providencia. «Bendecid al Señor,
ángeles suyos, poderosos ejecutores
de sus órdenes, prontos a la voz de su
palabra» (Sal 103 [102], 20)[7]. Y vale
también para el ser humano, a quien
Dios ha confiado el dominio sobre el
mundo material (cf. Gen 1,28).
Siendo libres, ángeles y hombres
pueden también oponerse a la
voluntad de Dios o comportarse de
modo contrario a ella. ¿Significa esto
que la providencia no se cumple?
¿Cómo se explica, pues, la presencia
del mal en el mundo?

5. El mal

Si Dios crea, sostiene y dirige todo
con bondad, ¿de dónde proviene el
mal? «A esta pregunta tan



apremiante como inevitable, tan
dolorosa como misteriosa no se
puede dar una respuesta simple. El
conjunto de la fe cristiana constituye
la respuesta a esta pregunta [...]. No
hay un rasgo del mensaje cristiano
que no sea en parte una respuesta a
la cuestión del mal» (Catecismo, 309).

Es necesario, pues, afrontar la
cuestión del mal en un mundo bueno
creado por un Dios bueno. Tomás de
Aquino argumenta que la
providencia divina no excluye el mal
en las cosas. Dios no lo causa, pero
tampoco suprime la acción de las
causas segundas, las cuales pueden
fallar; el defecto en un efecto de la
causa segunda es debido a ella, y no
es imputable a la causa primera[8].

Se suele hablar de la “permisión”
divina del mal; esto significa que el
mal está sometido a la providencia.
«Dios omnipotente [...], siendo
sumamente bueno, no permitiría en



modo alguno que existiese algún mal
en sus criaturas si no fuera de tal
modo bueno y poderoso que pudiese
sacar bien del mismo mal»[9]. El
Aquinate afirma que Dios prefiere
sacar el bien del mal antes que no
permitir en absoluto la existencia de
algún mal. Pertenece a la bondad de
Dios la permisión de los males y la
obtención de bienes mayores a partir
de ellos. Dios es «previsor universal
de todo ser (universalis provisor
totius entis)»[10].

Concediendo a los hombres una
participación en la providencia, Dios
respeta su libertad incluso cuando
obran mal (cf. Catecismo, 302, 307,
311). Sorprende que Dios, «en su
providencia todopoderosa puede
sacar un bien de las consecuencias
de un mal» (Catecismo, 312). Toda la
historia puede ser interpretada
según esta clave de lectura, en
conexión con las palabras de San
Pablo: «No te dejes vencer por el mal,



antes bien vence al mal con el
bien» (Rm 12,21)[11].

Tantas veces el mal parece más
fuerte que el bien; sin embargo, es
difícil desarraigar la tendencia
humana natural a confiar en que al
final el bien debe triunfar, y triunfa
de hecho, pues el amor es más
potente. La experiencia del mal pone
ante los ojos la tensión entre
omnipotencia y bondad divina en su
obrar en la historia, que recibe una
respuesta misteriosa en el evento de
la Cruz de Cristo[12], que revela el
“modo de ser” de Dios.

La definición del mal como
privación, y no como parte
constitutiva del universo, es
cristiana. Sostener que el mal existe,
pero que no tiene sustancia, significa
superar el dilema en el que sucumbe,
por una parte, quien niega la
realidad del mal en nombre de la
bondad y del poder infinito de Dios; y



por otra, quien niega la bondad y el
poder infinito de Dios, en nombre de
la realidad del mal. La verdad de la
creación, llevada a sus últimas
consecuencias, implica que no hay
privación sin un ser que se ve
desprovisto de algo, es decir, no hay
un mal sin un bien que lo soporte. El
mal absoluto es imposible. El bien es
más fundamental y potente que el
mal[13].

A la cuestión «si Dios existe, ¿de
dónde viene el mal?», Tomás de
Aquino responde: «Si el mal existe,
Dios existe. Pues el mal no existiría si
desapareciese el orden del bien, cuya
privación es el mal. Y tal orden no
existiría si Dios no existiera»[14]. El
mundo, aunque imperfecto, con el
mal dentro de sí, existe; por tanto,
Dios existe. El mal necesita de un
sujeto en el que encontrarse (no
habría ceguera sin alguien que se ve
privado de la vista). Sin paradoja
alguna, el mal prueba la existencia



de Dios, puesto que hace descubrir
que la existencia de un sujeto
contingente postula la existencia del
Absoluto.

6. Providencia y vida cristiana

Leyendo la Escritura, caemos en la
cuenta de que hay textos explícitos
sobre la providencia, sobre todo en
los libros sapienciales, y también
textos implícitos, de tipo histórico-
salvífico. En estos últimos, se puede
tener la impresión de que Dios
interviene a veces, y otras no, como
si hubiera lagunas, momentos en los
que parece esconderse. ¿Qué decir
ante esto? ¿Existe una contradicción
en la Biblia? En realidad, no es así.
La Providencia es constante, real y
continua. Son los hombres los que no
siempre saben considerar lo que
sucede como providencia de Dios.
Dios se manifiesta tanto en lo que
parece bueno como también
permitiendo el mal y el sufrimiento.



El Antiguo Testamento enseña que
conviene buscar y encontrar las
huellas de Dios en todo, como indica
la respuesta de Job a su mujer tras
haber perdido hijos, bienes y salud:
«Si aceptamos de Dios los bienes, ¿no
vamos a aceptar los males?» (Jb 2,10)
[15].

La aparente ambivalencia de la
providencia recibe una respuesta
definitiva en Cristo crucificado,
«fuerza de Dios y sabiduría de
Dios» (1Cor 1,24). «Si descubrimos
mediante la fe este poder y esta
"sabiduría", nos encontramos en las
sendas salvadoras de la Divina
Providencia [...]. La Providencia
Divina se revela así como el caminar
de Dios junto al hombre»[16]. Del
misterio de la pasión y muerte de
Jesús, que es la mayor injusticia de la
historia, Dios ha sacado el mayor de
los bienes, la redención de los
hombres.



Esta consideración tiene
consecuencias para la espiritualidad
cristiana. Es una liberación para el
hombre saberse gobernado por un
Dios Padre y Providente, y no por un
destino ciego. El testimonio de los
santos (cf. Catecismo, 313) anima a
los cristianos a descubrir la
necesidad de entender que «a los que
aman a Dios todo les sirve para el
bien» (Rm 8,28)[17]. La aceptación
cotidiana de la providencia es un
acto de esperanza teologal, que no
excluye el ejercicio responsable de la
libertad, que entra en el plan de Dios.
Así, la fe en la providencia lleva al
cristiano a una actitud de confianza
filial en Dios en todas las
circunstancias: con agradecimiento
ante los bienes recibidos, y con
sencillo abandono ante lo que pueda
parecer malo, pues Dios saca de los
males mayores bienes.



Bibliografía básica

—Catecismo de la Iglesia Católica,
302-324; Compendio, 55-58.

—Juan Pablo II, catequesis de Juan
Pablo II sobre la Providencia, desde
el 30 de abril al 25 de junio de 1986.

—Juan Pablo II,Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, pp. 219-253.

[1] Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.

[2] Cf. Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 14-05-1986.

[3] Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 28-05-1986.

[4] Cf. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 95; ibid., cap. 148.



[5] «La operación divina no excluye la
de las causas segundas. Además, los
efectos procedentes de las
operaciones de las causas segundas
están sujetos a la divina providencia,
ya que Dios ordena por sí mismo lo
singular, según se declaró. Luego las
causas segundas son las ejecutoras
de la divina providencia» (Tomás de
Aquino, Contra Gentiles, lib. 3, cap.
77).

[6] Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 30.04.1986.

[7] «Este último versículo del Salmo
102 indica que los ángeles toman
parte, a su manera, en el gobierno de
Dios sobre la creación, como
“poderosos ejecutores de sus
órdenes” según el plan establecido
por la Divina Providencia» (Id., 
Discurso en la audiencia general,
30-07-1986).

[8] Cf. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, lib. 3, cap. 71. Tomás



presupone la distinción agustiniana
entre el mal como culpa y como
pena; aquí está hablando de la culpa,
ya que interpreta Is 45,6-7 («Yo soy el
Señor y no hay otro, el que forma la
luz y crea las tinieblas; yo construyo
la paz y creo la desgracia. Yo, el
Señor, realizo todo esto»), como
referido a la pena; cf. también id., 
Summa Theologiae, I, q. 49, a. 2.

[9] Agustín de Hipona, Manual de fe,
esperanza y caridad, 3,11.

[10] Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.

[11] Cf. Juan Pablo II, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.

[12] «A la pregunta sobre cómo
conciliar el mal y sufrimiento en el
mundo con la verdad de la
Providencia Divina, no se puede
ofrecer una respuesta definitiva sin
hacer referencia a Cristo.



Efectivamente, por una parte, Cristo
–el Verbo encarnado– confirma […]
que Dios está al lado del hombre en
su sufrimiento; más aún, que Él
mismo toma sobre Sí el sufrimiento
multiforme de la existencia terrena
del hombre. Jesús revela al mismo
tiempo que este sufrimiento posee
un valor y un poder redentor y
salvífico […]. La verdad de la
Providencia adquiere así mediante
"el poder y la sabiduría" de la cruz de
Cristo su sentido escatológico
definitivo. La respuesta definitiva a
la pregunta sobre la presencia del
mal y del sufrimiento en la existencia
terrena del hombre la ofrece la
Revelación divina en la perspectiva
de la "predestinación en Cristo", es
decir, en la perspectiva de la
vocación del hombre a la vida
eterna» (id., Discurso en la Audiencia
general, 11-06-1986).

[13] Una reflexión amplia sobre la
cuestión puede verse en C. Journet,El



mal: estudio teológico, Rialp, Madrid
1965.

[14] Tomás de Aquino, Contra Gentiles,
lib. 3, cap. 71.

[15] Comenta San Gregorio Magno:
«Los bienes son dones de Dios, tanto
los temporales como los eternos. Los
males, sin embargo, son las
desgracias presentes de los cuales el
Señor habla, cuando dice por el
profeta: “Yo soy el Señor y no hay
otro, que formo la luz y creo las
tinieblas; que hago la paz y creo los
males” (Is 45,5.6.7) […]. Formo la luz
y creo las tinieblas, porque mediante
los azotes del dolor que crean las
tinieblas en el exterior, se enciende
la luz de la enseñanza en el interior.
Hago la paz y creo los males, porque
con Dios se nos devuelve la paz, pero,
cuando lo que ha sido creado bueno
lo empleamos perversamente, lo que
es bueno en sí se convierte en
desgracia para nosotros. Por el



pecado nos enfrentamos a Dios; es
justo, pues, que volvamos a su paz
por medio de las desgracias. De esa
forma, cuando una cosa creada
buena se convierte para nosotros en
causa de dolor, somos corregidos y
nuestra mente retorna
humildemente a la paz del
Creador» (Gregorio Magno, Libros
morales, 3,9,15; vol. 1, Ciudad Nueva,
Madrid 1998, pp. 197-198).

[16] Juan Pablo II, Discurso en la
audiencia general, 11-06-1986.

[17] En continuidad con la experiencia
de tantos santos de la historia de la
Iglesia, esta expresión paulina se
encontraba frecuentemente en los
labios de San Josemaría, que vivía y
animaba así a vivir en una gozosa
aceptación de la voluntad divina (cf.
Josemaría Escrivá, Surco, 127; Via
Crucis, IX, 4; Amigos de Dios, 119).

Santiago Sanz



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/tema-5-la-
providencia-de-dios/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/tema-5-la-providencia-de-dios/
https://opusdei.org/es-do/article/tema-5-la-providencia-de-dios/
https://opusdei.org/es-do/article/tema-5-la-providencia-de-dios/

	Tema 5. La Providencia de Dios

