opusdei.org

Sobre la formacion
profesional (III):
Ciudadanos que
trabajan con los
demas

Con nuestro trabajo y las
relaciones que establecemos a
través de €l contribuimos como
ciudadanos a constituir una
sociedad —y una historia—
acorde a la dignidad de la
persona y a su busqueda de
sentido.

15/03/2022



La ilusion de un trabajo pleno
incluye habitualmente el deseo de
construir algo de valor y de
contribuir a mejorar la sociedad. El
viejo cuento de los albariiles acierta
al describirlo: al preparar ladrillos,
uno puede tener conciencia de su
trabajo como simplemente hacer
ladrillos, subir muros o construir
catedrales. Nuestro deseo es
construir catedrales con nuestra
profesion: maravillas humanas y
sefial de la presencia de Dios en el
mundo.

El Papa Francisco nos anima asi: “El
ser humano es capaz de ser por si
mismo agente responsable de su
mejora material, de su progreso
moral y de su desarrollo espiritual. El
trabajo deberia ser el &mbito de este
multiple desarrollo personal, donde
se ponen en juego muchas
dimensiones de la vida: la
creatividad, la proyeccion del futuro,
el desarrollo de capacidades, el



ejercicio de los valores, la
comunicacion con los demas, una
actitud de adoracién”™.

Sin embargo, la situacion en muchos
paises puede ofuscar esta vision. En
algunos las condiciones laborales son
inhumanas, en otros la mayoria de
trabajos permiten apenas sobrevivir,
y en Occidente los cambios y las
sucesivas crisis han traido una
situacion de precariedad que ha
generado cierta vision negativa. La
narrativa dominante o la experiencia
personal pueden reducir el trabajo a
una actividad que necesitamos para
sobrevivir, pero que, a menudo, nos
hace infelices y frustrados. Esto
afecta especialmente a los jovenes,
ampliamente titulados y capacitados,
que apenas logran conseguir trabajos
que les permitan sostenerse y hacer
proyectos de futuro; o se plantean
emigrar para conseguir mejores
posibilidades en otro pais. De hecho,



muchos buscan su propia realizacion
fuera del ambito profesional.

En un contexto asi, donde tantas
personas tienen razones serias y
concretas para afirmar lo anterior, el
mensaje de san Josemaria sobre el
trabajo ilumina con la esperanza del
Evangelio esta realidad en crisis. El
Papa Francisco lo explica de este
modo: “Quienes no miran la crisis a
la luz del Evangelio, se limitan a
hacer la autopsia de un cadaver:
miran la crisis, pero sin la esperanza
del Evangelio, sin la luz del
Evangelio. La crisis nos asusta no
solo porque nos hemos olvidado de
evaluarla como nos invita el
Evangelio, sino porque nos hemos
olvidado de que el Evangelio es el
primero que nos pone en crisis. Pero
si volvemos a encontrar el valor y la
humildad de decir en voz alta que el
tiempo de crisis es un tiempo del
Espiritu, entonces, incluso ante la
experiencia de la oscuridad, la



debilidad, la fragilidad, las
contradicciones, el desconcierto, ya
no nos sentiremos agobiados, sino
que mantendremos constantemente
una confianza intima de que las
cosas van a cambiar, que surge
exclusivamente de la experiencia de
una Gracia escondida en la
oscuridad”®.

Esta luz de la fe sobre la realidad
humana del trabajo hace brillar la
verdad originaria de que el hombre
fue puesto en el jardin del Edén ut
operaretur’, para que trabajara y
cooperara con Dios en construir el
mundo, en crear vida social y
cultura. En definitiva, el trabajo es
una realidad positiva y buena, un
ambito de realizacion personal y
social, el quicio de nuestra santidad
“como vinculo de union con los
demas hombres y medio para
contribuir al progreso de la
humanidad entera, como fuente de
recursos para sostener a la propia



familia, como ocasion de
perfeccionamiento personal”™.

En estas lineas, nos enfocaremos
sobre la proyeccion social del
trabajo, que se expande en circulos
concéntricos desde el lugar donde se
desarrolla, pasando por el entorno
mas inmediato (el barrio, el pueblo,
la ciudad) para llegar a la
transformacion efectiva del mundo.

Amar el mundo

El amor al mundo y el deseo de
mejorarlo y llevarlo a Dios es un
aspecto central de la llamada
vocacional a la Obra y esta en el
nucleo de su mensaje. Este espiritu
lleva a percibir en todas las
circunstancias de la vida ordinaria
una llamada divina, como explica
san Josemaria: “Hemos de amar a
Dios, para asi amar su voluntad y
tener deseos de responder a las
llamadas que nos dirige a traves de
las obligaciones de nuestra vida



corriente: en los deberes de estado,
en la profesion, en el trabajo, en la
familia, en el trato social, en el
propio sufrimiento y en el de los
demas hombres, en la amistad, en el
afan de realizar lo que es bueno y
justo”®.

Un vistazo a las tragedias, las
injusticias, los sufrimientos o la
superficialidad que atraviesan la
vida diaria podria llevar a pensar
que nuestro mundo actual no es
“amable”, al menos mientras no
mejore. Y la sensacion de tener poco
que aportar a ese cambio puede
conducirnos al encierro en el circulo
de nuestro pequefio mundo de
relaciones, problemas, intereses y
proyectos. Ahi sentimos que al
menos podemos hacer algo.

Sin embargo, la conciencia de que
Dios es nuestro Padre nos empuja a
salir de esa zona de confort al
recordar lo que promete el salmo 2:



te he dado el mundo por heredad®. El
hijo recibe esa herencia con el deseo
de hacerla fructificar, con el
optimismo esperanzado de percibir
la confianza de su Padre y con el vivo
sentido de responsabilidad hacia ese
mundo que Dios deja en nuestras
manos. Nada es ajeno al corazon de
un hijo de Dios, porque es el mundo
mismo -todo y todos- lo que
constituye esa heredad.

El amor al mundo como don que Dios
Padre nos confia lleva a querer
“conocer en profundidad el tiempo
en el que vivimos, las dinamicas que
lo atraviesan, las potencialidades que
lo caracterizan, y los limites y las
injusticias, a veces graves, que lo
aquejan””’. No se trata de una mera
comprension intelectual, sino de salir
al encuentro de las personas
concretas, con sus suefios y
esperanzas, con su sensibilidad,
necesidades y criticas. Asi el
conocimiento se transforma en



empatia, en escucha, en empefio por
hacerse cargo del otro y en
comprometerse por buscar el bien,
en amor encarnado. Lo explica
Benedicto XVI en la enciclica Caritas
in veritate: “Amar a alguien es querer
su bien y trabajar eficazmente por él.
Junto al bien individual, hay un bien
relacionado con el vivir social de las
personas: el bien comun. Es el bien
de ese «todos nosotros», formado por
individuos, familias y grupos
intermedios que se unen en
comunidad social. No es un bien que
se busca por si mismo, sino para las
personas que forman parte de la
comunidad social, y que solo en ella
pueden conseguir su bien realmente
y de modo mas eficaz. Desear el bien
comun y esforzarse por él es
exigencia de justicia y caridad”™.

Precisamente del amor —a Dios, a los
demas, al mundo- brota la fuerza
dignificante y transformadora del
trabajo, que nos permite contribuir a



construir con otros ese bien de todos
nosotros desde la posicion y la
aportacion especifica de la propia
profesion. El modelo del amor
compasivo por el conciudadano es la
parabola del buen samaritano,
explica el Papa Francisco: “es un
texto que nos invita a que resurja
nuestra vocacion de ciudadanos del
propio pais y del mundo entero,
constructores de un nuevo vinculo
social®. Al glosarla, pone de relieve
que aun el buen samaritano necesitd
de la existencia de una posada que le
permitiera resolver lo que él solo en
ese momento no estaba en
condiciones de asegurar”™”: es el
trabajo lo que nos permite contribuir
a la solucion de las necesidades
humanas.

Un modo de estar en el mundo

La mentalidad laical tiene como
fundamento la consideracion de que
el trabajo, las relaciones sociales y



politicas, el ocio, etc., son lugar de
encuentro con Dios y tarea propia
del cristiano corriente. Mdas aun, el
trabajo es precisamente el modo
especifico que cada persona tiene de
cuidar la heredad y de colaborar en la
construccion de la sociedad. Nuestra
vida seria muy distinta sin
agricultores, maestros,
transportistas, ingenieros o
guionistas. Asilo expresaba san
Josemaria: “El trabajo es el vehiculo
a través del cual el hombre se inserta
en la sociedad, el medio por el que se
ensambla en el conjunto de las
relaciones humanas, el instrumento
que le asigna un sitio, un lugar, en la
convivencia de los hombres. El
trabajo profesional y la existencia en
el mundo son dos caras de la misma
moneda, son dos realidades que se
exigen mutuamente, sin que sea
posible entender la una al margen de
la otra”™".



Ese lugar propio, en el que Dios
espera a cada uno, es ambito
privilegiado para desplegar la
libertad como capacidad de generar
cosas buenas con y para los demas,
que también lo son para uno mismao.
“Volvamos a promover el bien, para
nosotros mismos y para toda la
humanidad, y asi caminaremos
juntos hacia un crecimiento genuino
e integral”™?. En la peluqueria, la
oficina, el aula, el huerto o el
camerino, es en el hoy y ahora del
trabajo que se desempefia donde
surge la pregunta decisiva: ¢cual es,
Sefior, el bien que Tu esperas de mi?
Y ese mismo empefio por buscar la
perfeccion cristiana en la profesion,
por dar “buen ejemplo de cada uno
en su lugar, es ya buscar el bien de
toda la humanidad”™,

A la vez, no es dificil darse cuenta de
que hacer el bien es una tarea que
supera a los individuos singulares;
mas aun, es una tarea comun, una



lucha compartida, como nos ha hecho
entender la pandemia y explica el
Papa: “Nadie puede pelear la vida
aisladamente. Se necesita una
comunidad que nos sostenga, que
nos ayude y en la que nos ayudemos
unos a otros a mirar hacia delante.
iQué importante es sofiar juntos!
Solos se corre el riesgo de tener
espejismos, en los que ves lo que no
hay; los suefios se construyen juntos.
Sofiemos como una unica
humanidad, como caminantes de la
misma carne humana, como hijos de
esta misma tierra que nos cobija a
todos, cada uno con la riqueza de su
fe o de sus convicciones, cada uno
con su propia voz, todos
hermanos”.Y la experiencia nos
confirma que hacer el bien juntos
rompe la barrera de las diferencias
ideoldgicas, los estilos de vida
distintos o la falta de fe.

Siempre habra instituciones en la
Iglesia orientadas a la asistencia, y



todos como cristianos estamos
llamados a ser el buen samaritano
que se para ante el hermano herido.
Pero como laicos tenemos la mision
irrenunciable de estar presentes en
los lugares donde se configura la
sociedad, especialmente aquellos
relacionados con nuestra profesion.
Un arquitecto, por ejemplo, puede
manifestarse contra la
contaminacion, votar a un partido
favorable a la familia y hacer
voluntariado con los homeless de su
ciudad. Pero si trabaja en el campo
del urbanismo es insustituible para
crear, con sus colegas, entornos mas
verdes, intergeneracionales, seguros,
con servicios basicos, bien
comunicados, con espacios comunes,
etc., de modo que influya
directamente en la calidad del aire,
las relaciones familiares y el acceso a
la vivienda.

Con caridad y justicia



Este modo cristiano de ser y estar en
el mundo, trabajando con otros y
para otros, porta dentro de si el
mayor potencial transformador de la
sociedad: la fe “que ilumina nuestras
conciencias, incitdindonos a
participar con todas las fuerzas en
las vicisitudes y en los problemas de
la historia humana. En esa historia,
que se inici6 con la creacion del
mundo y que terminara con la
consumacion de los siglos, el
cristiano no es un apatrida. Es un
ciudadano de la ciudad de los
hombres, con el alma llena del deseo
de Dios”™,

Si ponemos el foco en el ambito del
trabajo, cabe preguntarse qué
caracteristicas del modo cristiano
resultan promotoras mas eficaces de
esta transformacion. La respuesta
seria amplia, pero hay dos virtudes
que aportan un valor especial: la
caridad y la justicia, vistas en su
dimension social. Ambas se traducen



en un abanico de actitudes que gozan
actualmente de reconocimiento
como valores imprescindibles para
llevar adelante una empresa comun,
y que la doctrina social de la Iglesia
propone. Estas ensefianzas ofrecen
orientaciones que iluminan con la
luz de la verdad del Evangelio los
posibles modos de actuar en las mas
diversas situaciones sociales,
culturales, etc. y que se manifiestan
en algunas actitudes como las
siguientes.

La amistad social, la solidaridad y la
participacion llevan a “construir
relaciones que vayan mas alla del
mero trabajo y fortalezcan los
vinculos de bien”""®. Asilo expresaba
san Josemaria en una carta de 1939
sobre la mision del cristiano en la
vida social: “Un cristiano no puede
ser individualista, no puede
desentenderse de los demas, no
puede vivir egoistamente, de
espaldas al mundo: es esencialmente



social: miembro responsable del
Cuerpo Mistico de Cristo”"”".

La promocion del desarrollo humano
integral —de todos los hombres y de
todo el hombre- supone la libertad
responsable de la persona y de los
pueblos, pues ninguna estructura
puede garantizar dicho desarrollo
desde fuera y por encima de la
responsabilidad humana"®.La
cooperacion nace de la conviccion de
que no es posible encontrar la
solucion a los problemas desde una
sola perspectiva, y lleva a la apertura
proactiva, al trabajo en equipo -
también con aquellos que no piensan
como nosotros- y al didlogo sincero.

La justicia es dar al otro lo que es
suyo, lo que le corresponde de
acuerdo a su ser y a su obrar. Es la
primera via de la caridad e
inseparable de ella"” y, a la vez,
reclama una logica superior, pues la
sociedad no se puede promover solo



mediante relaciones justas de
derechos y deberes, sino, antes y
mejor, con relaciones de gratuidad,
de misericordia y de comunién”.

La transparencia, la honestidad y la
responsabilidad como valores
sociales™, aunque puedan crear
desventajas a corto plazo -las propias
de quien asume el riesgo de confiar
en otros- son fundamentos solidos
para crear un ambiente y un modo
de trabajar que llama a compartir los
deberes reciprocos, movilizando asi
mucho mas que la mera
reivindicacion de derechos™.

Las posibilidades son infinitas, segun
las circunstancias de cada uno. La
participacion en las asociaciones
profesionales, el mentoring de chicas
en STEM, los proyectos colaborativos
open source o la alfabetizacion de
adultos, por ejemplo, pueden ser
iniciativas promovidas con los
colegas. La priorizacion de la



investigacion de las enfermedades
olvidadas, los servicios pro bono a
causas relevantes, la apuesta por un
proceso industrial mas limpio, el
rechazo de sobornos o la mejora de
las condiciones de trabajo pueden ser
iniciativas que se promuevan dentro
de la empresa o institucion en la que
uno trabaja.

Transformar el entorno en el
trabajo

El amor al mundo, unido a la
conciencia de la propia libertad y
responsabilidad, llevan al
compromiso en y desde el propio
trabajo en la mejora de la sociedad.
El trabajo no es simplemente un
lugar para la «auto-realizacion»
individual, sino una plataforma
desde la que desplegar, en toda su
amplitud, la solicitud humana y
cristiana por el projimo y por las
condiciones sociales que hacen

posible su desarrollo™.



Afrontar el trabajo como medio para
contribuir al progreso de la
humanidad es en primer lugar
contribuir a la humanizacion del
propio entorno laboral. La primera
resolucion de problemas se da en el
entorno mas cercano™. Por ejemplo,
ante situaciones de conflicto que
surgen en el trabajo como en toda
relacion humana lo crucial es no
dejarse dominar por ellos ni que
acabe imperando lo que el Papa
Francisco llama la logica del
conflicto™!, que siempre busca
culpables a quienes estigmatizar y
despreciar y justos a quienes
justificar: “Cuando nos detenemos en
la coyuntura conflictiva, perdemos el
sentido de la unidad profunda de la
realidad”™®.

Los entornos del trabajo reclaman
también un empefio constante y
decidido por amar, procurando
interesarse por cada persona, por sus
necesidades, pues todos somos



pobres, carentes de algo “no solo en
términos materiales, sino también en
términos espirituales, emocionales y
morales”””. La experiencia personal
del amor de Dios, de la familia, de las
amistades, nos lo facilita.

Todo lo anterior se puede hacer
realidad de infinidad de modos
concretos: apoyar a una colega que
esta esperando un hijo o a quien
tiene a su cargo una persona anciana
o dependiente; hacer favores que no
comportan un beneficio; celebrar los
cumpleafios; pasar por alto pequeiias
diferencias; comportarse con lealtad
y no criticar.

Esta humanizacion del entorno
proximo comporta también
identificar los problemas,
asumiéndolos en primera persona,
procurando «ahogar el mal en
abundancia de bien», cubriendo
deficiencias, multiplicando las
iniciativas que desarrollen o



reorienten las energias implicitas en
la situacion que es preciso
mejorar”®. De este modo se supera la
perspectiva individualista y
utilitarista y se logran descubrir, con
la mirada purificada por la caridad,
“singulares convergencias y
posibilidades concretas de solucion,
sin renunciar a ningan componente
fundamental de la vida humana”®,

Es mucho lo que queda por hacery
quizas, como Moisés, desfallezcamos
en el emperio. Vale la pena tener
presente la conclusion de la enciclica
Caritas in veritate: “El desarrollo
necesita cristianos con los brazos
levantados hacia Dios en oracion,
cristianos conscientes de que el amor
lleno de verdad, caritas in veritate,
del que procede el auténtico
desarrollo, no es el resultado de
nuestro esfuerzo sino un don. Por
ello, también en los momentos mas
dificiles y complejos, ademas de
actuar con sensatez, hemos de



volvernos ante todo a su amor. El
desarrollo conlleva atencion a la vida
espiritual, tener en cuenta
seriamente la experiencia de fe en
Dios, de fraternidad espiritual en
Cristo, de confianza en la
Providencia y en la Misericordia
divina, de amor y perdon, de
renuncia a uno mismo, de acogida
del prdjimo, de justicia y de paz.
Todo esto es indispensable para
transformar los «corazones de
piedra» en «corazones de carne» (Ez
36,26), y hacer asi la vida terrena
mas «divina» y por tanto mas digna
del hombre”®”.

™ Francisco, Laudato si’, n. 127.

I Francisco, Discurso a la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navidenias, 21-12-2020,
n. 6.

BI'Gn 2,15.



I San Josemaria, Carta n° 14, de 15
de octubre de 1948, n. 4.

! San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 17.

) Cfr. Sal 2,8: Pideme, y te daré las
naciones en herencia, y extenderé tus
dominios hasta los confines de la
tierra.

"' Fernando Océariz, Mensaje, 7 julio
de 2017.

8] Benedicto XVI, Caritas in veritate,
n.7.

T Francisco, Fratelli tutti, n. 66.
191d., n. 165.

" San Josemaria, Carta n° 11, de 6 de
mayo de 1945, n. 13.

12l Francisco, Fratelli tutti, n. 113.

"3 San Josemaria, Cartan® 3, de 9 de
enero de 1932, n. 4



M4 Francisco, Fratelli tutti, n. 8.

"5 San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 99.

18] Francisco, Discurso a los miembros
del colegio cardenalicio y de la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navidenias, 23-12-2021.

171 San Josemaria, Cartan® 5, de 2 de
octubre de 1939, n. 37.

181 Cfr. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, n. 17.

97 Cfr. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, n. 6.

201 Thid.

(211 cfr. Benedicto XVI, Caritas in
veritate, n. 36.

221'id, n. 43.

231 Cfr. Ana Marta Gonzalez, “Mundo
y condicion humana en san



Josemaria Escriva. Claves cristianas
para una filosofia de las ciencias
sociales”, en Romana n° 65, julio-
diciembre 2017.

24 Cfr. san Josemaria,
Conversaciones, n. 10: Vemos en el
trabajo —en la noble fatiga creadora
de los hombres— no solo uno de los
mas altos valores humanos, medio
imprescindible para el progreso de la
sociedad y el ordenamiento cada vez
mds justo de las relaciones entre los
hombres, sino también un signo del
amor de Dios a sus criaturasy del
amor de los hombres entre siy a Dios:
un medio de perfeccion, un camino de
santidad.

251 Francisco, Discurso a los miembros
del colegio cardenalicio y de la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navidenias, 23-12-2021,
n. 7.

% Francisco, Exhort. ap. Evangelii
gaudium, n. 226.



27 Francisco, Discurso a los miembros
del colegio cardenalicio y de la curia
romana con motivo de las
felicitaciones navidenias, 23-12-2021.

281 Cfr. Ana Marta Gonzalez, “Mundo
y condicion humana en san
Josemaria Escriva. Claves cristianas
para una filosofia de las ciencias
sociales”, en Romana n° 65, julio-
diciembre 2017.

297 {d., n. 32.

“91d., n. 79.

Susana Lopez

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/sobre-la-
formacion-profesional-iii-ciudadanos-
que-trabajan-con-los-demas/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-do/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-do/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/
https://opusdei.org/es-do/article/sobre-la-formacion-profesional-iii-ciudadanos-que-trabajan-con-los-demas/

	Sobre la formación profesional (III): Ciudadanos que trabajan con los demás

