
opusdei.org

La luz de la fe (XI):
¿Un Dios que deja
hacer? El mal y el
dolor

¿Por qué existe el mal? ¿Qué
sentido tiene el dolor? ¿Por qué
Dios permite el mal? Estas son
las preguntas que toda persona
se hace en algún momento de la
vida. Hacen referencia a uno de
los grandes misterios del
hombre.

24/10/2018

—Introducción



—El mal procede de la libertad
creada

—El sufrimiento como prueba o
purificación

—El sufrimiento en la naturaleza

—El sufrimiento redentor

—La última carta

—¿Cómo ayudar a los que sufren?

Introducción

La existencia del mal en el mundo,
especialmente en sus formas más
agudas y difíciles de entender, es una
de las causas más frecuentes del
abandono de la fe. Ante sucesos que
parecen claramente injustos y sin
sentido y frente a los que nos
sentimos impotentes, surge de modo
natural la pregunta de cómo puede



Dios permitirlo. ¿Por qué el Señor,
que es bueno, que es omnipotente,
deja que ocurran males semejantes?
¿Por qué personas sencillas, que
acarrean ya mucho peso en la vida,
deben cargar con el drama de una
tragedia imprevista, como un
desastre natural?¿Por qué Dios no
interviene? Son preguntas que no
dirigimos al mundo, ni tampoco a
nuestros semejantes, sino a Dios,
porque confesamos que Él es el
Creador y el Señor del mundo [1].

Estas cuestiones, en cierta manera,
desbordan los confines de la
Revelación y penetran en el misterio
de Dios mismo; al fin y al cabo, nada
hay en la creación que escape a la
sabiduría y a la voluntad de Dios. Del
mismo modo que no podemos
abarcar la infinita bondad de Dios,
tampoco podemos sondear
completamente sus proyectos. Por
eso, muchas veces, la mejor actitud
ante el mal y el dolor es la del



abandono confiado en Dios, que
siempre “sabe más” y “puede más”.

Pero es también natural que
tratemos de iluminar el oscuro
misterio del mal, de modo que la fe
no se apague por la experiencia de la
vida, sino que, precisamente en esos
momentos, siga siendo luz clara en
nuestro camino, «lámpara para mis
pasos» (Sal 119,105).

El mal procede de la libertad
creada

Dios no ha creado un mundo
cerrado, al que sólo tenga acceso Él,
ni tampoco ha hecho el mundo
perfecto. Lo ha hecho abierto a
muchas posibilidades y perfectible, y
ha creado a los hombres y a las
mujeres para que lo habiten y lo
completen con su ingenio. Nos ha
hecho inteligentes y libres y nos ha
dado espacio para desarrollar esos
talentos. En ese sentido Dios, al
llamarnos a la existencia, nos pone a



prueba: nos encarga la tarea de
hacer el bien según nuestras
posibilidades. Y eso es, con
frecuencia, una tarea fatigosa.
«Negociad hasta que vuelva» (Lc
19,13): como en la conocida parábola
de Jesús, los talentos no se pueden
enterrar o esconder: cada uno está
llamado a hacer fructificar su vida, a
desarrollar lo que recibimos. Pero a
menudo no lo hacemos, o incluso
hacemos todo lo contrario, nos
proponemos voluntariamente cosas
malas y las llevamos a cabo: somos,
muchas veces, culpables.

La humanidad lo fue desde el
principio, desde aquel acto que fue
cabeza de los demás males. Todo lo
que hay de mal en el mundo gira en
torno a esto: al mal uso de la libertad,
a la capacidad que tenemos de
destruir las obras de Dios: en
nosotros mismos, en los demás, en la
naturaleza. Cuando lo hacemos nos
privamos de Dios, se oscurece



nuestro corazón, e incluso podemos
hacer que nuestra vida o la de otros
se conviertan en un infierno. Este es
el verdadero mal, el que más hemos
de temer: el pecado. De él provienen
los otros males de un modo o de otro.

El sufrimiento como prueba o
purificación

Pero entonces ¿el mal es siempre el
fruto directo de la culpa? Primero
hay que aclarar qué es el mal. En sí
mismo no es más que la otra cara del
bien, la cara que la realidad muestra
cuando el bien falta, cuando lo que
debería ser no es y lo que tendría
que estar presente no lo está. El mal
es privación, no tiene entidad
positiva, es negatividad, y necesita
agarrarse al bien para existir[2].
Sufrimos cuando experimentamos
esa ausencia de lo bueno. Desde
luego, la culpa, nuestra o de los
demás, produce siempre un daño; sin
embargo, no siempre que sufrimos



un daño lo sufrimos por haber sido
culpables.

En la Sagrada Escritura el libro de
Job trata con profundidad este
problema. Los amigos de Job quieren
persuadirlo de que las desgracias que
el Señor le ha enviado son
consecuencia de sus pecados, de su
injusticia. Aunque no pocas veces sea
así, porque los delitos merecen un
castigo –algo lógico según el orden
humano y también según el divino–,
el caso de Job nos muestra que
también los justos y los inocentes
sufren. Refiriéndose a este libro
sagrado san Juan Pablo II escribió:
«Si es verdad que el sufrimiento
tiene un sentido como castigo cuando
está unido a la culpa, no es verdad,
por el contrario, que todo
sufrimiento sea consecuencia de la
culpa y que tenga carácter de
castigo»[3]. De hecho, para Job su
sufrimiento supuso una prueba para
su fe, de la que salió fortificado. En



ocasiones Dios nos prueba, pero
siempre nos da su gracia para vencer
y busca el modo de que podamos
crecer en el amor, que es el sentido
último del bien.

Otras veces el sufrimiento tiene un
sentido de purificación. Así sucedió
con Israel en el tiempo de Moisés,
cuando el pueblo era voluble y
caprichoso. Dios lo purificó con un
largo viaje a través del desierto, y así
lo fue formando hasta que fue capaz
de entrar en la tierra prometida y
reconocer la fidelidad de Dios a su
palabra. Con frecuencia, el
sufrimiento adquiere –en la
Providencia divina– un valor
semejante, purificador. Existen
personas que, enfrascadas en el
ajetreo de la vida, no se plantean las
preguntas decisivas hasta que una
enfermedad, o un revés económico o
familiar, les lleva a interrogarse más
a fondo. Y es frecuente que se opere
un cambio, una conversión, o una



mejora, o una apertura a la
necesidad del prójimo. Entonces el
sufrimiento es también pedagogía de
Dios, que quiere que el hombre no se
pierda, que no se disipe en las
delicias del camino o entre los afanes
mundanos. Por tanto, aunque hay
una medida de mal en la vida de
cada uno con la que cuenta la
Providencia divina, ese mal se revela
en último término servicio al bien
del hombre.

El sufrimiento en la naturaleza

En esta luz adquiere también un
cierto sentido el sufrimiento natural,
ese que está presente y como inscrito
en nuestro entorno creado: la fatiga
del crecimiento para saber más y
progresar, la caducidad de los seres,
que envejecen y mueren, la falta de
armonización en los fenómenos
naturales (que se imponen como
destruyendo el orden de la creación).
Sufrimientos que no podemos evitar,



que no dominamos ni controlamos,
que están ahí, inscritos en la
naturaleza.

En ocasiones se trata de males
necesarios para que puedan subsistir
otros bienes. Santo Tomás pone el
ejemplo del león que no podría
conservar su vida si no diera caza al
asno o a algún otro animal[4]. Pero,
con frecuencia, se nos ocultan los
bienes que puedan tener relación
con los sucesos trágicos de la
naturaleza. No es fácil entender por
qué Dios los permita, ni por qué ha
creado un universo donde está
implicada la destrucción y que, a
veces, no parece estar regido por la
Bondad y el Amor. Una posible luz
viene del hecho de considerar que,
en general, la destrucción originada
por los fenómenos naturales, tiene
que ver, según el designio creador,
con nuestra libertad y con la
capacidad que tenemos de rechazar
a Dios.



El hábitat en que vivimos y que
tantas veces nos maravilla con su
belleza –el mundo físico– puede
también convertirse en un lugar
horrible, de modo semejante a como
nuestro corazón, hecho para amar a
Dios y tener el Cielo dentro, puede
también llegar a ser un lugar triste y
oscuro: si se abandona, si se deja
llevar por las semillas que planta el
diablo. De modo que, cuando
contemplamos una naturaleza
desatada que causa destrucción sin
miramientos ni atisbos de justicia,
hemos de pensar que el Señor nos
presenta allí la figura de un mundo
en el que no puede reinar y de un
corazón que rechaza el amor y la
justicia. La profunda relación entre
la Creación y el hombre, que fue
puesto como cabeza para que la
custodiase (cfr. Gén 2,15), se muestra
también en ese desorden.

Los hombres y también «la creación
entera gime hasta el presente y sufre



dolores de parto» (Rm 8,22), porque
participa del proyecto creador y
redentor de Dios. Ella también «tiene
la esperanza de ser liberada de la
corrupción» y «participar en la
gloriosa libertad de los hijos de
Dios» (Rm 8,21).

El sufrimiento redentor

Pero sin duda lo que ilumina de
modo más importante el sentido del
mal es la Cruz de Jesús. Y junto a la
Cruz, la Resurrección. Su Cruz nos
indica que el sufrimiento puede ser
el signo y la prueba del amor. Más
aún, que puede ser la vía de la
destrucción del pecado. Porque en la
Cruz de Jesús el amor de Dios lavó los
pecados del mundo. El pecado no
resiste, no puede resistir, al amor
que se abaja y se humilla por el bien
del pecador. Como expresa un
famoso personaje creado por
Dostoievski, «la humildad del amor
es una terrible fuerza, la más fuerte



de todas, a la cual no hay nada que se
asemeje»[5].

En la Cruz, el sufrimiento de Jesús es
redentor porque su amor al Padre y a
los hombres no retrocede ante el
rechazo y la injusticia humanas. Él
dio su vida por los pecadores, los
sirvió con su entrega total, y así su
Cruz se convirtió en fuente de vida
para ellos.

También nuestros sufrimientos
pueden ser redentores, cuando son
fruto del amor o se transforman por
el amor. Entonces participan de la
Cruz de Cristo. Como enseñaba san
Josemaría, el sufrimiento es fuente
de vida: de vida interior y de gracia
para uno mismo y para los demás[6].
En realidad, no es el sufrimiento en
cuanto tal lo que redime, sino la
caridad presente en él.

Ya en lo humano el amor tiene
capacidad de modelar la vida: la
madre que no escatima esfuerzos por



la felicidad de sus hijos, el hermano
que se sacrifica por el hermano
necesitado, el soldado que se juega la
vida por su pelotón. Son ejemplos
que perviven en la memoria y
honran a sus protagonistas. Cuando
ese amor está motivado y fundado en
la fe, entonces, además de ser algo
hermoso, es también divino:
participa de la Cruz y es canal de la
gracia que proviene de Cristo. Allí el
mal se transforma en bien, mediante
la acción del Espíritu Santo, don que
procede de la Cruz de Jesús.

La última carta

Pero a todo lo que se ha dicho hasta
ahora para intentar explicar el
sentido del mal se podría añadir una
consideración conclusiva. Y es que,
aunque el mal está presente en la
vida del hombre sobre la tierra, Dios
tiene siempre en su mano una última
carta, es siempre el último jugador
por lo que se refiere a la vida de cada



uno. Dios nos quiere, nos aprecia, y
por eso se reserva la última carta,
que es la esperanza del mundo: su
amor creador omnipotente. El amor
que se manifiesta también en la
resurrección de Jesucristo.

Pues por grandes e incomprensibles
que lleguen a ser los dramas de la
vida, mucho mayor es el poder
creador y re-creador de Dios. La vida
es tiempo de prueba y, cuando se
acaba, empieza lo definitivo. Este
mundo es pasajero. Sucede con él
como con el ensayo de un concierto:
quizá alguien se olvidó el
instrumento y otro no se aprendió
bien la partitura y un tercero está
desafinando. Para eso están los
ensayos. Es el tiempo de ajustar, de
armonizar instrumentos, de
adaptarse al director de la orquesta.
Luego, al fin, llega el gran día,
cuando todo está ya listo, y el
concierto tiene lugar en una sala



fastuosa, en medio del alborozo y de
la emoción general.

La vida de Cristo no muestra sólo el
amor de Dios sino también su poder,
el poder de devolver con creces todo
aquello que no correspondió a la
justicia, todo aquello en lo que
pareció que Dios no estaba presente,
allí donde le dejó hacer al mal y al
dolor más allá de lo que llegamos
entonces a comprender. Jesús
experimentó también su momento
de abandono (cfr. Mc 15,34), lo sufrió
con amor, y a la Cruz le siguió una
eterna gloria. El último libro de la
Escritura, el Apocalipsis, nos habla
de un Dios que «enjugará toda
lágrima» (Ap 21,4) porque Él hace
nuevas todas las cosas (cfr. Ap 21,5) y
será fuente de una felicidad
sobreabundante.

¿Cómo ayudar a los que sufren?

En muchas ocasiones, ante el dolor
ajeno nos sentimos impotentes y



solamente podemos hacer lo mismo
que el buen samaritano (cfr. Lc
10,25-37): ofrecer cariño, escuchar,
acompañar, estar al lado; es decir, no
pasar de largo. Algunas obras de arte
retratan al buen samaritano y al
hombre asaltado con el mismo
rostro. Y puede interpretarse como
que Cristo cura y, a la vez, es curado.
Cada uno de nosotros somos, o
podemos ser, el buen samaritano que
cura las heridas de otro, y en ese
momento somos Cristo. Pero a veces
también necesitamos que nos curen
porque algo nos ha herido –una mala
cara, una mala contestación, un
amigo que nos ha dejado– y somos
curados por un buen samaritano,
que puede ser el mismo Cristo
cuando acudimos a Él en la oración,
o una persona cercana que se
convierte en Cristo cuando nos
escucha. Y nosotros somos Cristo
para los demás, porque cada uno de
nosotros somos imagen y semejanza
de Dios.



El sufrimiento permanece siempre
como un misterio, pero un misterio
que por la acción salvadora de
Nuestro Señor nos puede abrir hacia
los demás: «En todas partes hay
chicos abandonados o porque los
abandonaron cuando nacieron o
porque la vida los abandonó, la
familia, los padres y no sienten el
afecto de la familia. ¿Cómo salir de
esa experiencia negativa de
abandono, de lejanía de amor? Hay
un solo remedio para salir de esas
experiencias: hacer aquello que yo
no recibí. Si tú no recibiste
comprensión, sé comprensivo con los
demás. Si no recibiste amor, ama a
los demás. Si sentiste el dolor de la
soledad, acércate a aquellos que
están solos. La carne se cura con la
carne y Dios se hizo carne para
curarnos a nosotros. Hagamos lo
mismo nosotros con los demás»[7].

Muchas personas han sentido la
caricia de Dios justamente en los



momentos más difíciles: los leprosos
acariciados por santa Teresa de
Calcuta, los tuberculosos a los que
confortaba material y
espiritualmente san Josemaría o los
moribundos tratados con respeto y
amor por san Camilo de Lelis. Esto
también nos dice algo sobre el
misterio del dolor en la existencia
humana: son momentos en que la
dimensión espiritual de la persona
puede desplegarse con fuerza si se
deja abrazar por la gracia del Señor,
dignificando hasta las situaciones
más extremas.

Antonio Ducay

[1] Cfr. Juan Pablo II, Carta
Apostólica Salvifici Doloris, n. 9.

[2] Cfr. J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Creer y vivir en nuestra época,
Barcelona 2005, p. 120.



[3] Juan Pablo II, Carta Apostólica
Salvifici Doloris, n. 11.

[4] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 48, a. 2 ad 3

[5] Los hermanos Karamazov,
Colihue, Buenos Aires 2006, p. 447.

[6] Cfr. S. Josemaría, Via Crucis,
Estación XII.

[7] Papa Francisco, Discurso en el
estadio Kerasani de Nairobi, 27-
XI-2015.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/sentido-del-
mal-dolor-porque-dios-permite-mal/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/sentido-del-mal-dolor-porque-dios-permite-mal/
https://opusdei.org/es-do/article/sentido-del-mal-dolor-porque-dios-permite-mal/
https://opusdei.org/es-do/article/sentido-del-mal-dolor-porque-dios-permite-mal/

	La luz de la fe (XI): ¿Un Dios que deja hacer? El mal y el dolor

