opusdei.org

Semana Santa con el
Papa Francisco
(2022)

Homilias de las celebraciones
litargicas del Papa Francisco
durante la Semana Santa:
Domingo de Ramos, Jueves
Santo, Viernes Santo, la Vigilia
Pascual y el Domingo de
Pascua.

17/04/2022

Domingo de Ramos - Jueves Santo
(Misa Crismal) - Viernes Santo / Via
Crucis - Sabado Santo Vigilia



Pascual - Domingo de Pascua /
Bendicion Urbi et Orbi

Domingo de Ramos. 10 de abril de
2022

En el Calvario se enfrentan dos
mentalidades. Las palabras de Jesus
crucificado en el Evangelio se
contraponen, en efecto, a las de los
que lo crucifican. Estos repiten un
estribillo: “Salvate a ti mismo”. Lo
dicen los jefes: «jQue se salve a st
mismo si este es el Mesias de Dios, el
elegido!» (Lc 23,35). Lo reafirman los
soldados: «jSi tu eres el rey de los
judios, salvate a ti mismo!» (v. 37). Y
finalmente, también uno de los
malhechores, que escucho, repite la
idea: «¢Acaso no eres el Mesias?
iSalvate a ti mismo!» (v. 39). Salvarse
a si mismo, cuidarse a si mismo,
pensar en si mismo; no en los demas,



sino solamente en la propia salud, en
el propio éxito, en los propios
intereses; en el tener, en el poder, en
la apariencia. Sdlvate a ti mismo: es
el estribillo de la humanidad que ha
crucificado al Sefior. Reflexionemos
sobre esto.

Pero a la mentalidad del yo se opone
la de Dios; el sdalvate a ti mismo
discuerda con el Salvador que se
ofrece a si mismo. En el Evangelio de
hoy también Jesus, como sus
opositores, toma la palabra tres veces
en el Calvario (cf. vv. 34.43.46). Pero
en ningun caso reivindica algo para
si; es mas, ni siquiera se defiende o se
justifica a si mismo. Reza al Padre y
ofrece misericordia al buen ladron.
Una expresion suya, en particular,
marca la diferencia respecto al
sdlvate a ti mismo: «Padre,
perdonalos» (v. 34).

Detengamonos en estas palabras.
¢Cudando las dice el Sefior? En un



momento especifico, durante la
crucifixion, cuando siente que los
clavos le perforan las mufiecas y los
pies. Intentemos imaginar el dolor
lacerante que eso provocaba. Alli, en
el dolor fisico mdas agudo de la
pasion, Cristo pide perdon por
quienes lo estan traspasando. En esos
momentos, uno solo quisiera gritar
toda su rabia y sufrimiento; en
cambio, Jesus dice: Padre,
perdonalos. A diferencia de otros
martires, que son mencionados en la
Biblia (cf. 2 Mac 7,18-19), no
reprocha a sus verdugos ni amenaza
con castigos en nombre de Dios, sino
que reza por los malvados. Clavado
en el patibulo de la humillacion,
aumenta la intensidad del don, que
se convierte en perdon.

Hermanos, hermanas, pensemos que
Dios hace 1o mismo con nosotros.
Cuando le causamos dolor con
nuestras acciones, Fl sufre y tiene un
solo deseo: poder perdonarnos. Para



darnos cuenta de esto, contemplemos
al Crucificado. El perddn brota de sus
llagas, de esas heridas dolorosas que
le provocan nuestros clavos.
Contemplemos a Jesus en la cruzy
pensemos que nunca hemos recibido
palabras mas bondadosas: Padre,
perdonalos. Contemplemos a Jesus en
la cruz y veamos que nunca hemos
recibido una mirada mas tierna y
compasiva. Contemplemos a Jesus en
la cruz y comprendamos que nunca
hemos recibido un abrazo mas
amoroso. Contemplemos al
Crucificado y digamos: “Gracias,
Jesus, me amas y me perdonas
siempre, aun cuando a mi me cuesta
amarme y perdonarme”.

Alli, mientras es crucificado, en el
momento mas duro, Jesus vive su
mandamiento mas dificil: el amor
por los enemigos. Pensemos en
alguien que nos haya herido,
ofendido, desilusionado; en alguien
que nos haya hecho enojar, que no



nos haya comprendido o no haya
sido un buen ejemplo. Cuanto
tiempo perdemos pensando en
quienes nos han hecho dafio! Y
también mirdndonos dentro de
nosotros mismos y lamiéndonos las
heridas que nos han causado los
otros, la vida o la historia. Hoy Jesus
nos ensefla a no quedarnos ahi, sino
a reaccionar, a romper el circulo
vicioso del mal y de las quejas, a
responder a los clavos de la vida con
el amor y a los golpes del odio con la
caricia del perddn. Pero nosotros,
discipulos de Jesus, ¢seguimos al
Maestro o a nuestro instinto
rencoroso? Es una pregunta que
debemos hacernos: ¢seguimos al
Maestro o seguimos a nuestro
instinto rencoroso? Si queremos
verificar nuestra pertenencia a
Cristo, veamos cOmo nos
comportamos con quienes nos han
herido. El Sefior nos pide que no
respondamos segun nuestros
impulsos o como lo hacen los demas,



sino como El lo hace con nosotros.
Nos pide que rompamos la cadena
del “te quiero si tu me quieres; soy tu
amigo si eres mi amigo; te ayudo si
me ayudas”. No, compasion y
misericordia para todos, porque Dios
ve en cada uno a un hijo. No nos
separa en buenos y malos, en amigos
y enemigos. Somos nosotros los que
lo hacemos, haciéndolo sufrir. Para
Fl todos somos hijos amados, que
desea abrazar y perdonar. Y también
vemos que sucede lo mismo en la
invitacion al banquete de bodas de
su hijo. Aquel sefior manda a sus
criados a los cruces de los caminos y
les dice: “Traigan a todos, blancos,
negros, buenos y malos; a todos,
sanos, enfermos; a todos...” (cf Mt
22,9-10). El amor de Jesus es para
todos, en esto no hay privilegios. Es
para todos. El privilegio de cada uno
de nosotros es ser amado, perdonado

Padre, perdonalos, porque no saben lo
que hacen. El Evangelio destaca que



Jesus «decia» (v. 34) esto. No lo dijo
una sola vez en el momento de la
crucifixion, sino que paso las horas
que estuvo en la cruz con estas
palabras en los labios y en el
corazon. Dios no se cansa de
perdonar. Debemos entender esto,
pero entenderlo no sélo con la
mente, sino entenderlo también con
el corazon. Dios nunca se cansa de
perdonar, somos nosotros los que
nos cansamos de pedirle perddn,
pero El nunca se cansa de perdonar.
Fl no es que aguante hasta un cierto
punto para luego cambiar de idea,
como estamos tentados de hacer
nosotros. Jesus —ensefia el Evangelio
de Lucas— vino al mundo a traernos
el perddn de nuestros pecados (cf. Lc
1,77) y al final nos dio una
instruccion precisa: predicar a todos,
en su nombre, el perdon de los
pecados (cf. Lc 24,47). Hermanos y
hermanas, no nos cansemos del
perddn de Dios, ni nosotros
sacerdotes de administrarlo, ni cada



cristiano de recibirlo y testimoniarlo.
No nos cansemos del perdon de Dios.

Padre, perdonalos, porque no saben lo
que hacen. Observemos algo mas.
Jesus no s6lo implora el perdon, sino
que dice también el motivo:
perddnalos porque no saben lo que
hacen. Pero, ;como? Los que lo
crucificaron habian premeditado su
muerte, organizado su captura, los
procesos, y ahora estan en el
Calvario para asistir a su final. Y, sin
embargo, Cristo justifica a esos
violentos porque no saben. Asi es
como Jesus se comporta con
nosotros: se hace nuestro abogado.
No se pone en contra de nosotros,
sino de nuestra parte contra nuestro
pecado. Y es interesante el
argumento que utiliza: porque no
saben, es aquella ignorancia del
corazon que tenemos todos nosotros
pecadores. Cuando se usa la
violencia ya no se sabe nada de Dios,
que es Padre, ni tampoco de los



demads, que son hermanos. Se nos
olvida porqué estamos en el mundo y
llegamos a cometer crueldades
absurdas. Lo vemos en la locura de la
guerra, donde se vuelve a crucificar
a Cristo. Si, Cristo es clavado en la
cruz una vez mas en las madres que
lloran la muerte injusta de los
maridos y de los hijos. Es crucificado
en los refugiados que huyen de las
bombas con los nifios en brazos. Es
crucificado en los ancianos que son
abandonados a la muerte, en los
jovenes privados de futuro, en los
soldados enviados a matar a sus
hermanos. Cristo es crucificado alli,
hoy.

Padre, perdonalos, porque no saben lo
que hacen. Muchos escuchan esta
frase inaudita; pero sélo uno la
acoge. Es un malhechor, crucificado
junto a Jesus. Podemos pensar que la
misericordia de Cristo suscit6 en él
una ultima esperanza que lo llevo a
pronunciar estas palabras: «Jesus,



acuérdate de mi» (Lc 23,42). Como
diciendo: “Todos se olvidaron de mi,
pero tu piensas incluso en quienes te
crucifican. Contigo, entonces,
también hay lugar para mi”. El buen
ladron acoge a Dios mientras su vida
estd por terminar, y asi su vida
empieza de nuevo; en el infierno del
mundo ve abrirse el paraiso: «Hoy
estards conmigo en el paraiso» (v.
43). Este es el prodigio del perdén de
Dios, que transforma la ultima
peticion de un condenado a muerte
en la primera canonizacion de la
historia.

Hermanos, hermanas, en esta
semana acojamos la certeza de que
Dios puede perdonar todo pecado.
Dios perdona a todos, puede
perdonar toda distancia, y puede
cambiar todo lamento en danza (cf.
Sal 30,12); la certeza de que con
Cristo siempre hay un lugar para
cada uno; de que con Jesus nunca es
el fin, nunca es demasiado tarde. Con



Dios siempre se puede volver a vivir.
Animo, caminemos hacia la Pascua
con su perdon. Porque Cristo
intercede continuamente ante el
Padre por nosotros (cf. Hb 7,25) vy,
mirando nuestro mundo violento,
nuestro mundo herido, no se cansa
nunca de repetir —y nosotros lo
hacemos ahora con el corazon, en
silencio—, de repetir: Padre,
perdonalos, porque no saben lo que
hacen.

Jueves Santo (Misa Crismal)

En la lectura del profeta Isaias que
hemos escuchado, el Sefior hace una
promesa esperanzadora que nos toca
de cerca: «Ustedes seran llamados
sacerdotes del Sefior, y se les dira
ministros de nuestro Dios. [...] Yo les
daré con fidelidad su recompensa y



sellaré con ellos una alianza
eterna» (61,6.8).

Ser sacerdotes es, queridos
hermanos, una gracia, una gracia
muy grande que no es en primer
lugar una gracia para nosotros, sino
para la gente [1]; y para nuestro
pueblo es un gran don el hecho de
que el Sefior elija, de entre su
rebafio, a algunos que se ocupen de
sus ovejas de manera exclusiva,
siendo padres y pastores. El Sefior
mismo es quien paga el salario del
sacerdote: «Yo les daré con fidelidad
su recompensa» (Is 61,8). Y E1, lo
sabemos, es buen pagador, aunque
tenga sus particularidades, como la
de pagar primero a los ultimos y
después a los primeros. Ese es su
estilo.

La lectura del libro del Apocalipsis
nos dice cudl es el salario del Sefior.
Es su Amor y el perdén incondicional
de nuestros pecados a precio de su



sangre derramada en la Cruz: «Al
que nos sigue amando y liberando de
nuestros pecados por medio de su
sangre e hizo de nosotros un reino y
sacerdotes para su Diosy

Padre» (1,5-6). No hay salario mayor
que la amistad con Jesus, y esto no
debemos olvidarlo. No hay paz mas
grande que su perdon y esto lo
sabemos todos. No hay precio mas
costoso que el de su Sangre preciosa,
que no debemos permitir que se
desprecie con una conducta que no
sea digna.

Sileemos con el corazon, queridos
hermanos sacerdotes, estas son
invitaciones del Sefior a que le
seamos fieles, a ser fieles a su
Alianza, a dejarnos amar, a dejarnos
perdonar; no solo son invitaciones
para nosotros mismos, sino también
para poder asi servir, con una
conciencia limpia, al santo pueblo
fiel de Dios. La gente se 1o merece e
incluso lo necesita.



El evangelio de Lucas nos dice que,
luego de que Jesus leyo el pasaje del
profeta Isaias delante de su gente y
se sento, «los ojos de todos estaban
fijos en El» (4,20). También el
Apocalipsis nos habla hoy de ojos
fijos en Jesus, de esta atraccion
irresistible del Sefior crucificado y
resucitado que nos lleva a adorar y a
discernir: «Helo aqui que viene con
las nubes y todo ojo lo vera, también
los ojos de los que lo traspasaron, y
por El todas las tribus de la tierra se
golpearan el pecho» (1,7). La gracia
final, cuando vuelva el Sefior
resucitado, sera la de un
reconocimiento inmediato: lo
veremos traspasado, reconoceremos
quién es El y quiénes nosotros,
pecadores; sin mas.

“Fijar los ojos en Jesus” es una gracia
que, como sacerdotes, debemos
cultivar. Al terminar el dia hace bien
mirar al Sefior y que El nos mire el
corazon, junto con el corazon de la



gente con la que nos encontramos.
No se trata de contabilizar los
pecados, sino de una contemplacion
amorosa en la que miramos nuestra
jornada con la mirada de Jesus y
vemos asi las gracias del dia, los
dones y todo lo que ha hecho por
nosotros, para agradecer. Y le
mostramos también nuestras
tentaciones, para discernirlasy
rechazarlas. Como vemos, se trata de
entender qué le agrada al Sefior y
qué desea de nosotros aqui y ahora,
en nuestra historia actual.

Y quizd, si sostenemos su mirada
bondadosa, de parte suya habra
también una sefial para que le
mostremos nuestros idolos. Esos
idolos que, como Raquel, escondimos
bajo los pliegues de nuestro poncho
(cf. Gn 31,34-35). Dejar que el Sefior
mire nuestros idolos escondidos
—todos los tenemos, {sin excepcion!
— Y dejar que el Sefior mire a esos



idolos escondidos nos hace fuertes
frente a ellos y les quita su poder.

La mirada del Sefior nos hace ver
que, en realidad, en ellos nos
glorificamos a nosotros mismos [2],
porque alli, en ese espacio que
vivimos como si fuera exclusivo, se
nos mete el diablo agregando un
componente muy maligno: hace que
no solo nos “complazcamos” a
nosotros mismos dando rienda suelta
a una pasion o cultivando otra, sino
que también nos lleva a reemplazar
con ellos, con esos idolos escondidos,
la presencia de las divinas personas,
la presencia del Padre, del Hijo y del
Espiritu, que moran en nuestro
interior. Es algo que se da de hecho.

Aunque uno se diga a si mismo que
distingue perfectamente lo que es un
idolo y quién es Dios, en la practica le
vamos quitando espacio a la Trinidad
y dandoselo al demonio, en una
especie de adoracion indirecta: la de



quien lo esconde, pero escucha sus
discursos y consume sus productos
todo el tiempo, de manera tal que al
final no queda ni un ratito para Dios.
Porque él es asi, avanza lentamente.

Otra vez me referi a los demonios
“educados”, de los que Jesus dice que
son peores del que fue expulsado
antes. Si, son “educados”, tocan el
timbre, entran y poco a poco toman
posesion de la casa. Hay que estar
atentos, porque estos son nuestros
idolos.

Es que los idolos tienen algo —un
elemento— personal. Al no
desenmascararlos, al no dejar que
Jesus nos haga ver que en ellos nos
estamos buscando mal a nosotros
mismos sin necesidad, y que dejamos
un espacio en el que se mete el
Maligno. Debemos recordar que el
demonio exige que hagamos su
voluntad y le sirvamos, pero no
siempre requiere que le sirvamos y



adoremos continuamente, no, sabe
cOmo moverse, es un gran
diplomatico. Recibir la adoracion de
vez en cuando le es suficiente para
mostrarse que es nuestro verdadero
sefior y que todavia se sienta dios en
nuestra vida y corazon.

Dicho esto, quisiera compartir con
ustedes, en esta Misa crismal, tres
espacios de idolatria escondida en los
que el Maligno utiliza sus idolos para
depotenciarnos de nuestra vocacion
de pastores e ir apartandonos de la
presencia benéfica y amorosa de
Jesus, del Espiritu y del Padre.

Un primer espacio de idolatria
escondida se abre donde hay
mundanidad espiritual que es «una
propuesta de vida, es una cultura,
una cultura de lo efimero, una
cultura de la apariencia, una cultura
del maquillaje» [3].

Su criterio es el triunfalismo, un
triunfalismo sin Cruz. Y Jesus reza



para que el Padre nos defienda de
esta cultura de la mundanidad. Esta
tentacion de una gloria sin Cruz va
contra la persona del Sefior, va
contra Jesus que se humilla en la
Encarnacion y que, como signo de
contradiccion, es la inica medicina
contra todo idolo. Ser pobre con
Cristo pobre y “porque Cristo eligio la
pobreza” es la 16gica del Amor y no
otra.

En el pasaje evangélico de hoy vemos
como el Sefior se situa en su humilde
capilla y en su pequeiio pueblo, el de
toda la vida, para hacer el mismo
Anuncio que hara al final de la
historia, cuando venga en su Gloria,
rodeado de sus angeles. Y nuestros
ojos tienen que estar fijos en Cristo,
en el aqui y ahora de la historia de
Jesus conmigo, como lo estaran
entonces.

La mundanidad de andar buscando
la propia gloria nos roba la presencia



de Jesus humilde y humillado, Sefior
cercano a todos, Cristo doloroso con
todos los que sufren, adorado por
nuestro pueblo que sabe quiénes son
sus verdaderos amigos. Un sacerdote
mundano no es otra cosa que un
pagano clericalizado. Un sacerdote
mundano no es mas que un pagano
clericalizado.

Otro espacio de idolatria escondida
echa sus raices alli donde se da la
primacia al pragmatismo de los
numeros. Los que tienen este idolo
escondido se reconocen por su amor
a las estadisticas, esas que pueden
borrar todo rasgo personal en la
discusion y dar la preeminencia a las
mayorias que, en definitiva, pasan a
ser el criterio de discernimiento, y
eso estd mal. Este no puede ser el
unico modo de proceder ni el unico
criterio en la Iglesia de Cristo. Las
personas no se pueden “numerar”, y
Dios no da el Espiritu “con

medida” (cf. Jn 3,34).



En esta fascinacion por los numeros,
en realidad, nos buscamos a nosotros
mismos y nos complacemos en el
control que nos da esta ldgica, que no
tiene rostros y que no es la del amor,
sino que ama los numeros. Una
caracteristica de los grandes santos
es que saben retraerse de tal manera
que le dejan todo el lugar a Dios. Este
retraimiento, este olvido de siy
deseo de ser olvidado por todos los
demas, es lo caracteristico del
Espiritu, el cual carece de imagen, el
Espiritu no tiene imagen propia
simplemente porque es todo Amor
que hace brillar la imagen del Hijo y
en ella la del Padre.

El reemplazo de su Persona, que ya
de por si ama “no aparecer”,
—porque carece de imagen— es lo
que busca el idolo de los numeros,
que hace que todo “aparezca”
aunque de modo abstracto y
contabilizado, sin encarnacion.



Un tercer espacio de idolatria
escondida, hermanado con el
anterior, es el que se abre con el
funcionalismo, un ambito seductor en
el que muchos, “mas que con la ruta
se entusiasman con la hoja de ruta”.

La mentalidad funcionalista no
tolera el misterio, va a la eficacia. De
a poco, este idolo va sustituyendo en
nosotros la presencia del Padre. El
primer idolo sustituye la presencia
del Hijo, el segundo idolo, la del
Espiritu, y este, la presencia del
Padre. Nuestro Padre es el Creador,
pero no uno que hace “funcionar” las
cosas solamente, sino Uno que “crea”
como Padre, con ternura, haciéndose
cargo de sus creaturas y trabajando
para que el hombre sea mas libre.

El funcionalista no sabe gozar con las
gracias que el Espiritu derrama en su
pueblo, de las que podria
“alimentarse” también como
trabajador que se gana su salario. E1



sacerdote con mentalidad
funcionalista tiene su propio
alimento, que es su ego. En el
funcionalismo, dejamos de lado la
adoracion al Padre en la pequefiasy
grandes cosas de nuestra vida y nos
complacemos en la eficacia de
nuestros planes. Como hizo David
cuando, tentado por Satanas (cf. 1
Cro 21,1) se encapricho en realizar el
censo. Estos son lo que estan
enamorados de la hoja de ruta, del
itinerario, pero no del camino.

En estos dos ultimos espacios de
idolatria escondida (pragmatismo de
los numeros y funcionalismo)
reemplazamos la esperanza, que es
el espacio del encuentro con Dios,
por la constatacion empirica. Es una
actitud de vanagloria por parte del
pastor, una actitud que desintegra la
union de su pueblo con Dios y
plasma un nuevo idolo basado en
numeros y planes: el idolo de «mi
poder, nuestro poder» [4]. Nuestro



programa, nuestros numeros,
nuestros planes pastorales. Esconder
estos idolos (con la actitud de Raquel)
y no saber desenmascararlos en la
propia vida cotidiana, lastima la
fidelidad de nuestra alianza
sacerdotal y entibia nuestra relacion
personal con el Sefior. A lo mejor
alguno podria estar pensando, pero
iqué es lo que quiere este Obispo que
hoy, en lugar de hablarnos de Jesus,
nos habla de los idolos?

Queridos hermanos, Jesus es el unico
camino para no equivocarnos en
saber qué sentimos, a qué nos
conduce nuestro corazon. El es el
unico camino para discernir bien,
confrontandonos con Fl, cada dia,
como si también hoy se hubiera
sentado en nuestra iglesia parroquial
y nos dijera que hoy se ha cumplido
todo lo que acabamos de escuchar.

Jesucristo, siendo signo de
contradiccion —que no siempre es



algo cruento ni duro, ya que la
misericordia es signo de
contradiccion y mucho mas lo es la
ternura—, Jesucristo, digo, hace que
se revelen estos idolos, que se vea su
presencia, sus raices y su
funcionamiento, y asi el Sefior los
pueda destruir, y ésta es la
propuesta: dar espacio para que el
Sefior pueda destruir nuestros idolos
escondidos. Y debemos recordarlos,
estar atentos, para que no renazca la
cizafa de esos idolos que supimos
esconder entre los pliegues de
nuestro corazon.

Y quisiera concluir pidiéndole a san
José, padre castisimo y sin idolos
escondidos, que nos libre de todo
afan de posesion, ya que este, el afan
de posesion, es la tierra fecunda en la
que crecen los idolos. Y que nos dé
también la gracia de no claudicar en
la ardua tarea de discernir estos
idolos que, con tanta frecuencia,
escondemos o se esconden.



Y también le pedimos a san José que
alli donde dudamos acerca de como
hacer las cosas mejor, interceda por
nosotros para que el Espiritu nos
ilumine el juicio, como ilumino el
suyo cuando estuvo tentado de dejar
“en secreto” (lathra) a Maria, de
modo tal que, con nobleza de
corazon, sepamos supeditar a la
caridad lo aprendido por ley [5].

[1] Porque el sacerdocio ministerial
esta al servicio del sacerdocio
comun. El Sefior elige a algunos para
«desempefiar publicamente, en
nombre de Cristo, la funcion
sacerdotal en favor de los

hombres» (Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, 2; cf. Const.
dogm. Lumen gentium, 10). «Pues los
ministros que poseen la sacra
potestad estan al servicio de sus
hermanos» (Const. dogm. Lumen
gentium, 18).


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html

[2] Cf. Catequesis en la Audiencia
general (1 agosto 2018).

[3] Homilia durante la Misa, Domus
Sanctae Marthae (16 mayo 2020).

[4] ].M. Bergoglio, Meditaciones para
religiosos, Bilbao, Mensajero 2014,
145.

[5] Cf. Carta ap. Patris corde, 4, nota
18.

Viernes Santo

Via Crucis presidido por el Papa
Francisco.

Sabado Santo. Vigilia Pascual

Muchos escritores han evocado la
belleza de las noches, iluminadas por


https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2022/documents/ns_lit_doc_20220415_via-crucis-meditazioni_sp.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2022/documents/ns_lit_doc_20220415_via-crucis-meditazioni_sp.html

las estrellas. Las noches de la guerra,
en cambio, estan surcadas por
luminosas estelas de muerte. En esta
noche, hermanos y hermanas,
dejémonos tomar de la mano por las
mujeres del Evangelio, para
descubrir con ellas la manifestacion
de la luz de Dios que brilla en las
tinieblas del mundo. Esas mujeres,
mientras la noche se disipaba y las
primeras luces del alba despuntaban
sin clamores, se dirigieron al
sepulcro para ungir el cuerpo de
Jesus. Y alli vivieron una experiencia
desconcertante: primero
descubrieron que la tumba estaba
vacia; después vieron dos figuras con
vestiduras resplandecientes, que les
dijeron que Jesus habia resucitado; y
rapidamente corrieron a anunciar la
noticia a los demas discipulos (cf. Lc
24,1-10). Ven, escuchan, anuncian.
Con estas tres acciones entramos
también nosotros en la Pascua del
Serior.



Las mujeres ven. El primer anuncio
de la Resurreccion no se presenta
como una féormula que hay que
comprender, Sino como un signo que
hay que contemplar. En un
cementerio, junto a un sepulcro,
donde todo deberia estar ordenado y
tranquilo, las mujeres vieron «que la
piedra estaba corrida. Cuando
entraron no hallaron el cuerpo del
Sefior Jesus» (vv. 2-3). La Pascua, por
tanto, empieza cambiando nuestros
esquemas. Llega con el don de una
esperanza sorprendente. Pero no es
facil acogerla. A veces —debemos
admitirlo— esta esperanza no
encuentra espacio en nuestro
corazon. También en nosotros, como
en las mujeres del Evangelio,
prevalecen preguntas e
incertidumbres, y la primera
reaccion ante el signo imprevisto es
el miedo, el “no levantar la vista del
suelo” (cf. vv. 4-5).



Con mucha frecuencia, miramos la
vida y la realidad sin levantar los
ojos del suelo; solo enfocamos el hoy
que pasa, sentimos desilusion por el
futuro y nos encerramos en nuestras
necesidades, nos acomodamos en la
carcel de la apatia, mientras
seguimos lamentandonos y pensando
que las cosas no cambiardn nunca. Y
asi permanecemos inmaviles ante la
tumba de la resignacion y del
fatalismo, y sepultamos la alegria de
vivir. Pero, sin embargo, esta noche
el Sefior quiere darnos unos 0jos
diferentes, encendidos por la
esperanza de saber que el miedo, el
dolor y la muerte no tendran la
ultima palabra sobre nosotros.
Gracias a la Pascua de Jesus podemos
dar el salto de la nada a la vida, «y la
muerte ya no podra defraudarnos
mas de nuestra existencia» (K.
Rahner, Cosa significa la Pasqua,
Brescia 2021, 28), que ha sido
abrazada totalmente y para siempre
por el amor infinito de Dios. Es



verdad que puede atemorizarnosy
paralizarnos, jpero el Sefior ha
resucitado! Levantemos la mirada,
quitemos de nuestros ojos el velo de
la amargura y la tristeza, y
abramonos a la esperanza de Dios.

En segundo lugar, las mujeres
escuchan. Después de haber visto el
sepulcro vacio, dos hombres con
vestiduras resplandecientes les
dijeron: «¢Por qué buscan entre los
muertos al que esta vivo? No esta
aqui: jha resucitado!» (vv. 5-6). Nos
hace bien escuchar y repetir estas
palabras: jno esta aqui! Cada vez que
creemos saber todo sobre Dios, que
lo podemos encasillar en nuestros
esquemas, repitamonos a nosotros
mismos: jno estd aqui! Cuando lo
buscamos solo en la emocién,
muchas veces pasajera, o en el
momento de la necesidad, para
después hacerlo a un lado y
olvidarnos de El en las situaciones y
en las decisiones concretas de cada



dia, repitdmonos: jno esta aqui! Y
cuando pensamos que lo hemos
aprisionado en nuestras palabras, en
nuestras formulas, en nuestras
costumbres, pero nos olvidamos de
buscarlo en los rincones mas oscuros
de la vida, donde hay alguien que
llora, que lucha, sufre y espera,
repitamonos: jno esta aqui!

Escuchemos también nosotros la
pregunta dirigida a las mujeres:
“.Por qué buscan entre los muertos
al que esta vivo?”. No podemos
celebrar la Pascua si seguimos
quedandonos en la muerte; si
permanecemos prisioneros del
pasado; si en la vida no tenemos la
valentia de dejarnos perdonar por
Dios, que perdona todo, la valentia
de cambiar, de terminar con las
obras del mal, de decidirnos por
Jesus y por su amor; si seguimos
reduciendo la fe a un amuleto,
haciendo de Dios un hermoso
recuerdo de tiempos pasados, en



lugar de descubrirlo como el Dios
vivo que hoy quiere transformarnos
a nosotros y al mundo. Un
cristianismo que busca al Sefior
entre los vestigios del pasado y lo
encierra en el sepulcro de la
costumbre es un cristianismo sin
Pascua. iPero el Sefior ha resucitado!
iNo nos detengamos en torno a los
sepulcros, sino vayamos a
redescubrirlo a El, el Viviente! Y no
tengamos miedo de buscarlo también
en el rostro de los hermanos, en la
historia del que espera y del que
suerfia, en el dolor del que llora y
sufre: jDios esta alli!

Por ultimo, las mujeres anuncian.
¢Qué anuncian? La alegria de la
Resurreccion. La Pascua no acontece
para consolar intimamente al que
llora la muerte de Jesus, sino para
abrir de par en par los corazones al
anuncio extraordinario de la victoria
de Dios sobre el mal y sobre la
muerte. Por eso, la luz de la



Resurreccion no quiere retener a las
mujeres en el éxtasis de un gozo
personal, no tolera actitudes
sedentarias, Sino que genera
discipulos misioneros que “regresan
del sepulcro” (cf. v. 9) y llevan a
todos el Evangelio del Resucitado. Es
por eso que, después de haber visto y
escuchado, las mujeres corrieron a
anunciar la alegria de la
Resurreccion a los discipulos. Sabian
que podian pensar que estaban locas,
tanto es asi que el Evangelio dice que
sus palabras les parecieron «una
locura» (v. 11), pero ellas no se
preocuparon de su reputacion ni de
defender su imagen; no midieron sus
sentimientos ni calcularon sus
palabras. Solamente tenian el fuego
en el corazon para llevar la noticia, el
anuncio: “;El Sefior ha resucitado!”

iY qué hermosa es una Iglesia que
corre de esta manera por los caminos
del mundo! Sin miedos, sin
estrategias ni oportunismos; sélo con



el deseo de llevar a todos la alegria
del Evangelio. A esto somos
llamados, a experimentar el
encuentro con el Resucitado y a
compartirlo con los demas; a correr
la piedra del sepulcro, donde con
frecuencia hemos encerrado al
Sefior, para difundir su alegria en el
mundo. Resucitemos a Jesus, el
Viviente, de los sepulcros donde lo
hemos metido, liberémoslo de las
formalidades donde a menudo lo
hemos encerrado. Despertémonos
del suerio de la vida tranquila en la
que a veces lo hemos acomodado,
para que no moleste ni incomode
mas. Llevémoslo a la vida cotidiana:
con gestos de paz en este tiempo
marcado por los horrores de la
guerra; con obras de reconciliacion
en las relaciones rotas y de
compasion hacia los necesitados; con
acciones de justicia en medio de las
desigualdades y de verdad en medio
de las mentiras. Y, sobre todo, con
obras de amor y de fraternidad.



Hermanos y hermanas, nuestra
esperanza se llama Jesus. Fl entr6 en
el sepulcro de nuestros pecados, llego
hasta el lugar mas profundo en el
que nos habiamos perdido, recorrid
los enredos de nuestros miedos,
cargo con el peso de nuestras
opresiones y, desde los abismos mas
oscuros de nuestra muerte, nos
desperto a la vida y transformo
nuestro luto en danza. jCelebremos
la Pascua con Cristo! El estd vivo y
también hoy pasa, transforma,
libera. Con Fl el mal no tiene més
poder, el fracaso no puede impedir
que empecemos de nuevo, la muerte
se convierte en un paso para el inicio
de una nueva vida. Porque con Jesus,
el Resucitado, ninguna noche es
infinita; y, aun en la oscuridad mas
densa, en esa oscuridad brilla la
estrella de la mafiana.

En esta oscuridad que ustedes viven,
sefior alcalde, sefioras y sefiores
diputados, en esta oscuridad de la



guerra, de la crueldad, todos
nosotros rezamos, rezamaos con
ustedes y por ustedes esta noche.
Rezamos por tantos sufrimientos.
Nosotros podemos darles solamente
nuestra compafiia, nuestra oracion y
decirles: “;Valor! jestamos con
ustedes!” Y también decirles 1o mas
grande que hoy se celebra: jChristos
voskrés! [iCristo ha resucitado!].

Bendiciéon Urbi et Orbi

Queridos hermanos y hermanas:
iFeliz Pascua!

Jesus, el Crucificado, ha resucitado.
Se presenta ante aquellos que lloran
por €], encerrados en sus casas,
llenos de miedo y angustia. Se pone
en medio de ellos y les dice: «jLa paz
esté con ustedes!» (Jn 20,19). Les
muestra las llagas de sus manos y de
sus pies, y la herida de su costado. No



es un fantasma, es EL, el mismo Jesus
que murio en la cruz y estuvo en el
sepulcro. Ante las miradas
incrédulas de los discipulos, Fl
repite: «;La paz esté con ustedes!» (v.
21).

También nuestras miradas son
incrédulas en esta Pascua de guerra.
Hemos visto demasiada sangre,
demasiada violencia. También
nuestros corazones se llenaron de
miedo y angustia, mientras tantos de
nuestros hermanos y hermanas
tuvieron que esconderse para
defenderse de las bombas. Nos
cuesta creer que Jesus
verdaderamente haya resucitado,
que verdaderamente haya vencido a
la muerte. ¢Sera tal vez una ilusion,
un fruto de nuestra imaginacion?

No, no es una ilusion. Hoy mas que
nunca resuena el anuncio pascual
tan querido para el Oriente cristiano:
«iCristo ha resucitado!



iVerdaderamente ha resucitado!».
Hoy mas que nunca tenemos
necesidad de Fl, al final de una
Cuaresma que parece no querer
terminar. Hemos pasado dos afios de
pandemia, que han dejado marcas
profundas. Parecia que habia llegado
el momento de salir juntos del tunel,
tomados de la mano, reuniendo
fuerzas y recursos. Y en cambio,
estamos demostrando que no
tenemos todavia el espiritu de Jesus,
tenemos aun en nosotros el espiritu
de Cain, que mira a Abel no como a
un hermano, sino como a un rival, y
piensa en como eliminarlo.
Necesitamos al Crucificado
Resucitado para creer en la victoria
del amor, para esperar en la
reconciliacion. Hoy mas que nunca lo
necesitamos a El, para que
poniéndose en medio de nosotros
nos vuelva a decir: «jLa paz esté con
ustedes!».



Sélo El puede hacerlo. Sélo El tiene
hoy el derecho de anunciarnos la
paz. Sdlo Jesus, porque lleva las
heridas, nuestras heridas. Esas
heridas suyas son doblemente
nuestras: nuestras porque nosotros
se las causamos a Fl, con nuestros
pecados, con nuestra dureza de
corazon, con el odio fratricida; y
nuestras porque El las lleva por
nosotros, no las ha borrado de su
Cuerpo glorioso, ha querido
conservarlas consigo para siempre.
Son un sello indeleble de su amor
por nosotros, una intercesion
perenne para que el Padre celestial
las vea y tenga misericordia de
nosotros y del mundo entero. Las
heridas en el Cuerpo de Jesus
resucitado son el signo de la lucha
que Fl combatié y venci6 por
nosotros con las armas del amor,
para que nosotros pudiéramos tener
paz, estar en paz, vivir en paz.



Mirando sus llagas gloriosas,
nuestros ojos incrédulos se abren,
nuestros corazones endurecidos se
liberan y dejan entrar el anuncio
pascual: «jLa paz esté con ustedes!».

Hermanos y hermanas, jdejemos
entrar la paz de Cristo en nuestras
vidas, en nuestras casas y en
nuestros paises!

Que haya paz en la martirizada
Ucrania, tan duramente probada por
la violencia y la destruccion de la
guerra cruel e insensata a la que ha
sido arrastrada. Que un nuevo
amanecer de esperanza despunte
pronto sobre esta terrible noche de
sufrimiento y de muerte. Que se elija
la paz. Que se dejen de hacer
demostraciones de fuerza mientras
la gente sufre. Por favor, por favor,
no nos acostumbremos a la guerra,
comprometamonos todos a pedir la
paz con voz potente, desde los
balcones y en las calles. jPaz! Que los



responsables de las naciones
escuchen el grito de paz de la gente,
que escuchen esa inquietante
pregunta que se hicieron los
cientificos hace casi sesenta afios:
«cVamos a poner fin a la raza
humana; o deberd renunciar la
humanidad a la guerra?» (Manifiesto
Russell-Einstein, 9 julio 1955).

Llevo en el corazon a las numerosas
victimas ucranianas, a los millones
de refugiados y desplazados internos,
a las familias divididas, a los
ancianos que se han quedado solos, a
las vidas destrozadas y a las ciudades
arrasadas. Tengo ante mis ojos la
mirada de los nifios que se quedaron
huérfanos y huyen de la guerra.
Mirandolos no podemos dejar de
percibir su grito de dolor, junto con
el de muchos otros nifios que sufren
en todo el mundo: los que mueren de
hambre o por falta de atencion
médica, los que son victimas de
abusos y violencia, y aquellos a los



que se les ha negado el derecho a
nacer.

En medio del dolor de la guerra no
faltan también signos
esperanzadores, como las puertas
abiertas de tantas familias y
comunidades que acogen a
migrantes y refugiados en toda
Europa. Que estos numerosos actos
de caridad sean una bendicion para
nuestras sociedades, a menudo
degradadas por tanto egoismo e
individualismo, y ayuden a hacerlas
acogedoras para todos.

Que el conflicto en Europa nos haga
también mas solicitos ante otras
situaciones de tension, sufrimiento y
dolor que afectan a demasiadas
regiones del mundo y que no
podemos ni debemos olvidar.

Que haya paz en Oriente Medio,
lacerado desde hace afios por
divisiones y conflictos. En este dia
glorioso pidamos paz para Jerusalén



y paz para aquellos que la aman (cf.
Sal 121 [122]), cristianos, judios,
musulmanes. Que los israelies, los
palestinos y todos los habitantes de
la Ciudad Santa, junto con los
peregrinos, puedan experimentar la
belleza de la paz, vivir en fraternidad
y acceder con libertad a los Santos
Lugares, respetando mutuamente los
derechos de cada uno.

Que haya paz y reconciliacion en los
pueblos del Libano, de Siria y de
Irak, y particularmente en todas las
comunidades cristianas que viven en
Oriente Medio.

Que haya paz también en Libia, para
que encuentre estabilidad después
de afios de tensiones; y en Yemen,
que sufre por un conflicto olvidado
por todos con incesantes victimas,
pueda la tregua firmada en los
ultimos dias devolverle la esperanza
a la poblacion.



Al Sefior resucitado le pedimos el
don de la reconciliacion para
Myanmar, donde perdura un
dramatico escenario de odio y de
violencia, y para Afganistan, donde
no se consiguen calmar las peligrosas
tensiones sociales, y una dramatica
crisis humanitaria esta
atormentando a la poblacion.

Que haya paz en todo el continente
africano, para que acabe la
explotacion de la que es victima y la
hemorragia causada por los ataques
terroristas —especialmente en la
zona del Sahel—, y que encuentre
ayuda concreta en la fraternidad de
los pueblos. Que Etiopia, afligida por
una grave crisis humanitaria, vuelva
a encontrar el camino del didlogo y la
reconciliacion, y se ponga fin a la
violencia en la Republica
Democratica del Congo. Que non
falten la oracion y la solidaridad para
los habitantes de la parte oriental de



Sudafrica afectados por graves
inundaciones.

Que Cristo resucitado acompafie y
asista a los pueblos de América
Latina que, en estos dificiles tiempos
de pandemia, han visto empeorar, en
algunos casos, sus condiciones
sociales, agravadas también por
casos de criminalidad, violencia,
corrupcion y narcotrafico.

Pedimos al Sefior Resucitado que
acompaiie el camino de
reconciliacidon que estda siguiendo la
Iglesia Catdlica canadiense con los
pueblos indigenas. Que el Espiritu de
Cristo Resucitado sane las heridas del
pasado y disponga los corazones en
la busqueda de la verdad y la
fraternidad.

Queridos hermanos y hermanas,
toda guerra trae consigo
consecuencias que afectan a la
humanidad entera: desde los lutos y
el drama de los refugiados, a la crisis



economica y alimentaria de la que ya
se estan viendo sefiales. Ante los
signos persistentes de la guerra,
como en las muchas y dolorosas
derrotas de la vida, Cristo, vencedor
del pecado, del miedo y de la muerte,
nos exhorta a no rendirnos frente al
mal y a la violencia. Hermanos y
hermanas, jdejémonos vencer por la
paz de Cristo! jLa paz es posible, la
paz es necesaria, la paz es la
principal responsabilidad de todos!

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/semana-santa-
papa-francisco-2022/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/semana-santa-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/es-do/article/semana-santa-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/es-do/article/semana-santa-papa-francisco-2022/

	Semana Santa con el Papa Francisco (2022)

