
opusdei.org

Semana Santa con el
Papa Francisco
(2022)

Homilías de las celebraciones
litúrgicas del Papa Francisco
durante la Semana Santa:
Domingo de Ramos, Jueves
Santo, Viernes Santo, la Vigilia
Pascual y el Domingo de
Pascua.

17/04/2022

Domingo de Ramos - Jueves Santo
(Misa Crismal) - Viernes Santo / Via
Crucis - Sábado Santo Vigilia



Pascual - Domingo de Pascua / 
Bendición Urbi et Orbi

Domingo de Ramos. 10 de abril de
2022

En el Calvario se enfrentan dos
mentalidades. Las palabras de Jesús
crucificado en el Evangelio se
contraponen, en efecto, a las de los
que lo crucifican. Estos repiten un
estribillo: “Sálvate a ti mismo”. Lo
dicen los jefes: «¡Que se salve a sí
mismo si este es el Mesías de Dios, el
elegido!» (Lc 23,35). Lo reafirman los
soldados: «¡Si tú eres el rey de los
judíos, sálvate a ti mismo!» (v. 37). Y
finalmente, también uno de los
malhechores, que escuchó, repite la
idea: «¿Acaso no eres el Mesías?
¡Sálvate a ti mismo!» (v. 39). Salvarse
a sí mismo, cuidarse a sí mismo,
pensar en sí mismo; no en los demás,



sino solamente en la propia salud, en
el propio éxito, en los propios
intereses; en el tener, en el poder, en
la apariencia. Sálvate a ti mismo: es
el estribillo de la humanidad que ha
crucificado al Señor. Reflexionemos
sobre esto.

Pero a la mentalidad del yo se opone
la de Dios; el sálvate a ti mismo
discuerda con el Salvador que se
ofrece a sí mismo. En el Evangelio de
hoy también Jesús, como sus
opositores, toma la palabra tres veces
en el Calvario (cf. vv. 34.43.46). Pero
en ningún caso reivindica algo para
sí; es más, ni siquiera se defiende o se
justifica a sí mismo. Reza al Padre y
ofrece misericordia al buen ladrón.
Una expresión suya, en particular,
marca la diferencia respecto al 
sálvate a ti mismo: «Padre,
perdónalos» (v. 34).

Detengámonos en estas palabras.
¿Cuándo las dice el Señor? En un



momento específico, durante la
crucifixión, cuando siente que los
clavos le perforan las muñecas y los
pies. Intentemos imaginar el dolor
lacerante que eso provocaba. Allí, en
el dolor físico más agudo de la
pasión, Cristo pide perdón por
quienes lo están traspasando. En esos
momentos, uno sólo quisiera gritar
toda su rabia y sufrimiento; en
cambio, Jesús dice: Padre,
perdónalos. A diferencia de otros
mártires, que son mencionados en la
Biblia (cf. 2 Mac 7,18-19), no
reprocha a sus verdugos ni amenaza
con castigos en nombre de Dios, sino
que reza por los malvados. Clavado
en el patíbulo de la humillación,
aumenta la intensidad del don, que
se convierte en perdón.

Hermanos, hermanas, pensemos que
Dios hace lo mismo con nosotros.
Cuando le causamos dolor con
nuestras acciones, Él sufre y tiene un
solo deseo: poder perdonarnos. Para



darnos cuenta de esto, contemplemos
al Crucificado. El perdón brota de sus
llagas, de esas heridas dolorosas que
le provocan nuestros clavos.
Contemplemos a Jesús en la cruz y
pensemos que nunca hemos recibido
palabras más bondadosas: Padre,
perdónalos. Contemplemos a Jesús en
la cruz y veamos que nunca hemos
recibido una mirada más tierna y
compasiva. Contemplemos a Jesús en
la cruz y comprendamos que nunca
hemos recibido un abrazo más
amoroso. Contemplemos al
Crucificado y digamos: “Gracias,
Jesús, me amas y me perdonas
siempre, aun cuando a mí me cuesta
amarme y perdonarme”.

Allí, mientras es crucificado, en el
momento más duro, Jesús vive su
mandamiento más difícil: el amor
por los enemigos. Pensemos en
alguien que nos haya herido,
ofendido, desilusionado; en alguien
que nos haya hecho enojar, que no



nos haya comprendido o no haya
sido un buen ejemplo. ¡Cuánto
tiempo perdemos pensando en
quienes nos han hecho daño! Y
también mirándonos dentro de
nosotros mismos y lamiéndonos las
heridas que nos han causado los
otros, la vida o la historia. Hoy Jesús
nos enseña a no quedarnos ahí, sino
a reaccionar, a romper el círculo
vicioso del mal y de las quejas, a
responder a los clavos de la vida con
el amor y a los golpes del odio con la
caricia del perdón. Pero nosotros,
discípulos de Jesús, ¿seguimos al
Maestro o a nuestro instinto
rencoroso? Es una pregunta que
debemos hacernos: ¿seguimos al
Maestro o seguimos a nuestro
instinto rencoroso? Si queremos
verificar nuestra pertenencia a
Cristo, veamos cómo nos
comportamos con quienes nos han
herido. El Señor nos pide que no
respondamos según nuestros
impulsos o como lo hacen los demás,



sino como Él lo hace con nosotros.
Nos pide que rompamos la cadena
del “te quiero si tú me quieres; soy tu
amigo si eres mi amigo; te ayudo si
me ayudas”. No, compasión y
misericordia para todos, porque Dios
ve en cada uno a un hijo. No nos
separa en buenos y malos, en amigos
y enemigos. Somos nosotros los que
lo hacemos, haciéndolo sufrir. Para
Él todos somos hijos amados, que
desea abrazar y perdonar. Y también
vemos que sucede lo mismo en la
invitación al banquete de bodas de
su hijo. Aquel señor manda a sus
criados a los cruces de los caminos y
les dice: “Traigan a todos, blancos,
negros, buenos y malos; a todos,
sanos, enfermos; a todos…” (cf Mt
22,9-10). El amor de Jesús es para
todos, en esto no hay privilegios. Es
para todos. El privilegio de cada uno
de nosotros es ser amado, perdonado

Padre, perdónalos, porque no saben lo
que hacen. El Evangelio destaca que



Jesús «decía» (v. 34) esto. No lo dijo
una sola vez en el momento de la
crucifixión, sino que pasó las horas
que estuvo en la cruz con estas
palabras en los labios y en el
corazón. Dios no se cansa de
perdonar. Debemos entender esto,
pero entenderlo no sólo con la
mente, sino entenderlo también con
el corazón. Dios nunca se cansa de
perdonar, somos nosotros los que
nos cansamos de pedirle perdón,
pero Él nunca se cansa de perdonar.
Él no es que aguante hasta un cierto
punto para luego cambiar de idea,
como estamos tentados de hacer
nosotros. Jesús —enseña el Evangelio
de Lucas— vino al mundo a traernos
el perdón de nuestros pecados (cf. Lc
1,77) y al final nos dio una
instrucción precisa: predicar a todos,
en su nombre, el perdón de los
pecados (cf. Lc 24,47). Hermanos y
hermanas, no nos cansemos del
perdón de Dios, ni nosotros
sacerdotes de administrarlo, ni cada



cristiano de recibirlo y testimoniarlo.
No nos cansemos del perdón de Dios.

Padre, perdónalos, porque no saben lo
que hacen. Observemos algo más.
Jesús no sólo implora el perdón, sino
que dice también el motivo:
perdónalos porque no saben lo que
hacen. Pero, ¿cómo? Los que lo
crucificaron habían premeditado su
muerte, organizado su captura, los
procesos, y ahora están en el
Calvario para asistir a su final. Y, sin
embargo, Cristo justifica a esos
violentos porque no saben. Así es
como Jesús se comporta con
nosotros: se hace nuestro abogado.
No se pone en contra de nosotros,
sino de nuestra parte contra nuestro
pecado. Y es interesante el
argumento que utiliza: porque no
saben, es aquella ignorancia del
corazón que tenemos todos nosotros
pecadores. Cuando se usa la
violencia ya no se sabe nada de Dios,
que es Padre, ni tampoco de los



demás, que son hermanos. Se nos
olvida porqué estamos en el mundo y
llegamos a cometer crueldades
absurdas. Lo vemos en la locura de la
guerra, donde se vuelve a crucificar
a Cristo. Sí, Cristo es clavado en la
cruz una vez más en las madres que
lloran la muerte injusta de los
maridos y de los hijos. Es crucificado
en los refugiados que huyen de las
bombas con los niños en brazos. Es
crucificado en los ancianos que son
abandonados a la muerte, en los
jóvenes privados de futuro, en los
soldados enviados a matar a sus
hermanos. Cristo es crucificado allí,
hoy.

Padre, perdónalos, porque no saben lo
que hacen. Muchos escuchan esta
frase inaudita; pero sólo uno la
acoge. Es un malhechor, crucificado
junto a Jesús. Podemos pensar que la
misericordia de Cristo suscitó en él
una última esperanza que lo llevó a
pronunciar estas palabras: «Jesús,



acuérdate de mí» (Lc 23,42). Como
diciendo: “Todos se olvidaron de mí,
pero tú piensas incluso en quienes te
crucifican. Contigo, entonces,
también hay lugar para mí”. El buen
ladrón acoge a Dios mientras su vida
está por terminar, y así su vida
empieza de nuevo; en el infierno del
mundo ve abrirse el paraíso: «Hoy
estarás conmigo en el paraíso» (v.
43). Este es el prodigio del perdón de
Dios, que transforma la última
petición de un condenado a muerte
en la primera canonización de la
historia.

Hermanos, hermanas, en esta
semana acojamos la certeza de que
Dios puede perdonar todo pecado.
Dios perdona a todos, puede
perdonar toda distancia, y puede
cambiar todo lamento en danza (cf. 
Sal 30,12); la certeza de que con
Cristo siempre hay un lugar para
cada uno; de que con Jesús nunca es
el fin, nunca es demasiado tarde. Con



Dios siempre se puede volver a vivir.
Ánimo, caminemos hacia la Pascua
con su perdón. Porque Cristo
intercede continuamente ante el
Padre por nosotros (cf. Hb 7,25) y,
mirando nuestro mundo violento,
nuestro mundo herido, no se cansa
nunca de repetir ―y nosotros lo
hacemos ahora con el corazón, en
silencio―, de repetir: Padre,
perdónalos, porque no saben lo que
hacen.

Jueves Santo (Misa Crismal)

En la lectura del profeta Isaías que
hemos escuchado, el Señor hace una
promesa esperanzadora que nos toca
de cerca: «Ustedes serán llamados
sacerdotes del Señor, y se les dirá
ministros de nuestro Dios. […] Yo les
daré con fidelidad su recompensa y



sellaré con ellos una alianza
eterna» (61,6.8). 

Ser sacerdotes es, queridos
hermanos, una gracia, una gracia
muy grande que no es en primer
lugar una gracia para nosotros, sino
para la gente [1]; y para nuestro
pueblo es un gran don el hecho de
que el Señor elija, de entre su
rebaño, a algunos que se ocupen de
sus ovejas de manera exclusiva,
siendo padres y pastores. El Señor
mismo es quien paga el salario del
sacerdote: «Yo les daré con fidelidad
su recompensa» ( Is 61,8). Y Él, lo
sabemos, es buen pagador, aunque
tenga sus particularidades, como la
de pagar primero a los últimos y
después a los primeros. Ese es su
estilo.

La lectura del libro del Apocalipsis
nos dice cuál es el salario del Señor.
Es su Amor y el perdón incondicional
de nuestros pecados a precio de su



sangre derramada en la Cruz: «Al
que nos sigue amando y liberando de
nuestros pecados por medio de su
sangre e hizo de nosotros un reino y
sacerdotes para su Dios y
Padre» (1,5-6). No hay salario mayor
que la amistad con Jesús, y esto no
debemos olvidarlo. No hay paz más
grande que su perdón y esto lo
sabemos todos. No hay precio más
costoso que el de su Sangre preciosa,
que no debemos permitir que se
desprecie con una conducta que no
sea digna.

Si leemos con el corazón, queridos
hermanos sacerdotes, estas son
invitaciones del Señor a que le
seamos fieles, a ser fieles a su
Alianza, a dejarnos amar, a dejarnos
perdonar; no sólo son invitaciones
para nosotros mismos, sino también
para poder así servir, con una
conciencia limpia, al santo pueblo
fiel de Dios. La gente se lo merece e
incluso lo necesita. 



El evangelio de Lucas nos dice que,
luego de que Jesús leyó el pasaje del
profeta Isaías delante de su gente y
se sentó, «los ojos de todos estaban
fijos en Él» (4,20). También el
Apocalipsis nos habla hoy de ojos
fijos en Jesús, de esta atracción
irresistible del Señor crucificado y
resucitado que nos lleva a adorar y a
discernir: «Helo aquí que viene con
las nubes y todo ojo lo verá, también
los ojos de los que lo traspasaron, y
por Él todas las tribus de la tierra se
golpearán el pecho» (1,7). La gracia
final, cuando vuelva el Señor
resucitado, será la de un
reconocimiento inmediato: lo
veremos traspasado, reconoceremos
quién es Él y quiénes nosotros,
pecadores; sin más.

“Fijar los ojos en Jesús” es una gracia
que, como sacerdotes, debemos
cultivar. Al terminar el día hace bien
mirar al Señor y que Él nos mire el
corazón, junto con el corazón de la



gente con la que nos encontramos.
No se trata de contabilizar los
pecados, sino de una contemplación
amorosa en la que miramos nuestra
jornada con la mirada de Jesús y
vemos así las gracias del día, los
dones y todo lo que ha hecho por
nosotros, para agradecer. Y le
mostramos también nuestras
tentaciones, para discernirlas y
rechazarlas. Como vemos, se trata de
entender qué le agrada al Señor y
qué desea de nosotros aquí y ahora,
en nuestra historia actual.

Y quizá, si sostenemos su mirada
bondadosa, de parte suya habrá
también una señal para que le
mostremos nuestros ídolos. Esos
ídolos que, como Raquel, escondimos
bajo los pliegues de nuestro poncho
(cf. Gn 31,34-35). Dejar que el Señor
mire nuestros ídolos escondidos
―todos los tenemos, ¡sin excepción!
― Y dejar que el Señor mire a esos



ídolos escondidos nos hace fuertes
frente a ellos y les quita su poder.

La mirada del Señor nos hace ver
que, en realidad, en ellos nos
glorificamos a nosotros mismos [2],
porque allí, en ese espacio que
vivimos como si fuera exclusivo, se
nos mete el diablo agregando un
componente muy maligno: hace que
no sólo nos “complazcamos” a
nosotros mismos dando rienda suelta
a una pasión o cultivando otra, sino
que también nos lleva a reemplazar
con ellos, con esos ídolos escondidos, 
la presencia de las divinas personas,
la presencia del Padre, del Hijo y del
Espíritu, que moran en nuestro
interior. Es algo que se da de hecho. 

Aunque uno se diga a sí mismo que
distingue perfectamente lo que es un
ídolo y quién es Dios, en la práctica le
vamos quitando espacio a la Trinidad
y dándoselo al demonio, en una
especie de adoración indirecta: la de



quien lo esconde, pero escucha sus
discursos y consume sus productos
todo el tiempo, de manera tal que al
final no queda ni un ratito para Dios.
Porque él es así, avanza lentamente. 

Otra vez me referí a los demonios
“educados”, de los que Jesús dice que
son peores del que fue expulsado
antes. Sí, son “educados”, tocan el
timbre, entran y poco a poco toman
posesión de la casa. Hay que estar
atentos, porque estos son nuestros
ídolos.

Es que los ídolos tienen algo —un
elemento— personal. Al no
desenmascararlos, al no dejar que
Jesús nos haga ver que en ellos nos
estamos buscando mal a nosotros
mismos sin necesidad, y que dejamos
un espacio en el que se mete el
Maligno. Debemos recordar que el
demonio exige que hagamos su
voluntad y le sirvamos, pero no
siempre requiere que le sirvamos y



adoremos continuamente, no, sabe
cómo moverse, es un gran
diplomático. Recibir la adoración de
vez en cuando le es suficiente para
mostrarse que es nuestro verdadero
señor y que todavía se sienta dios en
nuestra vida y corazón.

Dicho esto, quisiera compartir con
ustedes, en esta Misa crismal, tres
espacios de idolatría escondida en los
que el Maligno utiliza sus ídolos para
depotenciarnos de nuestra vocación
de pastores e ir apartándonos de la
presencia benéfica y amorosa de
Jesús, del Espíritu y del Padre.

Un primer espacio de idolatría
escondida se abre donde hay 
mundanidad espiritual que es «una
propuesta de vida, es una cultura,
una cultura de lo efímero, una
cultura de la apariencia, una cultura
del maquillaje» [3]. 

Su criterio es el triunfalismo, un
triunfalismo sin Cruz. Y Jesús reza



para que el Padre nos defienda de
esta cultura de la mundanidad. Esta
tentación de una gloria sin Cruz va
contra la persona del Señor, va
contra Jesús que se humilla en la
Encarnación y que, como signo de
contradicción, es la única medicina
contra todo ídolo. Ser pobre con
Cristo pobre y “porque Cristo eligió la
pobreza” es la lógica del Amor y no
otra. 

En el pasaje evangélico de hoy vemos
cómo el Señor se sitúa en su humilde
capilla y en su pequeño pueblo, el de
toda la vida, para hacer el mismo
Anuncio que hará al final de la
historia, cuando venga en su Gloria,
rodeado de sus ángeles. Y nuestros
ojos tienen que estar fijos en Cristo,
en el aquí y ahora de la historia de
Jesús conmigo, como lo estarán
entonces. 

La mundanidad de andar buscando
la propia gloria nos roba la presencia



de Jesús humilde y humillado, Señor
cercano a todos, Cristo doloroso con
todos los que sufren, adorado por
nuestro pueblo que sabe quiénes son
sus verdaderos amigos. Un sacerdote
mundano no es otra cosa que un
pagano clericalizado. Un sacerdote
mundano no es más que un pagano
clericalizado.

Otro espacio de idolatría escondida
echa sus raíces allí donde se da la
primacía al pragmatismo de los
números. Los que tienen este ídolo
escondido se reconocen por su amor
a las estadísticas, esas que pueden
borrar todo rasgo personal en la
discusión y dar la preeminencia a las
mayorías que, en definitiva, pasan a
ser el criterio de discernimiento, y
eso está mal. Éste no puede ser el
único modo de proceder ni el único
criterio en la Iglesia de Cristo. Las
personas no se pueden “numerar”, y
Dios no da el Espíritu “con
medida” (cf. Jn 3,34). 



En esta fascinación por los números,
en realidad, nos buscamos a nosotros
mismos y nos complacemos en el
control que nos da esta lógica, que no
tiene rostros y que no es la del amor,
sino que ama los números. Una
característica de los grandes santos
es que saben retraerse de tal manera
que le dejan todo el lugar a Dios. Este
retraimiento, este olvido de sí y
deseo de ser olvidado por todos los
demás, es lo característico del
Espíritu, el cual carece de imagen, el
Espíritu no tiene imagen propia
simplemente porque es todo Amor
que hace brillar la imagen del Hijo y
en ella la del Padre. 

El reemplazo de su Persona, que ya
de por sí ama “no aparecer”,
―porque carece de imagen― es lo
que busca el ídolo de los números,
que hace que todo “aparezca”
aunque de modo abstracto y
contabilizado, sin encarnación.



Un tercer espacio de idolatría
escondida, hermanado con el
anterior, es el que se abre con el 
funcionalismo, un ámbito seductor en
el que muchos, “más que con la ruta
se entusiasman con la hoja de ruta”. 

La mentalidad funcionalista no
tolera el misterio, va a la eficacia. De
a poco, este ídolo va sustituyendo en
nosotros la presencia del Padre. El
primer ídolo sustituye la presencia
del Hijo, el segundo ídolo, la del
Espíritu, y este, la presencia del
Padre. Nuestro Padre es el Creador,
pero no uno que hace “funcionar” las
cosas solamente, sino Uno que “crea”
como Padre, con ternura, haciéndose
cargo de sus creaturas y trabajando
para que el hombre sea más libre. 

El funcionalista no sabe gozar con las
gracias que el Espíritu derrama en su
pueblo, de las que podría
“alimentarse” también como
trabajador que se gana su salario. El



sacerdote con mentalidad
funcionalista tiene su propio
alimento, que es su ego. En el
funcionalismo, dejamos de lado la
adoración al Padre en la pequeñas y
grandes cosas de nuestra vida y nos
complacemos en la eficacia de
nuestros planes. Como hizo David
cuando, tentado por Satanás (cf. 1
Cro 21,1) se encaprichó en realizar el
censo. Estos son lo que están
enamorados de la hoja de ruta, del
itinerario, pero no del camino.

En estos dos últimos espacios de
idolatría escondida (pragmatismo de
los números y funcionalismo)
reemplazamos la esperanza, que es
el espacio del encuentro con Dios,
por la constatación empírica. Es una
actitud de vanagloria por parte del
pastor, una actitud que desintegra la
unión de su pueblo con Dios y
plasma un nuevo ídolo basado en
números y planes: el ídolo de «mi
poder, nuestro poder» [4]. Nuestro



programa, nuestros números,
nuestros planes pastorales. Esconder
estos ídolos (con la actitud de Raquel)
y no saber desenmascararlos en la
propia vida cotidiana, lastima la
fidelidad de nuestra alianza
sacerdotal y entibia nuestra relación
personal con el Señor. A lo mejor
alguno podría estar pensando, pero
¿qué es lo que quiere este Obispo que
hoy, en lugar de hablarnos de Jesús,
nos habla de los ídolos?

Queridos hermanos, Jesús es el único
camino para no equivocarnos en
saber qué sentimos, a qué nos
conduce nuestro corazón. Él es el
único camino para discernir bien,
confrontándonos con Él, cada día,
como si también hoy se hubiera
sentado en nuestra iglesia parroquial
y nos dijera que hoy se ha cumplido
todo lo que acabamos de escuchar. 

Jesucristo, siendo signo de
contradicción —que no siempre es



algo cruento ni duro, ya que la
misericordia es signo de
contradicción y mucho más lo es la
ternura—, Jesucristo, digo, hace que
se revelen estos ídolos, que se vea su
presencia, sus raíces y su
funcionamiento, y así el Señor los
pueda destruir, y ésta es la
propuesta: dar espacio para que el
Señor pueda destruir nuestros ídolos
escondidos. Y debemos recordarlos,
estar atentos, para que no renazca la
cizaña de esos ídolos que supimos
esconder entre los pliegues de
nuestro corazón.

Y quisiera concluir pidiéndole a san
José, padre castísimo y sin ídolos
escondidos, que nos libre de todo
afán de posesión, ya que este, el afán
de posesión, es la tierra fecunda en la
que crecen los ídolos. Y que nos dé
también la gracia de no claudicar en
la ardua tarea de discernir estos
ídolos que, con tanta frecuencia,
escondemos o se esconden. 



Y también le pedimos a san José que
allí donde dudamos acerca de cómo
hacer las cosas mejor, interceda por
nosotros para que el Espíritu nos
ilumine el juicio, como iluminó el
suyo cuando estuvo tentado de dejar
“en secreto” (lathra) a María, de
modo tal que, con nobleza de
corazón, sepamos supeditar a la
caridad lo aprendido por ley [5].

[1] Porque el sacerdocio ministerial
está al servicio del sacerdocio
común. El Señor elige a algunos para
«desempeñar públicamente, en
nombre de Cristo, la función
sacerdotal en favor de los
hombres» (Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 2; cf. Const.
dogm. Lumen gentium, 10). «Pues los
ministros que poseen la sacra
potestad están al servicio de sus
hermanos» (Const. dogm. Lumen
gentium, 18).

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


[2] Cf. Catequesis en la Audiencia
general (1 agosto 2018).

[3] Homilía durante la Misa, Domus
Sanctae Marthae (16 mayo 2020).

[4] J.M. Bergoglio, Meditaciones para
religiosos, Bilbao, Mensajero 2014,
145.

[5] Cf. Carta ap. Patris corde, 4, nota
18.

Viernes Santo

Vía Crucis presidido por el Papa
Francisco.

Sábado Santo. Vigilia Pascual

Muchos escritores han evocado la
belleza de las noches, iluminadas por

https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2018/documents/papa-francesco_20180801_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200516_cristo-medicina-contro-mondanita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2022/documents/ns_lit_doc_20220415_via-crucis-meditazioni_sp.html
https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2022/documents/ns_lit_doc_20220415_via-crucis-meditazioni_sp.html


las estrellas. Las noches de la guerra,
en cambio, están surcadas por
luminosas estelas de muerte. En esta
noche, hermanos y hermanas,
dejémonos tomar de la mano por las
mujeres del Evangelio, para
descubrir con ellas la manifestación
de la luz de Dios que brilla en las
tinieblas del mundo. Esas mujeres,
mientras la noche se disipaba y las
primeras luces del alba despuntaban
sin clamores, se dirigieron al
sepulcro para ungir el cuerpo de
Jesús. Y allí vivieron una experiencia
desconcertante: primero
descubrieron que la tumba estaba
vacía; después vieron dos figuras con
vestiduras resplandecientes, que les
dijeron que Jesús había resucitado; y
rápidamente corrieron a anunciar la
noticia a los demás discípulos (cf. Lc
24,1-10). Ven, escuchan, anuncian.
Con estas tres acciones entramos
también nosotros en la Pascua del
Señor.



Las mujeres ven. El primer anuncio
de la Resurrección no se presenta
como una fórmula que hay que
comprender, sino como un signo que
hay que contemplar. En un
cementerio, junto a un sepulcro,
donde todo debería estar ordenado y
tranquilo, las mujeres vieron «que la
piedra estaba corrida. Cuando
entraron no hallaron el cuerpo del
Señor Jesús» (vv. 2-3). La Pascua, por
tanto, empieza cambiando nuestros
esquemas. Llega con el don de una
esperanza sorprendente. Pero no es
fácil acogerla. A veces —debemos
admitirlo— esta esperanza no
encuentra espacio en nuestro
corazón. También en nosotros, como
en las mujeres del Evangelio,
prevalecen preguntas e
incertidumbres, y la primera
reacción ante el signo imprevisto es
el miedo, el “no levantar la vista del
suelo” (cf. vv. 4-5).



Con mucha frecuencia, miramos la
vida y la realidad sin levantar los
ojos del suelo; sólo enfocamos el hoy
que pasa, sentimos desilusión por el
futuro y nos encerramos en nuestras
necesidades, nos acomodamos en la
cárcel de la apatía, mientras
seguimos lamentándonos y pensando
que las cosas no cambiarán nunca. Y
así permanecemos inmóviles ante la
tumba de la resignación y del
fatalismo, y sepultamos la alegría de
vivir. Pero, sin embargo, esta noche
el Señor quiere darnos unos ojos
diferentes, encendidos por la
esperanza de saber que el miedo, el
dolor y la muerte no tendrán la
última palabra sobre nosotros.
Gracias a la Pascua de Jesús podemos
dar el salto de la nada a la vida, «y la
muerte ya no podrá defraudarnos
más de nuestra existencia» (K.
Rahner, Cosa significa la Pasqua,
Brescia 2021, 28), que ha sido
abrazada totalmente y para siempre
por el amor infinito de Dios. Es



verdad que puede atemorizarnos y
paralizarnos, ¡pero el Señor ha
resucitado! Levantemos la mirada,
quitemos de nuestros ojos el velo de
la amargura y la tristeza, y
abrámonos a la esperanza de Dios.

En segundo lugar, las mujeres
escuchan. Después de haber visto el
sepulcro vacío, dos hombres con
vestiduras resplandecientes les
dijeron: «¿Por qué buscan entre los
muertos al que está vivo? No está
aquí: ¡ha resucitado!» (vv. 5-6). Nos
hace bien escuchar y repetir estas
palabras: ¡no está aquí! Cada vez que
creemos saber todo sobre Dios, que
lo podemos encasillar en nuestros
esquemas, repitámonos a nosotros
mismos: ¡no está aquí! Cuando lo
buscamos sólo en la emoción,
muchas veces pasajera, o en el
momento de la necesidad, para
después hacerlo a un lado y
olvidarnos de Él en las situaciones y
en las decisiones concretas de cada



día, repitámonos: ¡no está aquí! Y
cuando pensamos que lo hemos
aprisionado en nuestras palabras, en
nuestras fórmulas, en nuestras
costumbres, pero nos olvidamos de
buscarlo en los rincones más oscuros
de la vida, donde hay alguien que
llora, que lucha, sufre y espera,
repitámonos: ¡no está aquí!

Escuchemos también nosotros la
pregunta dirigida a las mujeres:
“¿Por qué buscan entre los muertos
al que está vivo?”. No podemos
celebrar la Pascua si seguimos
quedándonos en la muerte; si
permanecemos prisioneros del
pasado; si en la vida no tenemos la
valentía de dejarnos perdonar por
Dios, que perdona todo, la valentía
de cambiar, de terminar con las
obras del mal, de decidirnos por
Jesús y por su amor; si seguimos
reduciendo la fe a un amuleto,
haciendo de Dios un hermoso
recuerdo de tiempos pasados, en



lugar de descubrirlo como el Dios
vivo que hoy quiere transformarnos
a nosotros y al mundo. Un
cristianismo que busca al Señor
entre los vestigios del pasado y lo
encierra en el sepulcro de la
costumbre es un cristianismo sin
Pascua. ¡Pero el Señor ha resucitado!
¡No nos detengamos en torno a los
sepulcros, sino vayamos a
redescubrirlo a Él, el Viviente! Y no
tengamos miedo de buscarlo también
en el rostro de los hermanos, en la
historia del que espera y del que
sueña, en el dolor del que llora y
sufre: ¡Dios está allí!

Por último, las mujeres anuncian.
¿Qué anuncian? La alegría de la
Resurrección. La Pascua no acontece
para consolar íntimamente al que
llora la muerte de Jesús, sino para
abrir de par en par los corazones al
anuncio extraordinario de la victoria
de Dios sobre el mal y sobre la
muerte. Por eso, la luz de la



Resurrección no quiere retener a las
mujeres en el éxtasis de un gozo
personal, no tolera actitudes
sedentarias, sino que genera
discípulos misioneros que “regresan
del sepulcro” (cf. v. 9) y llevan a
todos el Evangelio del Resucitado. Es
por eso que, después de haber visto y
escuchado, las mujeres corrieron a
anunciar la alegría de la
Resurrección a los discípulos. Sabían
que podían pensar que estaban locas,
tanto es así que el Evangelio dice que
sus palabras les parecieron «una
locura» (v. 11), pero ellas no se
preocuparon de su reputación ni de
defender su imagen; no midieron sus
sentimientos ni calcularon sus
palabras. Solamente tenían el fuego
en el corazón para llevar la noticia, el
anuncio: “¡El Señor ha resucitado!”

¡Y qué hermosa es una Iglesia que
corre de esta manera por los caminos
del mundo! Sin miedos, sin
estrategias ni oportunismos; sólo con



el deseo de llevar a todos la alegría
del Evangelio. A esto somos
llamados, a experimentar el
encuentro con el Resucitado y a
compartirlo con los demás; a correr
la piedra del sepulcro, donde con
frecuencia hemos encerrado al
Señor, para difundir su alegría en el
mundo. Resucitemos a Jesús, el
Viviente, de los sepulcros donde lo
hemos metido, liberémoslo de las
formalidades donde a menudo lo
hemos encerrado. Despertémonos
del sueño de la vida tranquila en la
que a veces lo hemos acomodado,
para que no moleste ni incomode
más. Llevémoslo a la vida cotidiana:
con gestos de paz en este tiempo
marcado por los horrores de la
guerra; con obras de reconciliación
en las relaciones rotas y de
compasión hacia los necesitados; con
acciones de justicia en medio de las
desigualdades y de verdad en medio
de las mentiras. Y, sobre todo, con
obras de amor y de fraternidad.



Hermanos y hermanas, nuestra
esperanza se llama Jesús. Él entró en
el sepulcro de nuestros pecados, llegó
hasta el lugar más profundo en el
que nos habíamos perdido, recorrió
los enredos de nuestros miedos,
cargó con el peso de nuestras
opresiones y, desde los abismos más
oscuros de nuestra muerte, nos
despertó a la vida y transformó
nuestro luto en danza. ¡Celebremos
la Pascua con Cristo! Él está vivo y
también hoy pasa, transforma,
libera. Con Él el mal no tiene más
poder, el fracaso no puede impedir
que empecemos de nuevo, la muerte
se convierte en un paso para el inicio
de una nueva vida. Porque con Jesús,
el Resucitado, ninguna noche es
infinita; y, aun en la oscuridad más
densa, en esa oscuridad brilla la
estrella de la mañana.

En esta oscuridad que ustedes viven,
señor alcalde, señoras y señores
diputados, en esta oscuridad de la



guerra, de la crueldad, todos
nosotros rezamos, rezamos con
ustedes y por ustedes esta noche.
Rezamos por tantos sufrimientos.
Nosotros podemos darles solamente
nuestra compañía, nuestra oración y
decirles: “¡Valor! ¡estamos con
ustedes!” Y también decirles lo más
grande que hoy se celebra: ¡Christòs
voskrés! [¡Cristo ha resucitado!].

Bendición Urbi et Orbi

Queridos hermanos y hermanas:
¡Feliz Pascua!

Jesús, el Crucificado, ha resucitado.
Se presenta ante aquellos que lloran
por él, encerrados en sus casas,
llenos de miedo y angustia. Se pone
en medio de ellos y les dice: «¡La paz
esté con ustedes!» (Jn 20,19). Les
muestra las llagas de sus manos y de
sus pies, y la herida de su costado. No



es un fantasma, es Él, el mismo Jesús
que murió en la cruz y estuvo en el
sepulcro. Ante las miradas
incrédulas de los discípulos, Él
repite: «¡La paz esté con ustedes!» (v.
21).

También nuestras miradas son
incrédulas en esta Pascua de guerra.
Hemos visto demasiada sangre,
demasiada violencia. También
nuestros corazones se llenaron de
miedo y angustia, mientras tantos de
nuestros hermanos y hermanas
tuvieron que esconderse para
defenderse de las bombas. Nos
cuesta creer que Jesús
verdaderamente haya resucitado,
que verdaderamente haya vencido a
la muerte. ¿Será tal vez una ilusión,
un fruto de nuestra imaginación?

No, no es una ilusión. Hoy más que
nunca resuena el anuncio pascual
tan querido para el Oriente cristiano:
«¡Cristo ha resucitado!



¡Verdaderamente ha resucitado!».
Hoy más que nunca tenemos
necesidad de Él, al final de una
Cuaresma que parece no querer
terminar. Hemos pasado dos años de
pandemia, que han dejado marcas
profundas. Parecía que había llegado
el momento de salir juntos del túnel,
tomados de la mano, reuniendo
fuerzas y recursos. Y en cambio,
estamos demostrando que no
tenemos todavía el espíritu de Jesús,
tenemos aún en nosotros el espíritu
de Caín, que mira a Abel no como a
un hermano, sino como a un rival, y
piensa en cómo eliminarlo.
Necesitamos al Crucificado
Resucitado para creer en la victoria
del amor, para esperar en la
reconciliación. Hoy más que nunca lo
necesitamos a Él, para que
poniéndose en medio de nosotros
nos vuelva a decir: «¡La paz esté con
ustedes!».



Sólo Él puede hacerlo. Sólo Él tiene
hoy el derecho de anunciarnos la
paz. Sólo Jesús, porque lleva las
heridas, nuestras heridas. Esas
heridas suyas son doblemente
nuestras: nuestras porque nosotros
se las causamos a Él, con nuestros
pecados, con nuestra dureza de
corazón, con el odio fratricida; y
nuestras porque Él las lleva por
nosotros, no las ha borrado de su
Cuerpo glorioso, ha querido
conservarlas consigo para siempre.
Son un sello indeleble de su amor
por nosotros, una intercesión
perenne para que el Padre celestial
las vea y tenga misericordia de
nosotros y del mundo entero. Las
heridas en el Cuerpo de Jesús
resucitado son el signo de la lucha
que Él combatió y venció por
nosotros con las armas del amor,
para que nosotros pudiéramos tener
paz, estar en paz, vivir en paz.



Mirando sus llagas gloriosas,
nuestros ojos incrédulos se abren,
nuestros corazones endurecidos se
liberan y dejan entrar el anuncio
pascual: «¡La paz esté con ustedes!».

Hermanos y hermanas, ¡dejemos
entrar la paz de Cristo en nuestras
vidas, en nuestras casas y en
nuestros países!

Que haya paz en la martirizada
Ucrania, tan duramente probada por
la violencia y la destrucción de la
guerra cruel e insensata a la que ha
sido arrastrada. Que un nuevo
amanecer de esperanza despunte
pronto sobre esta terrible noche de
sufrimiento y de muerte. Que se elija
la paz. Que se dejen de hacer
demostraciones de fuerza mientras
la gente sufre. Por favor, por favor,
no nos acostumbremos a la guerra,
comprometámonos todos a pedir la
paz con voz potente, desde los
balcones y en las calles. ¡Paz! Que los



responsables de las naciones
escuchen el grito de paz de la gente,
que escuchen esa inquietante
pregunta que se hicieron los
científicos hace casi sesenta años: 
«¿Vamos a poner fin a la raza
humana; o deberá renunciar la
humanidad a la guerra?» (Manifiesto
Russell-Einstein, 9 julio 1955).

Llevo en el corazón a las numerosas
víctimas ucranianas, a los millones
de refugiados y desplazados internos,
a las familias divididas, a los
ancianos que se han quedado solos, a
las vidas destrozadas y a las ciudades
arrasadas. Tengo ante mis ojos la
mirada de los niños que se quedaron
huérfanos y huyen de la guerra.
Mirándolos no podemos dejar de
percibir su grito de dolor, junto con
el de muchos otros niños que sufren
en todo el mundo: los que mueren de
hambre o por falta de atención
médica, los que son víctimas de
abusos y violencia, y aquellos a los



que se les ha negado el derecho a
nacer.

En medio del dolor de la guerra no
faltan también signos
esperanzadores, como las puertas
abiertas de tantas familias y
comunidades que acogen a
migrantes y refugiados en toda
Europa. Que estos numerosos actos
de caridad sean una bendición para
nuestras sociedades, a menudo
degradadas por tanto egoísmo e
individualismo, y ayuden a hacerlas
acogedoras para todos.

Que el conflicto en Europa nos haga
también más solícitos ante otras
situaciones de tensión, sufrimiento y
dolor que afectan a demasiadas
regiones del mundo y que no
podemos ni debemos olvidar.

Que haya paz en Oriente Medio,
lacerado desde hace años por
divisiones y conflictos. En este día
glorioso pidamos paz para Jerusalén



y paz para aquellos que la aman (cf. 
Sal 121 [122]), cristianos, judíos,
musulmanes. Que los israelíes, los
palestinos y todos los habitantes de
la Ciudad Santa, junto con los
peregrinos, puedan experimentar la
belleza de la paz, vivir en fraternidad
y acceder con libertad a los Santos
Lugares, respetando mutuamente los
derechos de cada uno.

Que haya paz y reconciliación en los
pueblos del Líbano, de Siria y de
Irak, y particularmente en todas las
comunidades cristianas que viven en
Oriente Medio.

Que haya paz también en Libia, para
que encuentre estabilidad después
de años de tensiones; y en Yemen,
que sufre por un conflicto olvidado
por todos con incesantes víctimas,
pueda la tregua firmada en los
últimos días devolverle la esperanza
a la población.



Al Señor resucitado le pedimos el
don de la reconciliación para
Myanmar, donde perdura un
dramático escenario de odio y de
violencia, y para Afganistán, donde
no se consiguen calmar las peligrosas
tensiones sociales, y una dramática
crisis humanitaria está
atormentando a la población.

Que haya paz en todo el continente
africano, para que acabe la
explotación de la que es víctima y la
hemorragia causada por los ataques
terroristas ―especialmente en la
zona del Sahel―, y que encuentre
ayuda concreta en la fraternidad de
los pueblos. Que Etiopía, afligida por
una grave crisis humanitaria, vuelva
a encontrar el camino del diálogo y la
reconciliación, y se ponga fin a la
violencia en la República
Democrática del Congo. Que non
falten la oración y la solidaridad para
los habitantes de la parte oriental de



Sudáfrica afectados por graves
inundaciones.

Que Cristo resucitado acompañe y
asista a los pueblos de América
Latina que, en estos difíciles tiempos
de pandemia, han visto empeorar, en
algunos casos, sus condiciones
sociales, agravadas también por
casos de criminalidad, violencia,
corrupción y narcotráfico.

Pedimos al Señor Resucitado que
acompañe el camino de
reconciliación que está siguiendo la
Iglesia Católica canadiense con los
pueblos indígenas. Que el Espíritu de
Cristo Resucitado sane las heridas del
pasado y disponga los corazones en
la búsqueda de la verdad y la
fraternidad.

Queridos hermanos y hermanas,
toda guerra trae consigo
consecuencias que afectan a la
humanidad entera: desde los lutos y
el drama de los refugiados, a la crisis



económica y alimentaria de la que ya
se están viendo señales. Ante los
signos persistentes de la guerra,
como en las muchas y dolorosas
derrotas de la vida, Cristo, vencedor
del pecado, del miedo y de la muerte,
nos exhorta a no rendirnos frente al
mal y a la violencia. Hermanos y
hermanas, ¡dejémonos vencer por la
paz de Cristo! ¡La paz es posible, la
paz es necesaria, la paz es la
principal responsabilidad de todos!

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/semana-santa-
papa-francisco-2022/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/semana-santa-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/es-do/article/semana-santa-papa-francisco-2022/
https://opusdei.org/es-do/article/semana-santa-papa-francisco-2022/

	Semana Santa con el Papa Francisco (2022)

