
opusdei.org

Santidad en el
mundo, el camino de
los laicos

Hacia el centenario del beato
Escrivá: entrevista con el
prelado del Opus Dei,
Echevarría

16/04/2004

Clima de vigilia para el Opus Dei.
Dentro de pocos meses, el 9 de enero
de 2002, se celebrarán los cien años
del nacimiento del fundador, el beato
Josemaría Escrivá, pionero de la
santificación de los laicos a través de



la vida cotidiana -desde el trabajo
hasta la familia, desde la cultura del
tiempo libre hasta las relaciones de
amistad- y a través asimismo de un
espíritu vivido con naturalidad y
fundamentado en la oración, la
constante formación cristiana, la
responsabilidad personal y el
apostolado.

En esta antesala del centenario, el
obispo Javier Echevarría, segundo
sucesor de Escrivá al frente de la que
desde 1982 es una Prelatura
personal, ha concedido -en la sede
central de Roma, en Via Bruno
Buozzi, donde reposan los restos
mortales de Escrivá- esta entrevista
exclusiva a Avvenire, en la que habla
de la naturaleza y las actividades del
Opus Dei en Italia y en todo el
mundo.

Monseñor Echevarría, ¿qué
significa para el Opus Dei recordar
al beato Escrivá?



Este centenario no supone una
simple conmemoración, sino más
bien una invitación a reflexionar
sobre las enseñanzas del fundador
del Opus Dei, y a descubrir modos
nuevos de darles siempre más
cuerpo en la existencia ordinaria. El
beato Josemaría repetía con
frecuencia: "es de Cristo de quien
hemos de hablar y no de nosotros
mismos". El fundador del Opus Dei
gastó todo su tiempo en anunciar a
Jesucristo, recordando que se puede
ser plenamente discípulo de Cristo en
medio del mundo. El Centenario ha
de ser un eco de esa verdad cristiana
radical, que llena la vida de sentido y
de alegría.

¿Qué quiere decir hoy para un
laico cristiano ser santo de altar,
como predicaba Escrivá? La
imperfección es algo connatural a
la condición humana....



Precisamente porque somos
imperfectos hemos de buscar la
santidad, es decir, la identificación
con Jesucristo: nos lo ha pedido Él, y
Él no pide imposibles. Los pecados y
las miserias personales son
evidentes, pero no constituyen un
peso insoportable ni una condena,
sino una oportunidad de
convertirnos a Dios. Cristo nos ha
redimido y podemos, con su gracia y
nuestra humildad, seguirle e
imitarle: ser mejores. Los hijos de
Dios, que tienen conciencia de lo que
significa la realidad de la filiación
divina, saben que la vida cristiana es
un camino de liberación, una
invitación a la felicidad, no un
conjunto de ataduras o
prescripciones sin espíritu. Y para los
laicos, aspirar a la santidad significa,
con palabras del Concilio Vaticano II,
"buscar el reino de Dios tratando y
ordenando, según Dios, los asuntos
temporales".



¿Dónde se está desarrollando la
Prelatura?

Gracias a Dios, la labor apostólica de
la Prelatura del Opus Dei va
creciendo. En países de mayoría
católica (Honduras o Polonia, por
citar algunos de comienzo más
reciente), son muy numerosas las
personas que acuden a las
actividades de formación cristiana.
En otras naciones, donde los
bautizados son minoría (como en
Tierra Santa, Singapur o Kazajstán),
para muchas personas el encuentro
con la Prelatura significa con
frecuencia el primer contacto con la
Iglesia a través del vínculo de
amistad con un colega católico.

¿Cuál es el "estilo" del Opus Dei?

El acento en la formación cristiana
del individuo, no en la programación
de actividades o en las estructuras.
La fe implica un descubrimiento
personal y una respuesta también



personal a Dios que pregunta por
nosotros. El Opus Dei crece siempre
de uno en uno. Y el "cada uno", en la
medida en que se identifica con
Cristo, ilumina con luz nueva a
muchos otros.

El Opus Dei, dijo Escrivá, "es una
gran catequesis": si esto es así,
¿por qué se dice a veces que se
trata más bien de una élite
espiritual y social y que cultiva la
discreción?

Invito a cualquier persona que se
considere poco informada a
preguntar, a llamar a un fiel o a un
Centro de la Prelatura. Basta
consultar la guía telefónica o el
website de la Oficina de información
del Opus Dei.

El fundador del Opus Dei solía decir
que para comunicar hacen falta
"buenas explicaderas" y "buenas
entendederas". Los fieles de la
Prelatura podemos mejorar siempre



la capacidad de hablar con claridad.
Por otra parte, para entender el Opus
Dei basta comprender la naturalidad
de la vida cristiana ordinaria y la
libertad; porque no llevar distintivos,
ni publicar declaraciones conjuntas,
ni organizar reuniones masivas, no
equivale a ser secretos.

¿Qué significa eso, entonces?

Significa vivir como cristianos
corrientes, que actúan igual que
cualquier ciudadano personalmente
responsable de sus propias
decisiones en el ámbito espiritual,
político, social, económico, cultural:
la vocación cristiana en el Opus Dei
supone una llamada de Dios, pero es
también elección por parte del fiel
católico que libremente decide
emprenderla y que la sigue de hecho
sin formar un grupo cerrado, sino
abierto a toda la Iglesia.

En el contexto del Jubileo, ¿hay un
"mea culpa" del Opus Dei?



Pienso que la contrición a la que nos
ha impulsado la petición de perdón
que el Papa hizo el 12 de marzo del
2000 consiste sobre todo en la
humildad de reconocer cada uno las
propias culpas presentes. Los
miembros del Opus Dei, cada uno
por su cuenta, siempre acaban la
jornada con una petición de perdón
al Señor, después del examen de
conciencia. En el Opus Dei es
fundamental que cada uno se
convierta a diario y sepa pedir
perdón con humildad a Dios y a
aquellos a quienes ha podido herir u
ofender. Aprender a pedir perdón
todos los días es un buen propósito
después del Jubileo.

¿Es cierto, como alguno afirma,
que el Opus Dei, en países como
Italia, da prioridad a los ambientes
intelectuales y a las clases
dirigentes?



El beato Josemaría, a la vez que
fomentaba de modo concretísimo la
preocupación por los más
necesitados, siempre recordó que la
labor entre intelectuales es tarea
evangelizadora completamente
necesaria: los intelectuales
configuran la sociedad y la cultura. Si
no conocen a Cristo, si no se les
anuncia, las consecuencias para la
sociedad son evidentes. Ese
apostolado estará siempre vigente en
el Opus Dei, bien entendido que las
dos prioridades son
complementarias, porque a la
indigencia material se suma hoy en
día una tremenda indigencia
intelectual y cultural religiosa.

En Italia hay muchas escuelas
promovidas por padres de familia
relacionadas con el Opus Dei.
¿Cómo valora esta iniciativa?

Esas iniciativas representan una
aventura. Responden al principio de



que los padres son los primeros
responsables de la educación de los
hijos. Pero ciertamente, como todas
las aventuras, encuentran muchas
dificultades, entre otros motivos
porque las leyes no facilitan ese
protagonismo de las familias en la
educación. Lo ha vuelto a recordar
recientemente la Conferencia
Episcopal italiana. En todo caso,
pienso que vale la pena correr el
riesgo de emprender ese reto
apasionante de educar
cristianamente a los hijos y a los
amigos de los hijos: la más
importante misión de los padres
cristianos.

La Obra tiene fama de ser una
institución conservadora. ¿Por
qué?

El Opus Dei no tiene dogmas propios
ni moral particular, ni hace "escuela"
de pensamiento. Se atiene en todo a
la doctrina de la Iglesia. Si eso



significa ser conservador, juzgue
usted mismo y sus lectores. En el
fondo, se trata de un error de bulto:
el de aplicar a la Iglesia categorías
políticas que son inadecuadas en el
terreno de la fe. Todo cristiano -si es
consecuente- lleva en su corazón un
amor grande a su historia; y a la vez,
cultiva el deseo de influir
positivamente en el mundo, de
hacerlo más justo, más humano,
liberándolo sin miedo de todos esos
lastres que las ideologías han
acumulado con los siglos; por
ejemplo, desde el racismo hasta la
despreocupación "global" por las
causas de la pobreza. El beato
Josemaría solía decir: "si los
cristianos nos tomáramos en serio
nuestra fe, se produciría la
revolución más importante de la
historia". Es una revolución
pendiente, y no precisamente una
revolución conservadora.



Se asiste actualmente a un nuevo
interés por la religiosidad. ¿Qué
respuesta ofrece la Obra a esta
reencontrada sed interior?

El Opus Dei ofrece un camino
formativo basado en los Sacramentos
-la Confesión, la Eucaristía-, la
meditación de la Escritura y del
Magisterio de la Iglesia, el estudio de
la doctrina católica y de la moral
profesional. La Prelatura
proporciona los medios de formación
cristiana siempre de manera
compatible con la vida ordinaria: sin
dejar el propio oficio o la propia
profesión, al contrario, animando a
descubrir la relación que existe entre
contemplación y trabajo. Se puede
mantener una profunda unión con
Dios mientras se cocina un plato de
pasta, se cuida a un enfermo o se
juega un partido de fútbol, o también
mientras se hace una labor de
investigación científica. Porque la
unión con Dios se produce en el



fondo de un corazón libre: es
cuestión de Amor.

Hablemos de la pertenencia a la
Obra en el matrimonio o en el
celibato: ¿nos podría explicar cuál
es la diferencia respecto a la
adhesión a un grupo o una
asociación?

Prefiero explicar la Prelatura, más
que señalar diferencias. La
incorporación al Opus Dei es,
originalmente, la respuesta personal
y libre a una llamada divina, a Dios
que llama. Quien se incorpora a la
Prelatura se compromete a dos cosas:
a buscar la identificación con
Jesucristo según el espíritu del Opus
Dei, un espíritu que no saca a nadie
de su sitio ni de la posición que
ocupa; y a permanecer bajo la
jurisdicción del prelado en aquellos
aspectos de la vida de unión con
Cristo y el apostolado que afectan a
la misión apostólica de la Prelatura.



No existe diferencia entre un fiel de
la Prelatura y otro que no tenga la
vocación al Opus Dei.

¿Qué proyectos hay en Italia?

Nos gustaría que cualquier italiano
interesado en el Opus Dei tuviera la
posibilidad de acudir a un Centro de
la Prelatura cercano. Actualmente
hay Centros en unas veinticinco
ciudades. Queda mucho por hacer.

¿Qué espera de los fieles del Opus
Dei de Italia?

Que sigan procurando dar testimonio
cristiano en su profesión,
contribuyendo a resolver los
problemas y necesidades de su
propio entorno. Este país ha dado
muchos santos a la Iglesia. Como
italiano (lo soy de corazón, después
de cincuenta y un años en Roma), me
gustaría que la tradición no se
interrumpiera, sino todo lo contrario.



¿Cuándo será la canonización de
Escrivá?

No lo sé. No tenemos prisa: llegará en
el momento mejor, cuando Dios
quiera. Ya se han abierto algunas
causas de beatificación y
canonización de fieles laicos del
Opus Dei en Guatemala, Suiza y
España. Y se está preparando la
apertura de la causa de Mons. Álvaro
del Portillo, primer sucesor del
fundador.

Usted ha vivido veinticinco años
junto a Escrivá: ¿Tiene algún
recuerdo de él particularmente
unido a Italia?

El beato Josemaría se trasladó a
Roma en 1946, y enseguida se adaptó
a la vida y a las costumbres de este
país, hacia el que sentía un profundo
agradecimiento. Aquí murió y aquí
reposan sus restos. Nos pedía que si
fallecía fuera de Roma trajéramos su
cuerpo a esta tierra, porque para él



"romano" era sinónimo de
"universal".

Francesco Ognibene // Avvenire
(Milán)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/santidad-en-el-
mundo-el-camino-de-los-laicos/

(11/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/santidad-en-el-mundo-el-camino-de-los-laicos/
https://opusdei.org/es-do/article/santidad-en-el-mundo-el-camino-de-los-laicos/
https://opusdei.org/es-do/article/santidad-en-el-mundo-el-camino-de-los-laicos/

	Santidad en el mundo, el camino de los laicos

