opusdei.org

Agradar a Dios (I):
en donde se oculta
Dios. Santidad y
monotonia

En la discrecion y en el silencio
de los sacramentos nos espera

Jesus para que le abramos
libremente nuestra alma.

15/12/2020

Escucha el articulo «Agradar a
Dios» (1): En donde se oculta Dios



Descarga el libro digital «Agradar
a Dios» (Disponible en PDF, ePub y
Mobi)

Hay un gran revuelo en las cercanias
del Templo de Jerusalén. Un grupo de
hombres trae a empujones a una
mujer sorprendida con un hombre
que no era su marido. Es facil
imaginar el dolor de Jesus pensando
en el sufrimiento de esa pobre mujer
y en la ceguera de esos hombres:
iQué poco conocen a su Padre Dios!
En realidad la arrastran hasta alli
para tender a Jesus una emboscada:
«Moisés en la Ley nos mando lapidar
a mujeres asf; ¢ta qué dices?» (Jn 8,5).
En el fondo no les interesa la
respuesta; aquellos hombres,
utilizando las leyes de Dios, quieren
una justificacion a su personal
sentencia ya dictada. Por eso no
serdn capaces de entender el primer


https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/

gesto lleno de elocuencia que el
Sefior les ofrece: «Jesus, se agachd y
se puso a escribir con el dedo en la
tierra» (Jn 8,6). Después se incorpora
y, con claridad, les dice: «El que de
vosotros esté sin pecado que tire la
piedra el primero» (Jn 8,7). Y, al final,
vuelve a inclinarse y a escribir en el
polvo que estaba bajo sus pies.

Discretas acciones y gestos

En este pasaje vemos que Jesus,
aunque se pone de pie para hablar
publicamente, cuando desea escribir
algo que responda personalmente a
la vida de aquella mujer lo hace
inclinado en el suelo. Esa suele ser la
forma mediante la cual se comunica
con nosotros: agachado, escondido,
como ocultando su divinidad en
discretas acciones y pequerios gestos.
A veces nos cuesta valorar lo que estd
escrito en la tierra; en numerosas
ocasiones no somos capaces de
reconocerle ahi. Aquello pasa tan



desapercibido que el evangelista no
nos ha contado ni siquiera lo que
Jesus escribio. El Hijo de Dios
aparece en la escena —de la misma
manera como lo hace también en
nuestra vida- pero no quiere
imponer su presencia, ni su opinion,
ni siquiera quiere especificar de
manera indudable una correcta
interpretacion de la ley de Moisés, tal
como se lo pedian. Jesus «no cambid
la historia constrifiendo a alguien o a
fuerza de palabras, sino con el don
de su vida. No espero a que fuéramos
buenos para amarnos, sino que se
dio a nosotros gratuitamente. Y la
santidad no es sino custodiar esta
gratuidad»™.

Quiza muchas veces nos hemos
preguntado por qué Dios no se
manifiesta mas claramente, por qué
no habla mas alto. A lo mejor incluso
hemos querido rebelarnos ante esta
forma suya de ser e ingenuamente
hemos buscado corregirla. Benedicto



XVI nos prevenia ante aquella
tentacion, haciéndonos ver que se
repite constantemente a lo largo de
la historia: «Cansado de un camino
con un Dios invisible, ahora que
Moisés, el mediador, ha
desaparecido, el pueblo pide una
presencia tangible, palpable, del
Sefior, y encuentra en el becerro de
metal fundido hecho por Aarén, un
dios que se hace accesible,
manipulable, a la mano del hombre.
Esta es una tentacion constante en el
camino de la fe: eludir el misterio
divino construyendo un dios
comprensible, que corresponda a los
propios esquemas, a los propios
proyectos».

Deseamos no sucumbir a esa
tentacion. Nos gustaria
maravillarnos y adorar al Dios
escondido en las situaciones que
vivimos cada dia, en las personas
que nos rodean, en los sacramentos a
los que acudimos con frecuencia



como la confesion y la santa Misa.
Queremos encontrar a Jesus en esta
tierra nuestra donde escribe, con su
propia mano, palabras de carifio y
esperanza. Por eso le pedimos
comprender sus razones para actuar
de esa forma, le rogamos tener la
sabiduria para valorar el misterio de
ese respeto exquisito de nuestra
libertad. En la escena evangélica
vemos que Jesus no se enfada ni con
la mujer que habia pecado ni con los
acusadores que le tendieron una
trampa. Se pone en medio de ambos
y toma consigo las piedras, los gritos,
la condena. Nos puede venir a la
mente lo que narra el libro de los
Reyes cuando nos dice que Dios no
esta en el viento fuerte que parte las
rocas, ni en el terremoto, ni en el
fuego; Dios es un susurro de brisa
suave. Ahi lo encontr¢ Elias y ahi
queremos descubrirlo nosotros (cfr.
1R 19,11-13).



Cuando parece demasiado
vulnerable

Puede suceder que esta forma de ser
de Dios nos inquiete. Podemos
pensar que ese silencio hace muy
facil que sus derechos sean
pisoteados, nos puede venir la idea
de que ese mecanismo resulta
demasiado arriesgado, que lo hace
demasiado vulnerable.
Efectivamente, Dios nos ha dado un
grado tan alto de libertad que
podemos realmente escoger nuestros
caminos, tan distintos unos de otros,
usando la voluntad auxiliada por su
gracia. Pero si podemos alguna vez
ofender a Dios no es porque €l sea
demasiado susceptible. Al contrario,
es muy confiado, muy libre en las
relaciones que establece con
nosotros. Puede parecer fdcil pasar
por encima del amor que en realidad
merece, pero eso sucede porque ha
querido poner su corazon en el suelo
para que nosotros pisemos blando. El



Sefior no sufre ni se siente ofendido
por lo que eso supone para si, sino
por el dafio que nos hace a nosotros
mismos. A las mujeres que lloraban
camino al Calvario, Jesus les
advierte: «No lloréis por mi, llorad
mas bien por vosotras mismas y por
vuestros hijos» (Lc 23,28.31).

Sin embargo, lo mas sorprendente es
que el Sefior no se queja, no se
enfada, no se cansa. Incluso, si
alguna vez le hemos dejado poco
espacio en nuestro corazon, no se
aleja dando un portazo. Dios siempre
se queda cerca, sin hacer ruido, como
oculto en los sacramentos, con la
esperanza de que volvamos a
permitirle hospedarse plenamente
en nuestra alma cuanto antes.

Es verdad que, como Jesus nos ofrece
una y otra vez su amor, pueden ser
muchas las veces en que le fallamos.
Pero a él no le preocupa lo inmensa
que sea la llaga de su corazon si eso



la convierte en la puerta para que
entremos y descansemos en su amor.
Dios no es ingenuo y, por eso, nos ha
dicho que lo hace de mil amores: «Mi
yugo es suave y mi carga ligera» (Mt
11,30). A los hombres, sin embargo,
tanta bondad nos puede sobrepasar y
podemos, incluso inconscientemente,
reaccionar con cierto descreimiento.
Podemos no llegar a comprender la
verdadera magnitud de ese regalo.
En palabras de san Josemaria, puede
suceder que los hombres «rompen el
yugo suave, arrojan de si su carga,
maravillosa carga de santidad y de
justicia, de gracia, de amor y de paz.
Rabian ante el amor, se rien de la
bondad inerme de un Dios que
renuncia al uso de sus legiones de

angeles para defenderse»”,

La cercania de la confesion

Volvamos a la escena del Templo,
donde habian tendido esa trampa a
Jesus, podemos ver que aunque



aquella mujer no se habia respetado
a si misma, sus acusadores no han
sido capaces de reconocer en ella a
una hija de Dios. Pero Cristo la mira
de otra forma. jQué diferencia entre
la mirada de Jesus y la nuestra! «A
mi, a ti, a cada uno de nosotros, Fl
nos dice hoy: “Te amo y siempre te
amaré, eres precioso a mis 0jos”»".
Santa Teresa de Jesus, de alguna
manera, experimento esa mirada
divina con frecuencia: «Considero yo
muchas veces, Cristo mio, cuan
sabrosos y cuan deleitosos se
muestran vuestros 0jos a quien os
ama, y Vos, bien mio, queréis mirar
con amor. Paréceme que una sola
vez de este mirar tan suave a las
almas que tenéis por vuestras, basta
por premio de muchos afios de
servicio»®. La mirada de Cristo no es
candorosa sino profunda y, por eso
mismo, comprensiva, llena de futuro.
«QOye como fuiste amado cuando no
eras amable; oye como fuiste amado
cuando eras torpe y feo; antes, en fin,



de que hubiera en ti cosa digna de
amor. Fuiste amado primero para
que te hicieras digno de ser
amado»',

En el sacramento de la confesion
comprobamos que a Jesus le basta el
arrepentimiento para creer
firmemente que le amamos. Le basto
el de Pedro y le basta el nuestro:
«Sefior, tu lo sabes todo. Tu sabes que
te quiero» (Jn 21,17). Al acercarnos al
confesionario, en aquellas palabras y
gestos que dan forma al sacramento,
estamos diciendo a Jesus: «Te he
ofendido de nuevo, he vuelto a
buscar la felicidad fuera de ti, he
despreciado tu carifio, pero Sefor,
sabes que te quiero». Entonces
escuchamos nitidamente, como lo
hizo aquella mujer: «Tampoco yo te
condeno» (Jn 8,11). Y nos llenamos de
paz. Si a veces podemos pensar que
Dios ha tomado pocas precauciones
para no ser ofendido por nosotros,
todavia mads facil nos lo ha puesto



para ser perdonados por €l. Un padre
de la Iglesia pone estas palabras en
los labios de Jesus: «Esta cruz no es
mi aguijon, sino el aguijon de la
muerte. Estos clavos no me infligen
dolor, lo que hacen es acrecentar en
mi el amor por vosotros. Estas llagas
no provocan mis gemidos, 1o que
hacen es introduciros mas en mis
entrafias. Mi cuerpo al ser extendido
en la cruz os acoge con un seno mas
dilatado pero no aumenta mi
sufrimiento. Mi sangre no es para mi
una pérdida, sino el pago de vuestro
precio»"".

Por todo esto, deseamos ser muy
finos con esta delicadeza con la que
nos trata Dios. Nos preocupa la mera
posibilidad de abusar de tanta
confianza. No nos gusta rebajar lo
sagrado, transformarlo tan solo en
una rutina para cumplir cada cierto
tiempo. El sacramento de la
confesion ha sido ganado con la
sangre de Jesds y no queremos dejar



de agradecerla, también con los
hechos. Queremos escuchar siempre
ese perddn divino, por lo que se nos
hace facil remover cualquier
obstaculo para sabernos otra vez
mirados y empujados hacia el futuro
por Dios.

La Misa de Jesus es nuestra Misa

Santo Tomas de Aquino explica el
valor que tiene la salvacion obrada
por Jesus en el Calvario: «Cristo, al
padecer por caridad y por
obediencia, presento a Dios una
ofrenda mayor que la exigida como
recompensa por todas las ofensas del
género humano»®. Y esa misma
ofrenda sanadora la podemos ofrecer
como si fuera nuestra propia
ofrenda; Cristo nos la regala cada dia
en la celebracion de la Eucaristia. Por
eso a san Josemaria le gustaba decir
que es «"nuestra” Misa»", de cada
uno de nosotros y de Jesus. {Qué facil
es, sl queremos, ser corredentores!



iQué facil es cambiar el curso de la
historia junto a él!

San Agustin, al contemplar la escena
del evangelio que hemos meditado,
notaba que «sdlo dos se quedan alli:
la miserable y la Misericordia.
Cuando se marcharon todos y quedo
sola la mujer, levantd los ojos y los
fijo en ella. Ya hemos oido la voz de
la justicia; oigamos ahora también la
voz de la mansedumbre»™”. Qué
suavidad la de Jesus para invitarla a
la santidad. Ya no va a estar sola en
su lucha. Sabra siempre que la
mirada de Jesus la acomparfa. Una
vez que hemos gustado esa suavidad
no queremos vivir de otra forma: «Te
he paladeado y me muero de hambre
y de sed»™". Qué natural es entonces
tratar con esa suavidad y respeto a
Jesus presente en la Eucaristia. No
supone distancia, ni es mera
educacion o cortesia protocolaria; es
carifio verdadero, hecho de libertad
y de admiracion. Hasta en la manera



de acercarnos a comulgar, en el
silencio ante el Sagrario o en las
genuflexiones pausadas descubrimos
una oportunidad de corresponder a
tanto amor derramado por cada uno.
No son mas que muestras de la
pureza interior que deseamos y que
tantas veces habremos pedido a la
Virgen rezando la comunion
espiritual.

En la santa Misa comprobamos de
manera especial que «cuando El pide
algo, en realidad esta ofreciendo un
don. No somos nosotros quienes le
hacemos un favor: es Dios quien
ilumina nuestra vida, llenandola de
sentido»"?, jCuédntas gracias nos
gustaria darle a Dios por hacer tan
asequible la santidad! Asi es facil
vernos, como aquella mujer,
lanzados hacia la esperanza por
Jesus: «Vete y a partir de ahora no
peques mas» (Jn 8,11). Esa es la
mejor noticia posible. Jesus la ha
convencido de que el pecado no es



inevitable, no es su destino, no es la
ultima palabra. Hay una luz fuera del
tunel que, en nuestro caso, llega
vigorosamente a traveés de los
sacramentos. Ya nadie la condena,
¢por qué habria de condenarse ella a
si misma? Ahora sabe que,
fortalecida por Jesus, puede volver,
hacer feliz a su marido, ser ella
misma muy feliz.

Diego Zalbidea

M Francisco, Homilia en la Misa de
Nochebuena 24-XI1-2019.

2l Benedicto XVI, Audiencia 1-
VI-2011.

B San Josemaria,Es Cristo que pasa,
n. 185.

“I Francisco, Homilia en la Misa de
Nochebuena 24-XI1-2019.



Bl Santa Teresa de Jesus,
Exclamaciones, 14.

' San Agustin, Sermén 142.

"I San Pedro Crisélogo, Sermadn 108:
PL 52, 499-500.

® Santo Tomas de Aquino, Suma
Teologica, 111, q. 48, a. 2, co.

® San Josemaria, Camino, n. 533.

1% san Agustin, Tratado sobre el
evangelio de San Juan, 33, 5-6.

MSan Agustin, Confesiones, X, 38.

"2l Pernando Océriz, Luz para very
fuerza para querer, ABC, 18-1X-2018.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/sacramentos/
(04/02/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/sacramentos/
https://opusdei.org/es-do/article/sacramentos/

	Agradar a Dios (I): en donde se oculta Dios. Santidad y monotonía

