opusdei.org

Exhortacion
apostolica
postsinodal
“Querida Amazonia”

Exhortacion Apostolica
“Querida Amazonia”. El
documento traza nuevos
caminos de evangelizacion y
cuidado del ambiente y de los
pobres. El Papa Francisco desea
un nuevo impulso misionero y
alienta el papel de los laicos en
las comunidades eclesiales.

13/02/2020



Sumario

1. Un sueiio social

2. Un sueiio cultural
3. Un suefio ecoldgico
4. Un suefio eclesial

Conclusion: la Madre de la Amazonia

1. La querida Amazonia se muestra
ante el mundo con todo su esplendor,
su drama, su misterio. Dios nos
regald la gracia de tenerla
especialmente presente en el Sinodo
que tuvo lugar en Roma entreel 6y
el 27 de octubre, y que concluyé con
un texto titulado Amazonia: nuevos
caminos para la Iglesia y para una
ecologia integral.

El sentido de esta Exhortacion


https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_sp.html

2. Escuché las intervenciones
durante el Sinodo y lei con interés las
aportaciones de los circulos menores.
Con esta Exhortacion quiero
expresar las resonancias que ha
provocado en mi este camino de
dialogo y discernimiento. No
desarrollaré aqui todas las
cuestiones abundantemente
expuestas en el Documento
conclusivo. No pretendo ni
reemplazarlo ni repetirlo. S6lo deseo
aportar un breve marco de reflexion
que encarne en la realidad
amazonica una sintesis de algunas
grandes preocupaciones que ya
expresé en mis documentos
anteriores y que ayude y oriente a
una armoniosa, creativa y fructifera
recepcion de todo el camino sinodal.

3. Al mismo tiempo quiero presentar
oficialmente ese Documento, que nos
ofrece las conclusiones del Sinodo,
en el cual han colaborado tantas
personas que conocen mejor que yo



y que la Curia romana la
problematica de la Amazonia,
porque viven en ella, la sufren y la
aman con pasion. He preferido no
citar ese Documento en esta
Exhortacion, porque invito a leerlo
integramente.

4. Dios quiera que toda la Iglesia se
deje enriquecer e interpelar por ese
trabajo, que los pastores,
consagrados, consagradas y fieles
laicos de la Amazonia se empefien en
su aplicacion, y que pueda inspirar
de algun modo a todas las personas
de buena voluntad.

Sueiios para la Amazonia

5. La Amazonia es una totalidad
plurinacional interconectada, un
gran bioma compartido por nueve
paises: Brasil, Bolivia, Colombia,
Ecuador, Guyana, Peru, Surinam,
Venezuela y Guayana Francesa. No
obstante, dirijo esta Exhortacion a
todo el mundo. Por un lado, lo hago



para ayudar a despertar el afecto y la
preocupacion por esta tierra que es
también “nuestra” e invitarles a
admirarla y a reconocerla como un
misterio sagrado; por otro lado,
porque la atencion de la Iglesia a las
problematicas de este lugar nos
obliga a retomar brevemente algunas
cuestiones que no deberiamos
olvidar y que pueden inspirar a otras
regiones de la tierra frente a sus
propios desafios.

6. Todo lo que la Iglesia ofrece debe
encarnarse de modo original en cada
lugar del mundo, de manera que la
Esposa de Cristo adquiera
multiformes rostros que manifiesten
mejor la inagotable riqueza de la
gracia. La predicacion debe
encarnarse, la espiritualidad debe
encarnarse, las estructuras de la
Iglesia deben encarnarse. Por ello me
atrevo humildemente, en esta breve
Exhortacion, a expresar cuatro



grandes suefios que la Amazonia me
inspira.

7. Suefio con una Amazonia que
luche por los derechos de los mas
pobres, de los pueblos originarios, de
los ultimos, donde su voz sea
escuchada y su dignidad sea
promovida.

Suefio con una Amazonia que
preserve esa riqueza cultural que la
destaca, donde brilla de modos tan
diversos la belleza humana.

Suefio con una Amazonia que
custodie celosamente la abrumadora
hermosura natural que la engalana,
la vida desbordante que llena sus
rios y sus selvas.

Suefio con comunidades cristianas
capaces de entregarse y de
encarnarse en la Amazonia, hasta el
punto de regalar a la Iglesia nuevos
rostros con rasgos amazonicos.



CAPITULO PRIMERO: UN SUENO
SOCIAL

8. Nuestro suefio es el de una
Amazonia que integre y promueva a
todos sus habitantes para que
puedan consolidar un “buen vivir”.
Pero hace falta un grito proféticoy
una ardua tarea por los mas pobres.
Porque, si bien la Amazonia enfrenta
un desastre ecoldgico, cabe destacar
que «un verdadero planteo ecoldgico
se convierte siempre en un planteo
social, que debe integrar la justicia
en las discusiones sobre el ambiente,
para escuchar tanto el clamor de la
tierra como el clamor de los
pobres»[1]. No nos sirve un
conservacionismo «que se preocupa
del bioma pero ignora a los pueblos
amazonicos»[2].

Injusticia y crimen

9. Los intereses colonizadores que
expandieron y expanden —legal e
ilegalmente— la extraccion de



madera y la mineria, y que han ido
expulsando y acorralando a los
pueblos indigenas, riberefios y
afrodescendientes, provocan un
clamor que grita al cielo:

«Son muchos los arboles donde
habito la tortura y vastos los bosques
comprados entre mil muertes»[3].

«Los madereros tienen
parlamentarios y nuestra Amazonia
ni quién la defienda [...] Exilian a los
loros y a los monos [...] Ya no sera
igual la cosecha de la castafia»[4].

10. Esto alent6 los movimientos
migratorios mas recientes de los
indigenas hacia las periferias de las
ciudades. Alli no encuentran una real
liberacion de sus dramas sino las
peores formas de esclavitud, de
sometimiento y miseria. En estas
ciudades, caracterizadas por una
gran desigualdad, donde hoy habita
la mayor parte de la poblacion de la
Amazonia, crecen también la



xenofobia, la explotacion sexual y el
trafico de personas. Por eso el grito
de la Amazonia no brota solamente
del corazon de las selvas, sino
también desde el interior de sus
ciudades.

11. No es necesario que yo repita
aqui los diagnosticos tan amplios y
completos que fueron presentados
antes y durante el Sinodo.
Recordemos al menos una de las
voces escuchadas: «Estamos siendo
afectados por los madereros,
ganaderos y otros terceros.
Amenazados por actores economicos
que implementan un modelo ajeno
en nuestros territorios. Las empresas
madereras entran en el territorio
para explotar el bosque, nosotros
cuidamos el bosque para nuestros
hijos, tenemos la carne, pesca,
remedios vegetales, arboles frutales
[...]. La construccion de
hidroeléctricas y el proyecto de
hidrovias impacta sobre el rio y



sobre los territorios [...]. Somos una
region de territorios robados»[5].

12. Ya mi predecesor, Benedicto XVI,
denunciaba «la devastacion
ambiental de la Amazonia y las
amenazas a la dignidad humana de
sus poblaciones»[6]. Quiero agregar
que muchos dramas estuvieron
relacionados con una falsa “mistica
amazonica”. Notoriamente desde las
ultimas décadas del siglo pasado, la
Amazonia se presentd como un
enorme vacio que debe ocuparse,
como una riqueza en bruto que debe
desarrollarse, como una inmensidad
salvaje que debe ser domesticada.
Todo esto con una mirada que no
reconoce los derechos de los pueblos
originarios o sencillamente los
ignora como Si no existieran o como
si esas tierras que ellos habitan no
les pertenecieran. Aun en los planes
educativos de nifios y jovenes, los
indigenas fueron vistos como
intrusos o usurpadores. Sus vidas,



sus inquietudes, su manera de luchar
y de sobrevivir no interesaban, y se
los consideraba mdas como un
obstaculo del cual librarse que como
seres humanos con la misma
dignidad de cualquier otro y con
derechos adquiridos.

13. Algunos esloganes aportaron a
esta confusion, entre otros aquel de
“no entregar”[7], como si este
avasallamiento pudiera venir solo
desde afuera de los paises, cuando
también poderes locales, con la
excusa del desarrollo, participaron
de alianzas con el objetivo de arrasar
la selva —con las formas de vida que
alberga— de manera impune y sin
limites. Los pueblos originarios
muchas veces han visto con
impotencia la destruccion de ese
entorno natural que les permitia
alimentarse, curarse, sobrevivir y
conservar un estilo de vida y una
cultura que les daba identidad y
sentido. La disparidad de poder es



enorme, los débiles no tienen
recursos para defenderse, mientras
el ganador sigue llevandoselo todo,
«los pueblos pobres permanecen
siempre pobres, y los ricos se hacen
cada vez mas ricos»[8].

14. A los emprendimientos,
nacionales o internacionales, que
dafian la Amazonia y no respetan el
derecho de los pueblos originarios al
territorio y a su demarcacion, a la
autodeterminacion y al
consentimiento previo, hay que
ponerles los nombres que les
corresponde: injusticia y crimen.
Cuando algunas empresas sedientas
de rédito facil se apropian de los
territorios y llegan a privatizar hasta
el agua potable, o cuando las
autoridades dan via libre a las
madereras, a proyectos mineros o
petroleros y a otras actividades que
arrasan las selvas y contaminan el
ambiente, se transforman
indebidamente las relaciones



econodmicas y se convierten en un
instrumento que mata. Se suele
acudir a recursos alejados de toda
ética, como penalizar las protestas e
incluso quitar la vida a los indigenas
que se oponen a los proyectos,
provocar intencionalmente incendios
forestales, o sobornar a politicos y a
los mismos indigenas. Esto viene
acompaifiado de graves violaciones
de los derechos humanos y de
nuevas esclavitudes que afectan
especialmente a las mujeres, de la
peste del narcotrafico que pretende
someter a los indigenas, o de la trata
de personas que se aprovecha de
quienes fueron expulsados de su
contexto cultural. No podemos
permitir que la globalizacion se
convierta en «un nuevo tipo de
colonialismo»[9].

Indignarse y pedir perdon

15. Es necesario indignarse[10], como
se indignaba Moisés (cf. Ex 11,8),



como se indignaba Jesus (cf. Mc 3,5),
como Dios se indigna ante la
injusticia (cf. Am 2,4-8; 5,7-12; Sal
106,40). No es sano que nos
habituemos al mal, no nos hace bien
permitir que nos anestesien la
conciencia social mientras «una
estela de dilapidacion, e incluso de
muerte, por toda nuestra region [...]
pone en peligro la vida de millones
de personas y en especial el habitat
de los campesinos e indigenas»[11].
Las historias de injusticia y crueldad
ocurridas en la Amazonia aun
durante el siglo pasado deberian
provocar un profundo rechazo, pero
al mismo tiempo tendrian que
volvernos mas sensibles para
reconocer formas también actuales
de explotacion humana, de atropello
y de muerte. Con respecto al pasado
vergonzoso, recojamos, por ejemplo,
una narracion sobre los
padecimientos de los indigenas de la
época del caucho en la Amazonia
venezolana: «A los indigenas no les



daban plata, s6lo mercancia y cara, y
nunca terminaban de pagarla, [...]
pagaban pero le decian al indigena:
“Ud. esta debiendo tanto” y tenia que
volver el indigena a trabajar [...]. Mas
de veinte pueblos ye’kuana fueron
enteramente arrasados. Las mujeres
ye’kuana fueron violadas y
amputados sus pechos, las encintas
desventradas. A los hombres se les
cortaban los dedos de las manos o las
mufiecas a fin de que no pudieran
navegar, [...] junto con otras escenas
del mas absurdo sadismo»[12]-

16. Esta historia de dolor y de
desprecios no se sana facilmente. Y
la colonizacidn no se detiene, sino
que en muchos lugares se
transforma, se disfraza y se
disimula[13], pero no pierde la
prepotencia contra la vida de los
pobres y la fragilidad del ambiente.
Los Obispos de la Amazonia
brasilefia recordaron que «la historia
de la Amazonia revela que siempre



fue una minoria la que lucraba a
costa de la pobreza de la mayoriay
de la depredacion sin escrupulos de
las riquezas naturales de la region,
dadiva divina para los pueblos que
aqui viven desde milenios y para los
migrantes que llegaron a lo largo de
los siglos pasados»[14].

17. Al mismo tiempo que dejamos
brotar una sana indignacion,
recordamos que siempre es posible
superar las diversas mentalidades de
colonizacion para construir redes de
solidaridad y desarrollo; «el desafio
consiste en asegurar una
globalizacion en la solidaridad, una
globalizacion sin dejar nadie al
margen»[15]. Se pueden buscar
alternativas de ganaderiay
agricultura sostenibles, de energias
que no contaminen, de fuentes
dignas de trabajo que no impliquen
la destruccion del medioambiente y
de las culturas. Al mismo tiempo,
hace falta asegurar para los



indigenas y los mas pobres una
educacion adaptada que desarrolle
sus capacidades y los empodere.
Precisamente en estos objetivos se
juegan la verdadera astucia y la
genuina capacidad de los politicos.
No sera para devolver a los muertos
la vida que se les negd, ni siquiera
para compensar a los sobrevivientes
de aquellas masacres, sino al menos
para ser hoy realmente humanos.

18. Nos alienta recordar que, en
medio de los graves excesos de la
colonizacién de la Amazonia, llena
de «contradiccionesy
desgarramientos»[16], muchos
misioneros llegaron alli con el
Evangelio, dejando sus paises y
aceptando una vida austera y
desafiante cerca de los mas
desprotegidos. Sabemos que no todos
fueron ejemplares, pero la tarea de
los que se mantuvieron fieles al
Evangelio también inspir6 «una
legislacion como las Leyes de Indias



que protegian la dignidad de los
indigenas contra los atropellos de sus
pueblos y territorios»[17]. Dado que
frecuentemente eran los sacerdotes
quienes protegian de salteadores y
abusadores a los indigenas, los
misioneros relatan: «Nos pedian con
insistencia que no los
abandondaramos y nos arrancaban la
promesa de volver nuevamente»[18].

19. En el momento actual la Iglesia
no puede estar menos
comprometida, y esta llamada a
escuchar los clamores de los pueblos
amazonicos «para poder ejercer con
transparencia su rol profético»[19].
Al mismo tiempo, ya que no podemos
negar que el trigo se mezcld con la
cizafia y que no siempre los
misioneros estuvieron del lado de los
oprimidos, me avergiienzo y una vez
mas «pido humildemente perdon, no
solo por las ofensas de la propia
Iglesia sino por los crimenes contra
los pueblos originarios durante la



llamada conquista de América»[20] y
por los atroces crimenes que
siguieron a traveés de toda la historia
de la Amazonia. A los miembros de
los pueblos originarios, les doy
gracias y les digo nuevamente que
«ustedes con su vida son un grito a la
conciencia [...]. Ustedes son memoria
viva de la mision que Dios nos ha
encomendado a todos: cuidar la Casa
comun»[21].

Sentido comunitario

20. La lucha social implica una
capacidad de fraternidad, un espiritu
de comunion humana. Entonces, sin
disminuir la importancia de la
libertad personal, se evidencia que
los pueblos originarios de la
Amazonia tienen un fuerte sentido
comunitario. Ellos viven de ese modo
«el trabajo, el descanso, las
relaciones humanas, los ritos y las
celebraciones. Todo se comparte, los
espacios privados —tipicos de la



modernidad— son minimos. La vida
es un camino comunitario donde las
tareas y las responsabilidades se
dividen y se comparten en funcion
del bien comun. No hay lugar para la
idea de individuo desligado de la
comunidad o de su territorio».[22]
Esas relaciones humanas estan
impregnadas por la naturaleza
circundante, porque ellos la sienten y
perciben como una realidad que
integra su sociedad y su cultura,
como una prolongacion de su cuerpo
personal, familiar y grupal:

«Aquel lucero se aproxima aletean
los colibries mas que la cascada
truena mi corazon con esos tus labios
regare la tierra que en nosotros
juegue el viento»[23].

21. Esto multiplica el efecto
desintegrador del desarraigo que
viven los indigenas que se ven
obligados a emigrar a la ciudad,
intentando sobrevivir, incluso a



veces indignamente, en medio de los
habitos urbanos mas individualistas
y de un ambiente hostil. ;Como
sanar tanto dafio? ;Como
recomponer esas vidas
desarraigadas? Frente a tal realidad,
hay que valorar y acompariar todos
los esfuerzos que hacen muchos de
estos grupos para conservar sus
valores y estilo de vida, e integrarse
en los contextos nuevos sin
perderlos, mas bien, ofreciéndolos
como una contribucion propia al
bien comun.

22. Cristo redimio al ser humano
entero y quiere recomponer en cada
uno su capacidad de relacion con los
otros. El Evangelio propone la
caridad divina que brota del Corazon
de Cristo y que genera una busqueda
de justicia que es inseparablemente
un canto de fraternidad y de
solidaridad, un estimulo para la
cultura del encuentro. La sabiduria
de la manera de vivir de los pueblos



originarios —aun con todos los
limites que pueda tener— nos
estimula a profundizar este anhelo.
Por esa razon los Obispos del
Ecuador reclamaron «un nuevo
sistema social y cultural que
privilegie las relaciones fraternas, en
un marco de reconocimiento y
valoracion de las diversas culturas y
de los ecosistemas, capaz de
oponerse a toda forma de
discriminaciéon y dominacion entre
los seres humanos»[24].

Instituciones danadas

23. En Laudato si’ recordabamos que
«si todo esta relacionado, también la
salud de las instituciones de una
sociedad tiene consecuencias en el
ambiente y en la calidad de vida
humana [...]. Dentro de cada uno de
los niveles sociales y entre ellos, se
desarrollan las instituciones que
regulan las relaciones humanas.
Todo lo que las dafie entrafia efectos


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

nocivos, como la pérdida de la
libertad, la injusticia y la violencia.
Varios paises se rigen con un nivel
institucional precario, a costa del
sufrimiento de las poblaciones»[25].

24. ;Como estan las instituciones de
la sociedad civil en la Amazonia? El
Instrumentum laboris del Sinodo, que
recoge muchas aportaciones de
personas y grupos de la Amazonia, se
refiere a «una cultura que envenena
al Estado y sus instituciones,
permeando todos los estamentos
sociales, incluso las comunidades
indigenas. Se trata de un verdadero
flagelo moral; como resultado se
pierde la confianza en las
instituciones y en sus representantes,
lo cual desprestigia totalmente la
politica y las organizaciones sociales.
Los pueblos amazonicos no son
ajenos a la corrupcion, y se
convierten en sus principales
victimas»[26].


https://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/es/documentos/instrumentum-laboris-del-sinodo-para-la-amazonia.html
https://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/es/documentos/instrumentum-laboris-del-sinodo-para-la-amazonia.html

25. No podemos excluir que
miembros de la Iglesia hayan sido
parte de las redes de corrupcion, a
veces hasta el punto de aceptar
guardar silencio a cambio de ayudas
economicas para las obras eclesiales.
Precisamente por esto han llegado
propuestas al Sinodo que invitan a
«prestar una especial atencion a la
procedencia de donaciones u otra
clase de beneficios, asi como a las
inversiones realizadas por las
instituciones eclesiasticas o los
cristianos»[27].

Dialogo social

26. La Amazonia deberia ser también
un lugar de dialogo social,
especialmente entre los distintos
pueblos originarios, para encontrar
formas de comunidn y de lucha
conjunta. Los demas estamos
llamados a participar como
“invitados” y a buscar con sumo
respeto caminos de encuentro que



enriquezcan a la Amazonia. Pero si
queremos dialogar, deberiamos
hacerlo ante todo con los ultimos.
Ellos no son un interlocutor
cualquiera a quien hay que
convencer, ni siquiera son uno mas
sentado en una mesa de pares. Ellos
son los principales interlocutores, de
los cuales ante todo tenemos que
aprender, a quienes tenemos que
escuchar por un deber de justicia, y a
quienes debemos pedir permiso para
poder presentar nuestras propuestas.
Su palabra, sus esperanzas, sus
temores deberian ser la voz mas
potente en cualquier mesa de didlogo
sobre la Amazonia, y la gran
pregunta es: ;Como imaginan ellos
mismos su buen vivir para ellos y sus
descendientes?

27. El didlogo no solamente debe
privilegiar la opcion preferencial por
la defensa de los pobres, marginados
y excluidos, sino que los respeta
como protagonistas. Se trata de



reconocer al otro y de valorarlo
“como otro”, con su sensibilidad, sus
opciones mas intimas, su manera de
vivir y trabajar. De otro modo, lo que
resulte serd, como siempre, «un
proyecto de unos pocos para unos
pocos»[28], cuando no «un consenso
de escritorio o una efimera paz para
una minoria feliz»[29]. Si esto sucede
«es necesaria una voz profética»[30]
y los cristianos estamos llamados a
hacerla oir.

De aqui nace el siguiente suefio.

CAPITULO SEGUNDO: UN SUENO
CULTURAL

28. El asunto es promover la
Amazonia, pero esto no implica
colonizarla culturalmente sino
ayudar a que ella misma saque lo
mejor de si. Ese es el sentido de la
mejor tarea educativa: cultivar sin
desarraigar, hacer crecer sin
debilitar la identidad, promover sin
invadir. Asi como hay



potencialidades en la naturaleza que
podrian perderse para siempre, lo
mismo puede ocurrir con culturas
que tienen un mensaje todavia no
escuchado y que hoy estan
amenazadas mas que nunca.

El poliedro amazodnico

29. En la Amazonia existen muchos
pueblos y nacionalidades, y mas de
110 pueblos indigenas en aislamiento
voluntario (PIAV)[31]. Su situacion es
muy fragil y muchos sienten que son
los ultimos depositarios de un tesoro
encaminado a desaparecer, como Si
solo se les permitiera sobrevivir sin
molestar, mientras la colonizacion
posmoderna avanza. Hay que evitar
entenderlos como salvajes
“incivilizados”. Simplemente ellos
gestaron culturas diferentes y otras
formas de civilizacion que
antiguamente llegaron a ser muy
desarrolladas[32].



30. Antes de la colonizacion, la
poblacion se concentraba en los
margenes de los rios y lagos, pero el
avance colonizador expulso a los
antiguos habitantes hacia el interior
de la selva. Hoy la creciente
desertificacion vuelve a expulsar a
muchos que terminan habitando las
periferias o las aceras de las ciudades
a veces en una miseria extrema, pero
también en una fragmentacion
interior a causa de la pérdida de los
valores que los sostenian. Alli suelen
faltarles los puntos de referencia y
las raices culturales que les daban
una identidad y un sentido de
dignidad, y engrosan el sector de los
desechados. Asi se corta la
transmision cultural de una
sabiduria que fue traspasandose
durante siglos de generacion en
generacion. Las ciudades, que
deberian ser lugares de encuentro,
de enriquecimiento mutuo, de
fecundacion entre distintas culturas,



se convierten en el escenario de un
doloroso descarte.

31. Cada pueblo que logré sobrevivir
en la Amazonia tiene su identidad
cultural y una riqueza unica en un
universo pluricultural, debido a la
estrecha relacion que establecen los
habitantes con su entorno, en una
simbiosis —no determinista— dificil
de entender con esquemas mentales
externos:

«Una vez habia un paisaje que salia
con su rio, sus animales, sus nubes 'y
sus arboles. Pero a veces, cuando no
se veia por ningun lado el paisaje con
su rio y sus arboles, a las cosas les
tocaba salir en la mente de un
muchacho»[33].

«Del rio haz tu sangre [...]. Luego
plantate, germina y crece que tu raiz
se aferre a la tierra por siempre
jamas y por ultimo sé canoa, bote,
balsa, pate, tinaja, tambo y
hombre»[34].



32. Los grupos humanos, sus estilos
de vida y sus cosmovisiones, son tan
variados como el territorio, puesto
que han debido adaptarse a la
geografia y a sus posibilidades. No
son lo mismo los pueblos pescadores
que los pueblos cazadores y
recolectores de tierra adentro o que
los pueblos que cultivan las tierras
inundables. Todavia encontramos en
la Amazonia miles de comunidades
indigenas, afrodescendientes,
riberefos y habitantes de las
ciudades que a su vez son muy
diferentes entre siy albergan una
gran diversidad humana. A través de
un territorio y de sus caracteristicas
Dios se manifiesta, refleja algo de su
inagotable belleza. Por lo tanto, los
distintos grupos, en una sintesis vital
con su entorno, desarrollan un modo
propio de sabiduria. Quienes
observamos desde afuera
deberiamos evitar generalizaciones
injustas, discursos simplistas o
conclusiones hechas sélo a partir de



nuestras propias estructuras
mentales y experiencias.

Cuidar las raices

33. Quiero recordar ahora que «la
vision consumista del ser humano,
alentada por los engranajes de la
actual economia globalizada, tiende
a homogeneizar las culturasy a
debilitar la inmensa variedad
cultural, que es un tesoro de la
humanidad»[35]. Esto afecta mucho
a los jovenes, cuando se tiende «a
disolver las diferencias propias de su
lugar de origen, a convertirlos en
seres manipulables hechos en
serie»[36]. Para evitar esta dinamica
de empobrecimiento humano, hace
falta amar y cuidar las raices, porque
ellas son «un punto de arraigo que
nos permite desarrollarnos y
responder a los nuevos desafios»[37].
Invito a los jovenes de la Amazonia,
especialmente a los indigenas, a
«hacerse cargo de las raices, porque



de las raices viene la fuerza que los
va a hacer crecer, florecer y
fructificar»[38]. Para los bautizados
entre ellos, estas raices incluyen la
historia del pueblo de Israel y de la
Iglesia hasta el dia de hoy. Conocerlas
es una fuente de alegria y sobre todo
de esperanza que inspira acciones
valientes y valerosas.

34. Durante siglos, los pueblos
amazonicos transmitieron su
sabiduria cultural de modo oral, con
mitos, leyendas, narraciones, como
ocurria con «esos primitivos
habladores que recorrian los
bosques llevando historias de aldea
en aldea, manteniendo viva a una
comunidad a la que sin el cordon
umbilical de esas historias, la
distancia y la incomunicacion
hubieran fragmentado y
disuelto»[39]. Por eso es importante
«dejar que los ancianos hagan largas
narraciones»[40] y que los jovenes se
detengan a beber de esa fuente.



35. Mientras el riesgo de que se
pierda esta riqueza cultural es cada
vez mayor, gracias a Dios en los
ultimos afios algunos pueblos han
comenzado a escribir para narrar sus
historias y describir el sentido de sus
costumbres. Asi ellos mismos pueden
reconocer de manera explicita que
hay algo mas que una identidad
étnica y que son depositarios de
preciosas memorias personales,
familiares y colectivas. Me hace feliz
ver que, quienes han perdido el
contacto con sus raices, intenten
recuperar la memoria dafiada. Por
otra parte, también en los sectores
profesionales fue desarrollandose un
mayor sentido de identidad
amazonica y aun para ellos, muchas
veces descendientes de inmigrantes,
la Amazonia se convirtio en fuente
de inspiracion artistica, literaria,
musical, cultural. Las diversas artes y
destacadamente la poesia, se dejaron
inspirar por el agua, la selva, la vida
que bulle, asi como por la diversidad



cultural y por los desafios ecologicos
y sociales.

Encuentro intercultural

36. Como toda realidad cultural, las
culturas de la Amazonia profunda
tienen sus limites. Las culturas
urbanas de occidente también los
tienen. Factores como el
consumismo, el individualismo, la
discriminacion, la desigualdad, y
tantos otros, componen aspectos
fragiles de las culturas
supuestamente mas evolucionadas.
Las etnias que desarrollaron un
tesoro cultural estando enlazadas
con la naturaleza, con fuerte sentido
comunitario, advierten con facilidad
nuestras sombras, que nosotros no
reconocemos en medio del
pretendido progreso. Por
consiguiente, recoger su experiencia
de la vida nos hara bien.

37. Desde nuestras raices nos
sentamos a la mesa comun, lugar de



conversacion y de esperanzas
compartidas. De ese modo la
diferencia, que puede ser una
bandera o una frontera, se
transforma en un puente. La
identidad y el didlogo no son
enemigos. La propia identidad
cultural se arraiga y se enriquece en
el didlogo con los diferentes y la
auténtica preservacion no es un
aislamiento empobrecedor. De ahi
que no sea mi intencidon proponer un
indigenismo completamente cerrado,
ahistdrico, estatico, que se niegue a
toda forma de mestizaje. Una cultura
puede volverse estéril cuando «se
encierra en si misma y trata de
perpetuar formas de vida anticuadas,
rechazando cualquier cambio y
confrontacion sobre la verdad del
hombre»[41]. Esto podria parecer
poco realista, ya que no es facil
protegerse de la invasion cultural.
Por ello, este interés en cuidar los
valores culturales de los grupos
indigenas deberia ser de todos,



porque su riqueza es también
nuestra. Si no crecemos en este
sentido de corresponsabilidad ante la
diversidad que hermosea nuestra
humanidad, no cabe exigir a los
grupos de selva adentro que se abran
ingenuamente a la “civilizacion”.

38. En la Amazonia, aun entre los
diversos pueblos originarios, es
posible desarrollar «relaciones
interculturales donde la diversidad
no significa amenaza, no justifica
jerarquias de poder de unos sobre
otros, sino diadlogo desde visiones
culturales diferentes, de celebracion,
de interrelacion y de reavivamiento
de la esperanza»[42].

Culturas amenazadas, pueblos en
riesgo

39. La economia globalizada dafia sin
pudor la riqueza humana, social y
cultural. La desintegracion de las
familias, que se da a partir de
migraciones forzadas, afecta la



transmision de valores, porque «la
familia es y ha sido siempre la
institucion social que mas ha
contribuido a mantener vivas
nuestras culturas»[43]. Ademas,
«frente a una invasion colonizadora
de medios de comunicacién masiva»,
es necesario promover para los
pueblos originarios «comunicaciones
alternativas desde sus propias
lenguas y culturas» y que «los
propios sujetos indigenas se hagan
presentes en los medios de
comunicacion ya existentes»[44].

40. En cualquier proyecto para la
Amazonia «hace falta incorporar la
perspectiva de los derechos de los
pueblos y las culturas, y asi entender
que el desarrollo de un grupo social
[...] requiere del continuado
protagonismo de los actores sociales
locales desde su propia cultura. Ni
siquiera la nocidn de calidad de vida
puede imponerse, sino que debe
entenderse dentro del mundo de



simbolos y habitos propios de cada
grupo humano»[45]. Pero si las
culturas ancestrales de los pueblos
originarios nacieron y se
desarrollaron en intimo contacto con
el entorno natural, dificilmente
puedan quedar indemnes cuando ese
ambiente se dafia.

Esto abre paso al siguiente suefio.

CAPITULO TERCERO: UN SUENO
ECOLOGICO

41. En una realidad cultural como la
Amazonia, donde existe una relacion
tan estrecha del ser humano con la
naturaleza, la existencia cotidiana es
siempre cosmica. Liberar a los demas
de sus esclavitudes implica
clertamente cuidar su ambiente y
defenderlo[46], pero todavia mas
ayudar al corazon del hombre a
abrirse confiadamente a aquel Dios
que, no solo ha creado todo lo que
existe, sino que también se nos ha
dado a si mismo en Jesucristo. El



Sefior, que primero cuida de
nosotros, nos ensena a cuidar de
nuestros hermanos y hermanas, y del
ambiente que cada dia Fl nos regala.
Esta es la primera ecologia que
necesitamos. En la Amazonia se
comprenden mejor las palabras de
Benedicto XVI cuando decia que
«ademads de la ecologia de la
naturaleza hay una ecologia que
podemos llamar “humana”, y que a
su vez requiere una “ecologia social”.
Esto comporta que la humanidad [...]
debe tener siempre presente la
interrelacion ente la ecologia
natural, es decir el respeto por la
naturaleza, y la ecologia
humana»[47] .Esa insistencia en que
«todo esta conectado»[48] vale
especialmente para un territorio
como la Amazonia.

42. Si el cuidado de las personas y el
cuidado de los ecosistemas son
inseparables, esto se vuelve
particularmente significativo alli



donde «la selva no es un recurso
para explotar, es un ser, o varios
seres con quienes relacionarse»[49].
La sabiduria de los pueblos
originarios de la Amazonia «inspira
el cuidado y el respeto por la
creacion, con conciencia clara de sus
limites, prohibiendo su abuso.
Abusar de la naturaleza es abusar de
los ancestros, de los hermanos y
hermanas, de la creacion, y del
Creador, hipotecando el futuro»[50].
Los indigenas, «cuando permanecen
en sus territorios, son precisamente
ellos quienes mejor los cuidan»[51],
siempre que no se dejen atrapar por
los cantos de sirena y por las ofertas
interesadas de grupos de poder. Los
dafios a la naturaleza los afectan de
un modo muy directo y constatable,
porque —dicen—: «Somos agua, aire,
tierra y vida del medio ambiente
creado por Dios. Por lo tanto,
pedimos que cesen los maltratos y el
exterminio de la Madre tierra. La
tierra tiene sangre y se esta



desangrando, las multinacionales le
han cortado las venas a nuestra
Madre tierra»[52].

Este suefio hecho de agua

43. En la Amazonia el agua es la
reina, los rios y arroyos son como
venas, y toda forma de vida esta
determinada por ella:

«Alli, en la plenitud de los estios
ardientes, cuando se diluyen,
muertas en los aires inmoviles, las
ultimas rafagas del este, el
termometro esta substituido por el
higrometro en la definicion del
clima. Las existencias derivan de una
alternativa dolorosa de bajantes y
crecientes de los grandes rios. Estos
se elevan siempre de una manera
asombrosa. El Amazonas, repleto,
sale de su lecho, levanta en pocos
dias el nivel de sus aguas [...]. La
creciente es una parada en la vida.
Preso entre las mallas de los
igarapies, el hombre aguarda



entonces, con raro estoicismo ante la
fatalidad irrefrenable, el término de
aquel invierno paradojico, de
temperaturas elevadas. La bajante es
el verano. Es la resurreccion de la
actividad rudimentaria de los que
por alli se agitan, de la unica forma
de vida compatible con la naturaleza
que se extrema en manifestaciones
dispares, tornando imposible la
continuacion de cualquier
esfuerzo»[53].

44. El agua deslumbra en el gran
Amazonas, que recoge y vivifica todo
a su alrededor:

«Amazonas capital de las silabas del
agua, padre patriarca, eres la
eternidad secreta de las
fecundaciones, te caen rios como
aves...»[54].

45. Es ademas la columna vertebral
que armoniza y une: «El rio no nos
separa, nos une, nos ayuda a convivir
entre diferentes culturas y



lenguas»[55]. Si bien es verdad que
en este territorio hay muchas
“Amazonias”, su eje principal es el
gran rio, hijo de muchos rios:

«De la altura extrema de la
cordillera, donde las nieves son
eternas, el agua se desprende y traza
un esbozo trémulo en la piel antigua
de la piedra: el Amazonas acaba de
nacer. Nace a cada instante.
Desciende lenta, sinuosa luz, para
crecer en la tierra. Espantando
verdes, inventa su camino y se
acrecienta. Aguas subterraneas
afloran para abrazarse con el agua
que desciende de Los Andes. De la
barriga de las nubes blanquisimas,
tocadas por el viento, cae el agua
celeste. Reunidas avanzan,
multiplicadas en infinitos caminos,
bafiando la inmensa planicie [...]. Es
la Gran Amazonia, toda en el tropico
humedo, con su selva compacta y
atolondrante, donde todavia palpita,
intocada y en vastos lugares jamas



sorprendida por el hombre, la vida
que se fue urdiendo en las
intimidades del agua [...]. Desde que
el hombre la habita, se yergue de las
profundidades de sus aguas, y se
escurre de los altos centros de su
selva un terrible temor: de que esa
vida esté, despacito, tomando el
rumbo del fin»[56].

46. Los poetas populares, que se
enamoraron de su inmensa belleza,
han tratado de expresar lo que este
rio les hace sentir y la vida que él
regala a su paso, en una danza de
delfines, anacondas, arboles y
canoas. Pero también lamentan los
peligros que lo amenazan. Estos
poetas, contemplativos y proféticos,
nos ayudan a liberarnos del
paradigma tecnocratico y consumista
que destroza la naturaleza y que nos
deja sin una existencia realmente
digna:



«El mundo sufre de la
transformacion de los pies en
caucho, de las piernas en cuero, del
cuerpo en pafo y de la cabeza en
acero [...]. El mundo sufre la
transformacion de la pala en fusil,
del arado en tanque de guerra, de la
imagen del sembrador que siembra
en la del automata con su
lanzallamas, de cuya sementera
brotan desiertos. Solo la poesia, con
la humildad de su voz, podra salvar a
este mundo»[57].

El grito de la Amazonia

47. La poesia ayuda a expresar una
dolorosa sensacion que hoy muchos
compartimos. La verdad insoslayable
es que, en las actuales condiciones,
con este modo de tratar a la
Amazonia, tanta vida y tanta
hermosura estan “tomando el rumbo
del fin”, aunque muchos quieran
seguir creyendo que no pasa nada:



«Los que creyeron que el rio era un
lazo para jugar se equivocaron. El rio
es una vena delgadita en la cara de la
tierra. [...] El rio es una cuerda de
donde se agarran los animales y los
arboles. Si lo jalan muy duro, el rio
podria reventarse. Podria reventarse
y lavarnos la cara con el agua y con
la sangre»[58].

48. El equilibrio planetario depende
también de la salud de la Amazonia.
Junto con el bioma del Congo y del
Borneo, deslumbra por la diversidad
de sus bosques, de los cuales también
dependen los ciclos de las lluvias, el
equilibrio del clima y una gran
variedad de seres vivos. Funciona
como un gran filtro del diéxido de
carbono, que ayuda a evitar el
calentamiento de la tierra. En gran
parte, su suelo es pobre en humus,
por lo cual la selva «crece realmente
sobre el suelo y no del suelo»[59].
Cuando se elimina la selva, esta no es
reemplazada, porque queda un



terreno con pocos nutrientes que se
convierte en territorio desértico o
pobre en vegetacion. Esto es grave,
porque en las entrafias de la selva
amazonica subsisten innumerables
recursos que podrian ser
indispensables para la curacion de
enfermedades. Sus peces, frutas 'y
otros dones desbordantes enriquecen
la alimentacion humana. Ademas, en
un ecosistema como el amazoénico, la
importancia de cada parte en el
cuidado del todo se vuelve
ineludible. Las tierras bajas y la
vegetacion marina también
necesitan ser fertilizadas por lo que
arrastra el Amazonas. El grito de la
Amazonia alcanza a todos porque la
«conquista y explotacion de los
recursos [...] amenaza hoy la misma
capacidad de acogida del
medioambiente: el ambiente como
“recurso” pone en peligro el
ambiente como “casa”»[60]. El
interés de unas pocas empresas
poderosas no deberia estar por



encima del bien de la Amazonia y de
la humanidad entera.

49. No es suficiente prestar atencion
al cuidado de las especies mas
visibles en riesgo de extincion. Es
crucial tener en cuenta que en «el
buen funcionamiento de los
ecosistemas también son necesarios
los hongos, las algas, los gusanos, los
insectos, los reptiles y la
innumerable variedad de
microorganismos. Algunas especies
poco numerosas, que suelen pasar
desapercibidas, juegan un rol critico
fundamental para estabilizar el
equilibrio de un lugar»[61]. Esto
facilmente es ignorado en la
evaluacion del impacto ambiental de
los proyectos econdémicos de
industrias extractivas, energéticas,
madereras y otras que destruyen y
contaminan. Por otra parte, el agua,
que abunda en la Amazonia, es un
bien esencial para la sobrevivencia
humana, pero las fuentes de



contaminacion son cada vez
mayores[62].

50. Es verdad que, ademas de los
intereses econdémicos de empresarios
y politicos locales, estdn también «los
enormes intereses economicos
internacionales»[63]. La solucion no
esta, entonces, en una
“internacionalizacion” de la
Amazonia[64], pero se vuelve mas
grave la responsabilidad de los
gobiernos nacionales. Por esta
misma razon «es loable la tarea de
organismos internacionales y de
organizaciones de la sociedad civil
que sensibilizan a las poblaciones y
cooperan criticamente, también
utilizando legitimos mecanismos de
presion, para que cada gobierno
cumpla con su propio e indelegable
deber de preservar el ambiente y los
recursos naturales de su pais, sin
venderse a intereses espurios locales
0 internacionales»[65].



51. Para cuidar la Amazonia es
bueno articular los saberes
ancestrales con los conocimientos
técnicos contemporaneos, pero
siempre procurando un manejo
sustentable del territorio que al
mismo tiempo preserve el estilo de
vida y los sistemas de valores de los
pobladores[66]. A ellos, de manera
especial a los pueblos originarios,
corresponde recibir —ademas de la
formacion basica— la informacion
completa y transparente de los
proyectos, de su alcance, de sus
efectos y riesgos, para poder
relacionar esta informacion con sus
intereses y con su propio
conocimiento del lugar, y asi poder
dar o no su consentimiento, o bien
proponer alternativas[67].

52. Los mas poderosos no se
conforman nunca con las ganancias
que obtienen, y los recursos del
poder econdmico se agigantan con el
desarrollo cientifico y tecnoldgico.



Por ello todos deberiamos insistir en
la urgencia de «crear un sistema
normativo que incluya limites
infranqueables y asegure la
proteccion de los ecosistemas, antes
que las nuevas formas de poder
derivadas del paradigma
tecnoecondémico terminen arrasando
no solo con la politica sino también
con la libertad y la justicia»[68]. Si el
llamado de Dios necesita de una
escucha atenta del clamor de los
pobres y de la tierra al mismo
tiempo[69], para nosotros «el grito de
la Amazonia al Creador, es semejante
al grito del Pueblo de Dios en Egipto
(cf. Ex 3,7). Es un grito de esclavitud
y abandono, que clama por la
libertad»[70].

La profecia de la contemplacion

53. Muchas veces dejamos cauterizar
la conciencia, porque «la distraccion
constante nos quita la valentia de
advertir la realidad de un mundo



limitado y finito»[71]. Si se mira la
superficie quizas parece «que las
cosas no fueran tan graves y que el
planeta podria persistir por mucho
tiempo en las actuales condiciones.
Este comportamiento evasivo nos
sirve para seguir con nuestros estilos
de vida, de produccion y de
consumo. Es el modo como el ser
humano se las arregla para
alimentar todos los vicios
autodestructivos: intentando no
verlos, luchando para no
reconocerlos, postergando las
decisiones importantes, actuando
como si nada ocurriera»[72].

54. Mas alla de todo esto, quiero
recordar que cada una de las
distintas especies tiene un valor en si
misma, pero «cada afio desaparecen
miles de especies vegetales y
animales que ya no podremos
conocer, que nuestros hijos ya no
podran ver, perdidas para siempre.
La inmensa mayoria se extinguen



por razones que tienen que ver con
alguna accion humana. Por nuestra
causa, miles de especies ya no daran
gloria a Dios con su existencia ni
podran comunicarnos su propio
mensaje. No tenemos derecho»[73].

55. Aprendiendo de los pueblos
originarios podemos contemplar la
Amazonia y no sélo analizarla, para
reconocer ese misterio precioso que
nos supera. Podemos amarla y no
solo utilizarla, para que el amor
despierte un interés hondo y sincero.
Es mas, podemos sentirnos
intimamente unidos a ella y no sdlo
defenderla, y entonces la Amazonia
se volvera nuestra como una madre.
Porque «el mundo no se contempla
desde fuera sino desde dentro,
reconociendo los lazos con los que el
Padre nos ha unido a todos los
seres»[74].

56. Despertemos el sentido estéticoy
contemplativo que Dios puso en



nosotros y que a veces dejamos
atrofiar. Recordemos que «cuando
alguien no aprende a detenerse para
percibir y valorar lo bello, no es
extrafio que todo se convierta para él
en objeto de uso y abuso
inescrupuloso»[75]. En cambio, si
entramos en comunion con la selva,
facilmente nuestra voz se unira a la
de ella y se convertira en oracion:
«Recostados a la sombra de un viejo
eucalipto nuestra plegaria de luz se
sumerge en el canto del follaje
eterno»[76]. Esta conversion interior
es lo que podra permitirnos llorar
por la Amazonia y gritar con ella
ante el Sefior.

57. Jesus decia: «¢No se venden cinco
pajarillos por dos monedas? Pues
bien, ninguno de ellos esta olvidado
ante Dios» (Lc 12,6). El Padre Dios,
que creo cada ser del universo con
infinito amor, nos convoca a ser sus
instrumentos en orden a escuchar el
grito de la Amazonia. Si nosotros



acudimos ante ese clamor
desgarrador, podra manifestarse que
las creaturas de la Amazonia no han
sido olvidadas por el Padre del cielo.
Para los cristianos, el mismo Jesus
nos reclama desde ellas, «porque el
Resucitado las envuelve
misteriosamente y las orienta a un
destino de plenitud. Las mismas
flores del campo y las aves que El
contemplo admirado con sus 0jos
humanos, ahora estan llenas de su
presencia luminosa»[77]. Por estas
razones, los creyentes encontramos
en la Amazonia un lugar teologico,
un espacio donde Dios mismo se
muestra y convoca a sus hijos.

Educacion y habitos ecoldgicos

58. Asi podemos dar un paso masy
recordar que una ecologia integral
no se conforma con ajustar
cuestiones técnicas o con decisiones
politicas, juridicas y sociales. La gran
ecologia siempre incorpora un



aspecto educativo que provoca el
desarrollo de nuevos habitos en las
personas y en los grupos humanos.
Lamentablemente muchos
habitantes de la Amazonia han
adquirido costumbres propias de las
grandes ciudades, donde el
consumismo y la cultura del descarte
ya estdn muy arraigados. No habra
una ecologia sana y sustentable,
capaz de transformar algo, si no
cambian las personas, si no se las
estimula a optar por otro estilo de
vida, menos voraz, mas sereno, mas
respetuoso, menos ansioso, mas
fraterno.

59. Porque «mientras mas vacio esta
el corazdn de la persona, mas
necesita objetos para comprar,
poseer y consumir. En este contexto,
no parece posible que alguien acepte
que la realidad le marque limites.
[...] No pensemos sdlo en la
posibilidad de terribles fenomenos
climaticos o en grandes desastres



naturales, sino también en
catastrofes derivadas de crisis
sociales, porque la obsesion por un
estilo de vida consumista, sobre todo
cuando s6lo unos pocos puedan
sostenerlo, s6lo podra provocar
violencia y destruccion
reciproca»[78].

60. La Iglesia, con su larga
experiencia espiritual, con su
renovada consciencia sobre el valor
de la creacion, con su preocupacion
por la justicia, con su opcion por los
ultimos, con su tradicidon educativa y
con su historia de encarnacion en
culturas tan diversas de todo el
mundo, también quiere aportar al
cuidado y al crecimiento de la
Amazonia.

Esto da lugar al siguiente suefio, que
quiero compartir mas directamente
con los pastores y fieles catdlicos.

CAPITULO CUARTO: UN SUENO
ECLESIAL



61. La Iglesia esta llamada a caminar
con los pueblos de la Amazonia. En
América Latina este caminar tuvo
expresiones privilegiadas como la
Conferencia de Obispos en Medellin
(1968) y su aplicacion a la Amazonia
en Santarem (1972)[79]; y luego en
Puebla (1979), Santo Domingo (1992)
y Aparecida (2007). E1 camino
continua, y la tarea misionera, si
quiere desarrollar una Iglesia con
rostro amazonico, necesita crecer en
una cultura del encuentro hacia una
«pluriforme armonia»[80]. Pero para
que sea posible esta encarnacion de
la Iglesia y del Evangelio debe
resonar, una y otra vez, el gran
anuncio misionero.

El anuncio indispensable en la
Amazonia

62. Frente a tantas necesidades y
angustias que claman desde el
corazon de la Amazonia, podemos
responder a partir de organizaciones



sociales, recursos técnicos, espacios
de debate, programas politicos, y
todo eso puede ser parte de la
solucion. Pero los cristianos no
renunciamos a la propuesta de fe
que recibimos del Evangelio. Si bien
queremos luchar con todos, codo a
codo, no nos avergonzamos de
Jesucristo. Para quienes se han
encontrado con El, viven en su
amistad y se identifican con su
mensaje, es inevitable hablar de Fl y
acercar a los demas su propuesta de
vida nueva: «jAy de mi si no
evangelizo!» (1 Co 9,16).

63. La auténtica opcion por los mas
pobres y olvidados, al mismo tiempo
que nos mueve a liberarlos de la
miseria material y a defender sus
derechos, implica proponerles la
amistad con el Sefior que los
promueve y dignifica. Seria triste
que reciban de nosotros un codigo de
doctrinas o un imperativo moral,
pero no el gran anuncio salvifico, ese



grito misionero que apunta al
corazon y da sentido a todo lo demas.
Tampoco podemos conformarnos
con un mensaje social. Si damos la
vida por ellos, por la justicia y la
dignidad que ellos merecen, no
podemos ocultarles que lo hacemos
porque reconocemos a Cristo en ellos
y porque descubrimos la inmensa
dignidad que les otorga el Padre Dios
que los ama infinitamente.

64. Ellos tienen derecho al anuncio
del Evangelio, sobre todo a ese
primer anuncio que se llama
kerygma y que «es el anuncio
principal, ese que siempre hay que
volver a escuchar de diversas
maneras y ese que siempre hay que
volver a anunciar de una forma o de
otra»[81]. Es el anuncio de un Dios
que ama infinitamente a cada ser
humano, que ha manifestado
plenamente ese amor en Cristo
crucificado por nosotros y resucitado
en nuestras vidas. Propongo releer



un breve resumen sobre este
contenido en el capitulo 1V de la
Exhortacion Christus vivit. Este
anuncio debe resonar
constantemente en la Amazonia,
expresado de muchas modalidades
diferentes. Sin este anuncio
apasionado, cada estructura eclesial
se convertird en una ONG mas, y asi
no responderemos al pedido de
Jesucristo: «Vayan por todo el mundo
y anuncien el Evangelio a toda la
creaciéon» (Mc 16,15).

65. Cualquier propuesta de
maduracion en la vida cristiana
necesita tener como eje permanente
este anuncio, porque «toda
formacion cristiana es ante todo la
profundizacion del kerygma que se
va haciendo carne cada vez masy
mejor»[82]. La reaccion fundamental
ante ese anuncio, cuando logra
provocar un encuentro personal con
el Sefor, es la caridad fraterna, ese
«mandamiento nuevo que es el


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#111

primero, el mas grande, el que mejor
nos identifica como discipulos»[83].
Asi, el kerygma y el amor fraterno
conforman la gran sintesis de todo el
contenido del Evangelio que no
puede dejar de ser propuesta en la
Amazonia. Es lo que vivieron
grandes evangelizadores de América
Latina como santo Toribio de
Mogrovejo o san José de Anchieta.

La inculturacion

66. La Iglesia, al mismo tiempo que
anuncia una y otra vez el kerygma,
necesita crecer en la Amazonia. Para
ello siempre reconfigura su propia
identidad en escucha y diadlogo con
las personas, realidades e historias
de su territorio. De esa forma podra
desarrollarse cada vez mas un
necesario proceso de inculturacion,
que no desprecia nada de lo bueno
que ya existe en las culturas
amazonicas, sino que lo recoge y lo
lleva a la plenitud a la luz del



Evangelio[84]. Tampoco desprecia la
riqueza de sabiduria cristiana
transmitida durante siglos, como si
se pretendiera ignorar la historia
donde Dios ha obrado de multiples
maneras, porque la Iglesia tiene un
rostro pluriforme «no solo desde una
perspectiva espacial [...] sino
también desde su realidad
temporal»[85]. Se trata de la
auténtica Tradicion de la Iglesia, que
no es un depdosito estatico ni una
pieza de museo, sino la raiz de un
arbol que crece[86]. Es la Tradicion
milenaria que testimonia la accion
divina en su Pueblo y «tiene la
mision de mantener vivo el fuego
mas que conservar sus cenizas»[87].

67. San Juan Pablo II ensefiaba que,
al presentar su propuesta evangélica,
«la Iglesia no pretende negar la
autonomia de la cultura. Al
contrario, tiene hacia ella el mayor
respeto», porque la cultura «no es
solamente sujeto de redencion y



elevacion, sino que puede también
jugar un rol de mediacion y de
colaboracion»[88]. Dirigiéndose a los
indigenas del Continente americano
recordo que «una fe que no se haga
cultura es una fe no plenamente
acogida, no totalmente pensada, no
fielmente vivida»[89]. Los desafios de
las culturas invitan a la Iglesia a «una
actitud de vigilante sentido critico,
pero también de atencion
confiada»[90].

68. Cabe retomar aqui lo que ya
expresé en la Exhortacion Evangelii
gaudium acerca de la inculturacion,
que tiene como base la convicciéon de
que «la gracia supone la cultura, y el
don de Dios se encarna en la cultura
de quien lo recibe».[91] Percibamos
que esto implica un doble
movimiento. Por una parte, una
dindmica de fecundacion que
permite expresar el Evangelio en un
lugar, ya que «cuando una
comunidad acoge el anuncio de la


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

salvacion, el Espiritu Santo fecunda
su cultura con la fuerza
transformadora del Evangelio».[92]
Por otra parte, la misma Iglesia vive
un camino receptivo, que la
enriquece con lo que el Espiritu ya
habia sembrado misteriosamente en
esa cultura. De ese modo, «el Espiritu
Santo embellece a la Iglesia,
mostrandole nuevos aspectos de la
Revelacion y regaldndole un nuevo
rostro»[93]. Se trata, en definitiva, de
permitir y de alentar que el anuncio
del Evangelio inagotable,
comunicado «con categorias propias
de la cultura donde es anunciado,
provoque una nueva sintesis con esa
cultura»[94]-

69. Por esto, «como podemos ver en
la historia de la Iglesia, el
cristianismo no tiene un unico modo
cultural»[95] y «no haria justicia a la
l6gica de la encarnacion pensar en
un cristianismo monocultural y
monocorde»[96]. Sin embargo, el



riesgo de los evangelizadores que
llegan a un lugar es creer que no solo
deben comunicar el Evangelio sino
también la cultura en la cual ellos
han crecido, olvidando que no se
trata de «imponer una determinada
forma cultural, por mas bella y
antigua que sea»[97]. Hace falta
aceptar con valentia la novedad del
Espiritu capaz de crear siempre algo
nuevo con el tesoro inagotable de
Jesucristo, porque «la inculturacion
coloca a la Iglesia en un camino
dificil, pero necesario»[98]. Es
verdad que «aunque estos procesos
son siempre lentos, a veces el miedo
nos paraliza demasiado» y
terminamos como «espectadores de
un estancamiento infecundo de la
Iglesia»[99]. No temamos, no le
cortemos las alas al Espiritu Santo.

Caminos de inculturacion en la
Amazonia



70. Para lograr una renovada
inculturacion del Evangelio en la
Amazonia, la Iglesia necesita
escuchar su sabiduria ancestral,
volver a dar voz a los mayores,
reconocer los valores presentes en el
estilo de vida de las comunidades
originarias, recuperar a tiempo las
ricas narraciones de los pueblos. En
la Amazonia ya hemos recibido
riquezas que vienen de las culturas
precolombinas, «como la apertura a
la accion de Dios, el sentido de la
gratitud por los frutos de la tierra, el
caracter sagrado de la vida humana y
la valoracion de la familia, el sentido
de solidaridad y la
corresponsabilidad en el trabajo
comun, la importancia de lo cultual,
la creencia en una vida mas alla de la
terrenal, y tantos otros valores»[100].

71. En este contexto, los pueblos
indigenas amazonicos expresan la
auténtica calidad de vida como un
“buen vivir” que implica una



armonia personal, familiar,
comunitaria y césmica, y que se
expresa en su modo comunitario de
pensar la existencia, en la capacidad
de encontrar gozo y plenitud en
medio de una vida austera y sencilla,
asi como en el cuidado responsable
de la naturaleza que preserva los
recursos para las siguientes
generaciones. Los pueblos
aborigenes podrian ayudarnos a
percibir lo que es una feliz sobriedad
y en este sentido «tienen mucho que
ensefiarnos»[101]. Ellos saben ser
felices con poco, disfrutan los
pequerios dones de Dios sin
acumular tantas cosas, no destruyen
sin necesidad, cuidan los ecosistemas
y reconocen que la tierra, al mismo
tiempo que se ofrece para sostener
su vida, como una fuente generosa,
tiene un sentido materno que
despierta respetuosa ternura. Todo
eso debe ser valorado y recogido en
la evangelizacion[102].



72. Mientras luchamos por ellos y
con ellos, estamos llamados «a ser
sus amigos, a escucharlos, a
interpretarlos y a recoger la
misteriosa sabiduria que Dios quiere
comunicarnos a través de ellos»[103].
Los habitantes de las ciudades
necesitan valorar esta sabiduria y
dejarse “reeducar” frente al
consumismo ansioso y al aislamiento
urbano. La Iglesia misma puede ser
un vehiculo que ayude a esta
recuperacion cultural en una
preciosa sintesis con el anuncio del
Evangelio. Ademas, ella se convierte
en instrumento de caridad en la
medida en que las comunidades
urbanas no sélo sean misioneras en
su entorno, sino también acogedoras
ante los pobres que llegan del
interior acuciados por la miseria. Lo
es igualmente en la medida en que
las comunidades estén cerca de los
jovenes migrantes para ayudarles a
integrarse en la ciudad sin caer en
sus redes de degradacion. Estas



acciones eclesiales, que brotan del
amor, son valiosos caminos dentro
de un proceso de inculturacion.

73. Pero la inculturacion eleva y
plenifica. Ciertamente hay que
valorar esa mistica indigena de la
interconexion e interdependencia de
todo lo creado, mistica de gratuidad
que ama la vida como don, mistica de
admiracion sagrada ante la
naturaleza que nos desborda con
tanta vida. No obstante, también se
trata de lograr que esta relacion con
Dios presente en el cosmos se
convierta, cada vez mas, en la
relacion personal con un Tu que
sostiene la propia realidad y quiere
darle un sentido, un Tu que nos
conoce y nos ama:

«Flotan sombras de mi, maderas
muertas. Pero la estrella nace sin
reproche sobre las manos de este
nifio, expertas, que conquistan las
aguas y la noche. Me ha de bastar



saber que Tu me sabes entero, desde
antes de mis dias»[104].

74. De igual modo, la relacion con
Jesucristo, Dios y hombre verdadero,
liberador y redentor, no es enemiga
de esta cosmovision marcadamente
cosmica que los caracteriza, porque
Fl también es el Resucitado que
penetra todas las cosas[105]. Para la
experiencia cristiana, «todas las
criaturas del universo material
encuentran su verdadero sentido en
el Verbo encarnado, porque el Hijo
de Dios ha incorporado en su
persona parte del universo material,
donde ha introducido un germen de
transformacion definitiva»[106]. El
esta gloriosa y misteriosamente
presente en el rio, en los arboles, en
los peces, en el viento, como el Sefior
que reina en la creacion sin perder
sus heridas transfiguradas, y en la
Eucaristia asume los elementos del
mundo dando a cada uno el sentido
del don pascual.



Inculturacion social y espiritual

75. Esta inculturacién, dada la
situacion de pobreza y abandono de
tantos habitantes de la Amazonia,
necesariamente tendra que tener un
perfume marcadamente social y
caracterizarse por una firme defensa
de los derechos humanos, haciendo
brillar ese rostro de Cristo que «ha
querido identificarse con ternura
especial con los mas débiles y
pobres»[107]. Porque «desde el
corazon del Evangelio reconocemos
la intima conexion que existe entre
evangelizacion y promocion
humana»[108], y esto implica para
las comunidades cristianas un claro
compromiso con el Reino de justicia
en la promocion de los descartados.
Para ello es sumamente importante
una adecuada formacion de los
agentes pastorales en la Doctrina
Social de la Iglesia.



76. Al mismo tiempo, la inculturacion
del Evangelio en la Amazonia debe
integrar mejor lo social con lo
espiritual, de manera que los mas
pobres no necesiten ir a buscar fuera
de la Iglesia una espiritualidad que
responda a los anhelos de su
dimensioén trascendente. Por lo tanto,
no se trata de una religiosidad
alienante e individualista que acalle
los reclamos sociales por una vida
mas digna, pero tampoco se trata de
mutilar la dimensidn trascendente y
espiritual como si al ser humano le
bastara el desarrollo material. Esto
nos convoca no solo a combinar las
dos cosas, sino a conectarlas
intimamente. Asi brillara la
verdadera hermosura del Evangelio,
que es plenamente humanizadora,
que dignifica integramente a las
personas y a los pueblos, que colma
el corazon y la vida entera.

Puntos de partida para una
santidad amazonica



77. Asi podran nacer testimonios de
santidad con rostro amazonico, que
no sean copias de modelos de otros
lugares, santidad hecha de encuentro
y de entrega, de contemplacion y de
servicio, de soledad receptiva y de
vida comun, de alegre sobriedad y de
lucha por la justicia. A esta santidad
la alcanza «cada uno por su
camino»[109], y eso vale también
para los pueblos, donde la gracia se
encarna y brilla con rasgos
distintivos. Imaginemos una santidad
con rasgos amazonicos, llamada a
interpelar a la Iglesia universal.

78. Un proceso de inculturacion, que
implica caminos no solo individuales
sino también populares, exige amor
al pueblo cargado de respetoy
comprension. En buena parte de la
Amazonia este proceso ya se ha
iniciado. Hace mas de cuarenta afios
los Obispos de la Amazonia del Peru
destacaban que en muchos de los
grupos presentes en esa region «el



sujeto de evangelizacion, modelado
por una cultura propia multiple y
cambiante, esta inicialmente
evangelizado» ya que posee «ciertos
rasgos de catolicismo popular que,
aunque primitivamente quizas
fueron promovidos por agentes
pastorales, actualmente son algo que
el pueblo ha hecho suyo y hasta les
ha cambiado los significados y los
transmite de generacion en
generacion»[110]. No nos
apresuremos en calificar de
supersticion o de paganismo algunas
expresiones religiosas que surgen
espontaneamente de la vida de los
pueblos. Mas bien hay que saber
reconocer el trigo que crece entre la
cizafia, porque «en la piedad popular
puede percibirse el modo en que la fe
recibida se encarno en una cultura y
se sigue transmitiendo»[111].

79. Es posible recoger de alguna
manera un simbolo indigena sin
calificarlo necesariamente de



idolatria. Un mito cargado de sentido
espiritual puede ser aprovechado, y
no siempre considerado un error
pagano. Algunas fiestas religiosas
contienen un significado sagrado y
son espacios de reencuentro y de
fraternidad, aunque se requiera un
lento proceso de purificacion o de
maduracion. Un misionero de alma
trata de descubrir qué inquietudes
legitimas buscan un cauce en
manifestaciones religiosas a veces
imperfectas, parciales o equivocadas,
e intenta responder desde una
espiritualidad inculturada.

80. Serd sin duda una espiritualidad
centrada en el unico Dios y Sefior,
pero al mismo tiempo capaz de
entrar en contacto con las
necesidades cotidianas de las
personas que procuran una vida
digna, que quieren disfrutar de las
cosas bellas de la existencia,
encontrar la paz y la armonia,
resolver las crisis familiares, curar



sus enfermedades, ver a sus hijos
crecer felices. El peor peligro seria
alejarlos del encuentro con Cristo por
presentarlo como un enemigo del
g0z0, 0 como alguien indiferente

ante las busquedas y las angustias
humanas[112]. Hoy es indispensable
mostrar que la santidad no deja a las
personas sin «fuerzas, vida o
alegria»[113].

La inculturacion de la liturgia

81. La inculturacion de la
espiritualidad cristiana en las
culturas de los pueblos originarios
tiene en los sacramentos un camino
de especial valor, porque en ellos se
une lo divino y lo césmico, la gracia y
la creacion. En la Amazonia no
deberian entenderse como una
separacion con respecto a lo creado.
Ellos «son un modo privilegiado de
como la naturaleza es asumida por
Dios y se convierte en mediacion de
la vida sobrenatural»[114]. Son una



plenificacion de lo creado, donde la
naturaleza es elevada para que sea
lugar e instrumento de la gracia,
para «abrazar el mundo en un nivel
distinto»[115].

82. En la Eucaristia, Dios «en el
colmo del misterio de la
Encarnacion, quiso llegar a nuestra
intimidad a través de un pedazo de
materia. [...] [Ella] une el cielo y la
tierra, abraza y penetra todo lo
creado»[116]. Por esa razdn puede
ser «motivacion para nuestras
preocupaciones por el ambiente, y
nos orienta a ser custodios de todo lo
creado»[117]. Asi «<no escapamos del
mundo ni negamos la naturaleza
cuando queremos encontrarnos con
Dios»[118]. Esto nos permite recoger
en la liturgia muchos elementos
propios de la experiencia de los
indigenas en su intimo contacto con
la naturaleza y estimular
expresiones autoctonas en cantos,
danzas, ritos, gestos y simbolos. Ya el



Concilio Vaticano II habia pedido este
esfuerzo de inculturacion de la
liturgia en los pueblos
indigenas[119], pero han pasado mas
de cincuenta afios y hemos avanzado
poco en esta linea[120].

83. Al domingo, «la espiritualidad
cristiana incorpora el valor del
descanso y de la fiesta. El ser
humano tiende a reducir el descanso
contemplativo al &mbito de lo
infecundo o innecesario, olvidando
que asi se quita a la obra que se
realiza lo mas importante: su
sentido. Estamos llamados a incluir
en nuestro obrar una dimension
receptiva y gratuita»[121]. Los
pueblos originarios saben de esta
gratuidad y de este sano ocio
contemplativo. Nuestras
celebraciones deberian ayudarles a
Vivir esta experiencia en la liturgia
dominical y a encontrarse con la luz
de la Palabra y de la Eucaristia que
ilumina nuestras vidas concretas.



84. Los sacramentos muestran y
comunican al Dios cercano que llega
con misericordia a curar y a
fortalecer a sus hijos. Por lo tanto
deben ser accesibles, sobre todo para
los pobres, y nunca deben negarse
por razones de dinero. Tampoco
cabe, frente a los pobres y olvidados
de la Amazonia, una disciplina que
excluya y aleje, porque asi ellos son
finalmente descartados por una
Iglesia convertida en aduana. Mas
bien, «en las dificiles situaciones que
viven las personas mas necesitadas,
la Iglesia debe tener un especial
cuidado para comprender, consolar,
integrar, evitando imponerles una
serie de normas como si fueran una
roca, con lo cual se consigue el efecto
de hacer que se sientan juzgadas y
abandonadas precisamente por esa
Madre que esta llamada a acercarles
la misericordia de Dios»[122]. Para la
Iglesia la misericordia puede
volverse una mera expresion
romantica si no se manifiesta



concretamente en la tarea
pastoral[123].

La inculturacion de la
ministerialidad

85. La inculturacion también debe
desarrollarse y reflejarse en una
forma encarnada de llevar adelante
la organizacion eclesial y la
ministerialidad. Si se incultura la
espiritualidad, si se incultura la
santidad, si se incultura el Evangelio
mismo, ;,cOmo evitar pensar en una
inculturacion del modo como se
estructuran y se viven los ministerios
eclesiales? La pastoral de la Iglesia
tiene en la Amazonia una presencia
precaria, debida en parte a la
inmensa extension territorial con
muchos lugares de dificil acceso,
gran diversidad cultural, serios
problemas sociales, y la propia
opcion de algunos pueblos de
recluirse. Esto no puede dejarnos



indiferentes y exige de la Iglesia una
respuesta especifica y valiente.

86. Se requiere lograr que la
ministerialidad se configure de tal
manera que esté al servicio de una
mayor frecuencia de la celebracion
de la Eucaristia, aun en las
comunidades mas remotas y
escondidas. En Aparecida se invito a
escuchar el lamento de tantas
comunidades de la Amazonia
«privadas de la Eucaristia dominical
por largos periodos»[124]. Pero al
mismo tiempo se necesitan ministros
que puedan comprender desde
dentro la sensibilidad y las culturas
amazonicas.

87. El modo de configurar la vida y el
ejercicio del ministerio de los
sacerdotes no es monolitico, y
adquiere diversos matices en
distintos lugares de la tierra. Por eso
es importante determinar qué es lo
mas especifico del sacerdote, aquello



que no puede ser delegado. La
respuesta esta en el sacramento del
Orden sagrado, que lo configura con
Cristo sacerdote. Y la primera
conclusion es que ese caracter
exclusivo recibido en el Orden, lo
capacita solo a él para presidir la
Eucaristia[125]. Esa es su funcion
especifica, principal e indelegable.
Algunos piensan que lo que distingue
al sacerdote es el poder, el hecho de
ser la maxima autoridad de la
comunidad. Pero san Juan Pablo II
explico que aunque el sacerdocio se
considere “jerarquico”, esta funcion
no tiene el valor de estar por encima
del resto, sino que «esta ordenada
totalmente a la santidad de los
miembros del Cuerpo mistico de
Cristo»[126]. Cuando se afirma que el
sacerdote es signo de “Cristo cabeza”,
el sentido principal es que Cristo es
la fuente de la gracia: El es cabeza de
la Iglesia «porque tiene el poder de
hacer correr la gracia por todos los
miembros de la Iglesia»[127].



88. El sacerdote es signo de esa
Cabeza que derrama la gracia ante
todo cuando celebra la Eucaristia,
fuente y culmen de toda la vida
cristiana[128]. Esa es su gran
potestad, que solo puede ser recibida
en el sacramento del Orden
sacerdotal. Por eso unicamente él
puede decir: “Esto es mi cuerpo”. Hay
otras palabras que solo él puede
pronunciar: “Yo te absuelvo de tus
pecados”. Porque el perdon
sacramental esta al servicio de una
celebracion eucaristica digna. En
estos dos sacramentos esta el corazon
de su identidad exclusiva[129].

89. En las circunstancias especificas
de la Amazonia, de manera especial
en sus selvas y lugares mas remotos,
hay que encontrar un modo de
asegurar ese ministerio sacerdotal.
Los laicos podran anunciar la
Palabra, ensefiar, organizar sus
comunidades, celebrar algunos
sacramentos, buscar distintos cauces



para la piedad popular y desarrollar
la multitud de dones que el Espiritu
derrama en ellos. Pero necesitan la
celebracion de la Eucaristia porque
ella «hace la Iglesia»[130], y llegamos
a decir que «no se edifica ninguna
comunidad cristiana si esta no tiene
su raiz y centro en la celebracion de
la sagrada Eucaristia»[131]. Si de
verdad creemos que esto es asi, es
urgente evitar que los pueblos
amazonicos estén privados de ese
alimento de vida nueva y del
sacramento del perdon.

90. Esta acuciante necesidad me lleva
a exhortar a todos los Obispos, en
especial a los de América Latina, no
solo a promover la oracion por las
vocaciones sacerdotales, sino
también a ser mas generosos,
orientando a los que muestran
vocacion misionera para que opten
por la Amazonia[132]. Al mismo
tiempo conviene revisar a fondo la
estructura y el contenido tanto de la



formacion inicial como de la
formacion permanente de los
presbiteros, para que adquieran las
actitudes y capacidades que requiere
el didlogo con las culturas
amazonicas. Esta formacion debe ser
eminentemente pastoral y favorecer
el desarrollo de la misericordia
sacerdotal[133].

Comunidades repletas de vida

91. Por otra parte, la Eucaristia es el
gran sacramento que significa y
realiza la unidad de la Iglesia[134], y
se celebra «para que de extrafios,
dispersos e indiferentes unos a otros,
lleguemos a ser unidos, iguales y
amigos»[135]. Quien preside la
Eucaristia debe cuidar la comunion,
que no es una unidad empobrecida,
sino que acoge la multiple riqueza de
dones y carismas que el Espiritu
derrama en la comunidad.

92. Por lo tanto, la Eucaristia, como
fuente y culmen, reclama el



desarrollo de esa multiforme
riqueza. Se necesitan sacerdotes,
pero esto no excluye que
ordinariamente los didconos
permanentes —que deberian ser
muchos mas en la Amazonia—, las
religiosas y los mismos laicos
asuman responsabilidades
importantes para el crecimiento de
las comunidades y que maduren en
el ejercicio de esas funciones gracias
a un acompafnamiento adecuado.

93. Entonces no se trata solo de
facilitar una mayor presencia de
ministros ordenados que puedan
celebrar la Eucaristia. Este seria un
objetivo muy limitado si no
intentamos también provocar una
nueva vida en las comunidades.
Necesitamos promover el encuentro
con la Palabra y la maduracion en la
santidad a través de variados
servicios laicales, que suponen un
proceso de preparacion —biblica,
doctrinal, espiritual y practica—y



diversos caminos de formacion
permanente.

94. Una Iglesia con rostros
amazonicos requiere la presencia
estable de lideres laicos maduros y
dotados de autoridad[136], que
conozcan las lenguas, las culturas, la
experiencia espiritual y el modo de
vivir en comunidad de cada lugar, al
mismo tiempo que dejan espacio a la
multiplicidad de dones que el
Espiritu Santo siembra en todos.
Porque alli donde hay una necesidad
peculiar, Fl ya ha derramado
carismas que permitan darle una
respuesta. Ello supone en la Iglesia
una capacidad para dar lugar a la
audacia del Espiritu, para confiar y
concretamente para permitir el
desarrollo de una cultura eclesial
propia, marcadamente laical. Los
desafios de la Amazonia exigen a la
Iglesia un esfuerzo especial por
lograr una presencia capilar que sélo



es posible con un contundente
protagonismo de los laicos.

95. Muchas personas consagradas
gastaron sus energias y buena parte
de sus vidas por el Reino de Dios en
la Amazonia. La vida consagrada,
capaz de didlogo, de sintesis, de
encarnacion y de profecia, tiene un
lugar especial en esta configuracion
plural y armoniosa de la Iglesia
amazonica. Pero le hace falta un
nuevo esfuerzo de inculturacion, que
ponga en juego la creatividad, la
audacia misionera, la sensibilidad y
la fuerza peculiar de la vida
comunitaria.

96. Las comunidades de base, cuando
supieron integrar la defensa de los
derechos sociales con el anuncio
misionero y la espiritualidad, fueron
verdaderas experiencias de
sinodalidad en el caminar
evangelizador de la Iglesia en la
Amazonia. Muchas veces «han



ayudado a formar cristianos
comprometidos con su fe, discipulos
y misioneros del Sefior, como
testimonia la entrega generosa, hasta
derramar su sangre, de tantos
miembros suyos»[137].

97. Aliento la profundizacion de la
tarea conjunta que se realiza a través
de la REPAM y de otras asociaciones,
con el objetivo de consolidar lo que
ya pedia Aparecida: «establecer,
entre las iglesias locales de diversos
paises sudamericanos, que estan en
la cuenca amazonica, una pastoral de
conjunto con prioridades
diferenciadas»[138]. Esto vale
especialmente para la relacion entre
las Iglesias fronterizas.

98. Finalmente, quiero recordar que
no siempre podemos pensar
proyectos para comunidades
estables, porque en la Amazonia hay
una gran movilidad interna, una
constante migracion muchas veces



pendular, y «la region se ha
convertido de hecho en un corredor
migratorio»[139]. La «trashumancia
amazonica no ha sido bien
comprendida ni suficientemente
trabajada desde el punto de vista
pastoral»[140]. Por ello hay que
pensar en equipos misioneros
itinerantes y «apoyar la insercion y
la itinerancia de los consagrados y
las consagradas junto a los mas
empobrecidos y excluidos»[141]. Por
otro lado, esto desafia a nuestras
comunidades urbanas, que deberian
cultivar con ingenio y generosidad,
de forma especial en las periferias,
diversas formas de cercania y de
acogida ante las familias y los
jovenes que llegan del interior.

La fuerza y el don de las mujeres

99. En la Amazonia hay comunidades
que se han sostenido y han
transmitido la fe durante mucho
tiempo sin que algun sacerdote



pasara por alli, aun durante décadas.
Esto ocurrio gracias a la presencia de
mujeres fuertes y generosas:
bautizadoras, catequistas, rezadoras,
misioneras, ciertamente llamadas e
impulsadas por el Espiritu Santo.
Durante siglos las mujeres
mantuvieron a la Iglesia en pie en
esos lugares con admirable entrega y
ardiente fe. Ellas mismas, en el
Sinodo, nos conmovieron a todos con
su testimonio.

100. Esto nos invita a expandir la
mirada para evitar reducir nuestra
comprension de la Iglesia a
estructuras funcionales. Ese
reduccionismo nos llevaria a pensar
que se otorgaria a las mujeres un
status y una participacion mayor en
la Iglesia solo si se les diera acceso al
Orden sagrado. Pero esta mirada en
realidad limitaria las perspectivas,
nos orientaria a clericalizar a las
mujeres, disminuiria el gran valor de
lo que ellas ya han dado y provocaria



sutilmente un empobrecimiento de
su aporte indispensable.

101. Jesucristo se presenta como
Esposo de la comunidad que celebra
la Eucaristia, a través de la figura de
un varon que la preside como signo
del unico Sacerdote. Este didlogo
entre el Esposo y la esposa que se
eleva en la adoracion y santifica a la
comunidad, no deberia encerrarnos
en planteamientos parciales sobre el
poder en la Iglesia. Porque el Sefior
quiso manifestar su poder y su amor
a través de dos rostros humanos: el
de su Hijo divino hecho hombre y el
de una creatura que es mujer, Maria.
Las mujeres hacen su aporte a la
Iglesia segun su modo propio y
prolongando la fuerza y la ternura de
Maria, la Madre. De este modo no
nos limitamos a un planteamiento
funcional, sino que entramos en la
estructura intima de la Iglesia. Asi
comprendemos radicalmente por
qué sin las mujeres ella se derrumba,



como se habrian caido a pedazos
tantas comunidades de la Amazonia
si no hubieran estado alli las
mujeres, sosteniéndolas,
conteniéndolas y cuidandolas. Esto
muestra cual es su poder
caracteristico.

102. No podemos dejar de alentar los
dones populares que han dado a las
mujeres tanto protagonismo en la
Amazonia, aunque hoy las
comunidades estan sometidas a
nuevos riesgos que no existian en
otras épocas. La situacion actual nos
exige estimular el surgimiento de
otros servicios y carismas femeninos,
que respondan a las necesidades
especificas de los pueblos
amazonicos en este momento
historico.

103. En una Iglesia sinodal las
mujeres, que de hecho desempefian
un papel central en las comunidades
amazonicas, deberian poder acceder



a funciones e incluso a servicios
eclesiales que no requieren el Orden
sagrado y permitan expresar mejor
su lugar propio. Cabe recordar que
estos servicios implican una
estabilidad, un reconocimiento
publico y el envio por parte del
obispo. Esto da lugar también a que
las mujeres tengan una incidencia
real y efectiva en la organizacion, en
las decisiones mas importantes y en
la guia de las comunidades, pero sin
dejar de hacerlo con el estilo propio
de su impronta femenina.

Ampliar horizontes mas alla de los
conflictos

104. Suele ocurrir que en un
determinado lugar los agentes
pastorales vislumbran soluciones
muy diversas para los problemas que
enfrentan, y por ello proponen
formas aparentemente opuestas de
organizacion eclesial. Cuando esto
ocurre es probable que la verdadera



respuesta a los desafios de la
evangelizacion esté en la superacion
de las dos propuestas, encontrando
otros caminos mejores, quizas no
imaginados. El conflicto se supera en
un nivel superior donde cada una de
las partes, sin dejar de ser fiel a si
misma, se integra con la otra en una
nueva realidad. Todo se resuelve «en
un plano superior que conserva en si
las virtualidades valiosas de las
polaridades en pugna»[142]. De otro
modo, el conflicto nos encierra,
«perdemos perspectivas, los
horizontes se limitan y la realidad
misma queda fragmentada»[143].

105. Esto de ninguna manera
significa relativizar los problemas,
escapar de ellos o dejar las cosas
como estan. Las verdaderas
soluciones nunca se alcanzan
licuando la audacia, escondiéndose
de las exigencias concretas o
buscando culpas afuera. Al contrario,
la salida se encuentra por



“desborde”, trascendiendo la
dialéctica que limita la vision para
poder reconocer asi un don mayor
que Dios esta ofreciendo. De ese
nuevo don acogido con valentia y
generosidad, de ese don inesperado
que despierta una nueva y mayor
creatividad, manaran como de una
fuente generosa las respuestas que la
dialéctica no nos dejaba ver. En sus
inicios, la fe cristiana se difundié
admirablemente siguiendo esta
l6gica que le permitio, a partir de
una matriz hebrea, encarnarse en las
culturas grecorromanas y adquirir a
su paso distintas modalidades. De
modo analogo, en este momento
histdrico, la Amazonia nos desafia a
superar perspectivas limitadas,
soluciones pragmaticas que se
quedan clausuradas en aspectos
parciales de los grandes desafios,
para buscar caminos mas amplios y
audaces de inculturacion.



La convivencia ecuménica e
interreligiosa

106. En una Amazonia
plurirreligiosa, los creyentes
necesitamos encontrar espacios para
conversar y para actuar juntos por el
bien comun y la promocion de los
mas pobres. No se trata de que todos
seamos mas light o de que
escondamos las convicciones propias
que nos apasionan para poder
encontrarnos con otros que piensan
distinto. Si uno cree que el Espiritu
Santo puede actuar en el diferente,
entonces intentara dejarse
enriquecer con esa luz, pero la
acogera desde el seno de sus propias
convicciones y de su propia
identidad. Porque mientras mas
profunda, sélida y rica es una
identidad, mas tendrda para
enriquecer a los otros con su aporte
especifico.



107. Los catolicos tenemos un tesoro
en las Sagradas Escrituras, que otras
religiones no aceptan, aunque a
veces son capaces de leerlas con
interés e incluso de valorar algunos
de sus contenidos. Algo semejante
intentamos hacer nosotros ante los
textos sagrados de otras religiones y
comunidades religiosas, donde se
encuentran «preceptos y doctrinas
que [...] no pocas veces reflejan un
destello de aquella Verdad que
ilumina a todos los hombres»[144].
También tenemos una gran riqueza
en los siete sacramentos, que algunas
comunidades cristianas no aceptan
en su totalidad o en idéntico sentido.
Al mismo tiempo que creemos
firmemente en Jesus como unico
Redentor del mundo, cultivamos una
profunda devocion hacia su Madre.
Si bien sabemos que esto no se da en
todas las confesiones cristianas,
sentimos el deber de comunicar a la
Amazonia la riqueza de ese calido
amor materno del cual nos sentimos



depositarios. De hecho terminaré
esta Exhortacion con unas palabras
dirigidas a Maria.

108. Todo esto no tendria que
convertirnos en enemigos. En un
verdadero espiritu de didlogo se
alimenta la capacidad de
comprender el sentido de lo que el
otro dice y hace, aunque uno no
pueda asumirlo como una conviccion
propia. Asi se vuelve posible ser
sinceros, no disimular lo que
creemos, sin dejar de conversar, de
buscar puntos de contacto, y sobre
todo de trabajar y luchar juntos por
el bien de la Amazonia. La fuerza de
lo que une a todos los cristianos tiene
un valor inmenso. Prestamos tanta
atencion a lo que nos divide que a
veces ya no apreciamos ni valoramos
lo que nos une. Y eso que nos une es
lo que nos permite estar en el mundo
sin que nos devoren la inmanencia
terrena, el vacio espiritual, el
egocentrismo comodo, el



individualismo consumista y
autodestructivo.

109. A todos los cristianos nos une la
fe en Dios, el Padre que nos da la
vida y nos ama tanto. Nos une la fe
en Jesucristo, el unico Redentor, que
nos liberd con su bendita sangre y
con su resurreccion gloriosa. Nos une
el deseo de su Palabra que guia
nuestros pasos. Nos une el fuego del
Espiritu que nos impulsa a la mision.
Nos une el mandamiento nuevo que
Jesus nos dejo, la busqueda de una
civilizacion del amor, la pasion por el
Reino que el Sefior nos llama a
construir con El. Nos une la lucha
por la paz y la justicia. Nos une la
conviccion de que no todo se termina
en esta vida, sino que estamos
llamados a la fiesta celestial donde
Dios secara todas las lagrimas y
recogera lo que hicimos por los que
sufren.



110. Todo esto nos une. ;COmMo no
luchar juntos? ¢;Cémo no orar juntos
y trabajar codo a codo para defender
a los pobres de la Amazonia, para
mostrar el rostro santo del Sefior y
para cuidar su obra creadora?

CONCLUSION: LA MADRE DE LA
AMAZONIA

111. Después de compartir algunos
suenos, aliento a todos a avanzar en
caminos concretos que permitan
transformar la realidad de la
Amazonia y liberarla de los males
que la aquejan. Ahora levantemos la
mirada a Maria. La Madre que Cristo
nos dejo, aunque es la unica Madre
de todos, se manifiesta en la
Amazonia de distintas maneras.
Sabemos que «los indigenas se
encuentran vitalmente con Jesucristo
por muchas vias; pero el camino
mariano ha contribuido mas a este
encuentro».[145] Ante la maravilla
de la Amazonia, que hemos



descubierto cada vez mejor en la
preparacion y en el desarrollo del
Sinodo, creo que lo mejor es
culminar esta Exhortacion
dirigiéndonos a ella:

Madre de la vida, en tu seno materno
se fue formando Jesus, que es el
Sefior de todo lo que existe.
Resucitado, El te transformé con su
luz y te hizo reina de toda la
creacion. Por eso te pedimos que
reines, Maria, en el corazén
palpitante de la Amazonia.

Muéstrate como madre de todas las
creaturas, en la belleza de las flores,
de los rios, del gran rio que la
atraviesa y de todo lo que vibra en
sus selvas. Cuida con tu carifio esa
explosion de hermosura.

Pide a Jesus que derrame todo su
amor en los hombres y en las
mujeres que alli habitan, para que
sepan admirarla y cuidarla.



Haz nacer a tu hijo en sus corazones
para que El brille en la Amazonia, en
sus pueblos y en sus culturas, con la
luz de su Palabra, con el consuelo de
sSu amor, con su mensaje de
fraternidad y de justicia.

Que en cada Eucaristia se eleve
también tanta maravilla para la
gloria del Padre.

Madre, mira a los pobres de la
Amazonia, porque su hogar esta
siendo destruido por intereses
mezquinos. jCuanto dolor y cuanta
miseria, cuanto abandono y cuanto
atropello en esta tierra bendita,
desbordante de vida!

Toca la sensibilidad de los poderosos
porque aunque sentimos que ya es
tarde nos llamas a salvar lo que
todavia vive.

Madre del corazon traspasado que
sufres en tus hijos ultrajados y en la
naturaleza herida, reina tu en la



Amazonia junto con tu hijo. Reina
para que nadie mas se sienta duefio
de la obra de Dios.

En ti confiamos, Madre de la vida no
nos abandones en esta hora oscura.
Amén.

Dado en Roma, junto a San Juan de
Letran, el 2 de febrero, Fiesta de la
Presentacion del Sefior, del afio 2020,
séptimo de mi Pontificado.

Francisco

[1] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, «Timareo», en
Lo que no veo en visiones, Lima
1992.

[4] Jorge Vega Marquez, «<Amazonia
solitaria», en Poesia obrera, Cobija-
Pando-Bolivia 2009, 39.



[5] Red Eclesial Panamazonica
(REPAM), Brasil, Sintesis del aporte al
Sinodo, 120; Instrumentum laboris,
45.

[6] Discurso a los jovenes, San Pablo -
Brasil (10 mayo 2007), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (18 mayo 2007),

p. 6.

[7] Cf. Alberto C. Araujo, «Imaginario
amazonico», en Amazonia real:
amazoniareal.com.br (29 enero
2014).

[8] S. Pablo VI, Carta enc. Populorum
progressio (26 marzo 1967), 57: AAS
59 (1967), 285.

[9] S. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias
Sociales (27 abril 2001), 4: AAS 93
(2001), 600.

[10] Cf. Instrumentum laboris, 41.



[11] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 473.

[12] Ramon Iribertegui, Amazonas: El
hombre y el caucho, ed. Vicariato
Apostolico de Puerto Ayacucho -
Venezuela, Monografia, n. 4, Caracas
1987, 307ss.

[13] Cf. Amarilis Tupiassu,
«Amazonia, das travessias lusitanas a
literatura de até agora», en Estudos
Avancados, vol. 19, n. 53, San Pablo
(enero/abril 2005): «De hecho,
después del final de la primera
colonizacién, la Amazonia continudé
Su camino como una region sujeta a
la avaricia de siglos, ahora bajo
nuevas imposiciones retoricas [...]
por parte de agentes “civilizadores”
que ni siquiera necesitan una
personificacion para generar y
multiplicar las nuevas facetas de la



vieja destruccion, ahora a través de
una muerte lenta».

[14] Obispos de la Amazonia de
Brasil, Carta al Pueblo de Dios,
Santarem - Brasil (6 julio 2012).

[15] S. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1998, 3:
AAS 90 (1998), 150.

[16] III Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Puebla (23
marzo 1979), 6.

[17] Instrumentum laboris, 6. El Papa
Pablo III, con el Breve Veritas ipsa (2
junio 1537), condeno las tesis
racistas, reconociendo a los indios, ya
fuesen cristianos o no, la dignidad de
la persona humana, les reconocio el
derecho a sus posesiones y prohibio
que fuesen reducidos a esclavitud.
Afirmaba: «Siendo hombres como los
demas, [...] no pueden ser
absolutamente privados de su



libertad y de la posesion de sus
bienes, tampoco aquellos que estan
fuera de la fe de Jesucristo». Este
magisterio fue reafirmado por los
papas Gregorio XIV, Bula Cum Sicuti
(28 abril 1591); Urbano VIII, Bula
Commissum Nobis (22 abril 1639);
Benedicto XIV, Bula Immensa
Pastorum Principis, dirigida a los
Obispos de Brasil (20 diciembre
1741); Gregorio XVI, Breve In
Supremo (3 diciembre 1839); Ledn
XIII, Epistola a los Obispos de Brasil
sobre la esclavitud (5 mayo 1888); S.
Juan Pablo II, Mensaje a los
indigenas del Continente americano,
Santo Domingo (12 octubre 1992), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (23 octubre
1992), p. 15.

[18] Frederico Benicio de Sousa
Costa, Carta Pastoral (1909), ed.
Imprenta del gobierno del Estado de
Amazonas, Manaos 1994, 83.



[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Discurso con motivo del II
Encuentro Mundial de los
Movimientos Populares, Santa Cruz
de la Sierra - Bolivia (9 julio 2015):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (17 julio 2015), p.
9.

[21] Discurso con motivo del
Encuentro con los Pueblos de la
Amazonia, Puerto Maldonado - Peru
(19 enero 2018): I’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua
espafiola (26 enero 2018), p. 3.

[22] Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan
Shamakupani (Con la lluvia estoy
viviendo), 1, en https://
siwarmayu.com/es/yana-lucila-
lema-6-poemas-...


https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/
https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/
https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/

[24] Conferencia Episcopal
Ecuatoriana, Cuidemos nuestro
planeta (20 abril 2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.
[26] N. 82.
[27] Ibid., 83.

[28] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 239: AAS 105
(2013), 1116.

[29] Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.
[30] Ibid.
[31] Cf. Instrumentum laboris, 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de
Miranda, Quando o Amazonas corria
para o Pacifico, Petrépolis 2007,
83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, «Paisajes»,
en Amazonia y otros poemas, ed.



Universidad Externado de Colombia,
Bogota 2011, 31.

[34] Javier Yglesias, «Llamado», en
Revista peruana de literatura, n. 6
(junio 2007), 31.

[35] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 186.

[37] Ibid., 200.

[38] Videomensaje para el Encuentro
Mundial de la Juventud Indigena,
Soloy - Panama (18 enero 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafola (15 enero 2019),
p- 10.

[39] Mario Vargas Llosa, Prologo de
El Hablador, Madrid (8 octubre
2007).

[40] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 marzo 2019), 195.



[41] S. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 mayo 1991), 50:
AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 97.

[43] Discurso en el Encuentro con los
Pueblos de la Amazonia, Puerto
Maldonado - Peru (19 enero 2018):
I’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (26 enero 2018),

p. 3.

[44] Instrumentum laboris, 123, e.

[45] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Cf. Benedicto XVI, Carta enc.
Caritas in veritate (29 junio 2009), 51:
AAS 101 (2009), 687: «La naturaleza,
especialmente en nuestra época, esta
tan integrada en la dinamica social y
cultural que practicamente ya no



constituye una variable
independiente. La desertizacion y el
empobrecimiento productivo de
algunas areas agricolas son también
fruto del empobrecimiento de sus
habitantes y de su atraso».

[47] Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 2007, 8:
Insegnamenti 2/2 (2006), 776.

[48] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 16,91, 117, 138, 240: AAS 107
(2015), 854, 884, 894, 903, 941.

[49] Documento Bolivia: informe
pais. Consulta presinodal (2019), 36;
cf. Instrumentum laboris, 23.

[50] Instrumentum laboris, 26.

[51] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportaciones al
Sinodo de la Didcesis de San José del
Guaviare y de la Arquidiocesis de



Villavicencio y Granada - Colombia;
cf. Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones
(Os Sertoes), Buenos Aires 1946,
65-66.

[54] Pablo Neruda, «<Amazonas», en
Canto General (1938), I, IV.

[55] REPAM, Doc. Eje de Fronteras.
Preparacion para el Sinodo de la
Amazonia, Tabatinga - Brasil (13
febrero 2019), 3; cf. Instrumentum
laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello,
Amazonas, patria da agua.
Traduccion al espafiol de Jorge
Timossi, en https://letras-
uruguay.espaciolatino.com/aaa/
mello ...

[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un
gran amor, Buenos Aires 2013, 166.


https://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm
https://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm
https://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm

[58] Juan Carlos Galeano, «Los que
creyeron», en Amazonia y otros
poemas, ed. Universidad Externado
de Colombia, Bogota 2011, 44.

[59] Harald Sioli, A Amazonia,
Petropolis 1985, 60.

[60]S. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre “Ambiente y
salud” (24 marzo 1997), 2:
I’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (11 abril 1997), p.
7.

[61] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibid., 28-31: AAS 107 (2015),
858-859.

[63] Ibid., 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Cf. V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del



Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 86.

[65] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 38: AAS 107 (2015), 862.

[66] Cf. ibid., 144, 187: AAS 107
(2015), 905-906, 921.

[67] Cf. ibid., 183: AAS 107 (2015),
920.

[68] Ibid., 53: AAS 107 (2015), 868.
[69] Cf. ibid., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Documento preparatorio del
Sinodo de los Obispos para la
Asamblea Especial para la Region
Panamazodnica, 8.

[71] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Ibid., 33: AAS 107 (2015), 860.



[74] Ibid., 220: AAS 107 (2015), 934.
[75] Ibid., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo
y el rey, Wiesbaden 2000.

[77] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 100: AAS 107 (2015), 887.

[78] Ibid., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Cf. Documentos de Santarem
(1972) y Manaos (1997), en
Conferencia Nacional de los Obispos
de Brasil, Desafio missionario.
Documentos da Igreja na Amazonia,
Brasilia 2014, 9-28, 67-84.

[80] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 220: AAS 105
(2013), 1110.

[81] Ibid., 164: AAS 105 (2013),
1088-1089.

[82] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.



[83] Ibid., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] Asi lo recoge el Concilio Vaticano
IT en el n. 44 de la Constitucion
Gaudium et spes cuando dice: «[La
Iglesia] desde el comienzo de su
historia, aprendio a expresar el
mensaje de Cristo por medio de los
conceptos y de las lenguas de los
distintos pueblos y procuro, ademas,
ilustrarlo con la sabiduria de los
filésofos, todo ello con el fin de
adaptar el Evangelio, en cuanto era
conveniente, al nivel de la
comprension de todos y de las
exigencias de los sabios. Ciertamente,
esta predicacion acomodada de la
palabra revelada debe mantenerse
como ley de toda evangelizacion.
Pues asi en todo pueblo se estimula
el poder de expresar el mensaje de
Cristo a su modo y, al mismo tiempo,
se promueve un vivo intercambio
entre la Iglesia y las diferentes
culturas de los pueblos».



[85] Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Alemania (29 junio
2019), 9: L’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (5 julio
2019), p. 9.

[86] Cf. S. Vicente de Lerins,
Commonitorium primum, cap. 23: PL
50, 668: «Ut annis scilicet
consolidetur, dilatetur tempore,
sublimetur aetate».

[87] Carta al Pueblo de Dios que
peregrina en Alemania (29 junio
2019), 9. Cf. La expresion atribuida a
Gustav Mahler: «La tradicion es la
salvaguarda del futuro y no la
conservacion de las cenizas».

[88] Discurso a los docentes
universitarios y los hombres de
cultura, Coimbra (15 mayo 1982), 5:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (23 mayo 1982),
p- 18.



[89] Mensaje a los indigenas del
Continente americano, Santo
Domingo (12 octubre 1992), 6:
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafiola (23 octubre
1992), p. 15; cf. Discurso a los
participantes en el Congreso nacional
del Movimiento eclesial de
compromiso cultural (16 enero 1982),
2: Insegnamenti 5/1 (1982), 131.

[90] S. Juan Pablo II, Exhort. ap.
postsin. Vita consecrata (25 marzo
1996), 98: AAS 88 (1996), 474-475.

[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.
[92] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.
[93] Ibid.

[94] Ibid., 129: AAS 105 (2013), 1074.
[95] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.
[96] Ibid., 117: AAS 105 (2013), 1069.

[97] Ibid.



[98] S. Juan Pablo II, Discurso a la
Asamblea plenaria del Pontificio
Consejo para la Cultura (17 enero
1987), 5: I’Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua esparfiola (1
febrero 1987), p. 21.

[99] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 129: AAS 105
(2013), 1074.

[100] IV Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Santo
Domingo (12-28 octubre 1992), 17.

[101]Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 198: AAS 105
(2013), 1103.

[102] Cf. Vittorio Messori - Joseph
Ratzinger, Informe sobre la fe, ed.
BAC, Madrid 2015, 209-210.

[103] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 198: AAS 105
(2013), 1103.



[104] Pedro Casaldaliga, «Carta de
navegar (Por el Tocantins
amazonico)», en El tiempo y la
espera, Santander 1986.

[105] Santo Tomas de Aquino lo
explica de esta manera: «La triple
manera como esta Dios en las cosas:
Una es comun, por esencia, presencia
y potencia; otra por la gracia en sus
santos; la tercera, singular en Cristo,
por la uniéon» (Ad Colossenses, c. II, 1.
2).

[106] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] III Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Puebla (23
marzo 1979), 196.

[108] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 178: AAS 105
(2013), 1094.



[109] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 11; cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostolicos de la
Amazonia Peruana, «Segunda
asamblea episcopal regional de la
selva», San Ramon - Peru (5 octubre
1973), en Exodo de la Iglesia en la
Amazonia. Documentos pastorales de
la Iglesia en la Amazonia peruana,
Iquitos 1976, 121.

[111] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 123: AAS 105
(2013), 1071.

[112] Cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 126-127.

[113] Ibid., 32.

[114] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ibid.



[116] Ibid., 236: AAS 107 (2015), 940.
[117] Ibid.
[118] Ibid., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
37-40, 65, 77, 81.

[120] En el Sinodo surgio la
propuesta de elaborar un “rito
amazonico”.

[121] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Exhort. ap. postsin. Amoris
laetitia (19 marzo 2016), 49: AAS 108
(2016), 331; cf. ibid., 305: AAS 108
(2016), 436-437.

[123] Cf. ibid., 296, 308: AAS 108
(2016), 430-431, 438.

[124] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del



Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 100, e.

[125] Cf. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Carta Sacerdotium
ministeriale, a los Obispos de la
Iglesia Catolica sobre algunas
cuestiones concernientes al ministro
de la Eucaristia (6 agosto 1983): AAS,
75 (1983), 1001-10009.

[126] Carta ap. Mulieris dignitatem
(15 agosto 1988), 27: AAS 80 (1988),
1718.

[127] Sto. Tomads de Aquino, Summa
Theologiae I1], q. 8, a. 1, resp.

[128] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Presbyterorum ordinis, sobre el
ministerio y la vida de los
presbiteros, 5; S. Juan Pablo II, Carta
enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] También es propio del
sacerdote administrar la Uncion de



los enfermos, por estar intimamente
ligada al perdon de los pecados: «Y si
tuviera pecados le seran
perdonados» (St 5,15).

[130] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1396; S. Juan Pablo II, Carta enc.
Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003), 26: AAS 95 (2003), 451; cf.
Henri de Lubac, Meditacion sobre la
Iglesia, ed. Desclée de Brouwer,
Bilbao 1958, 130.

[131] Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Presbyterorum ordinis, sobre el
ministerio y la vida de los
presbiteros, 6.

[132] Llama la atencion que en
algunos paises de la cuenca
amazonica hay mas misioneros para
Europa o para Estados Unidos que
para auxiliar a los propios Vicariatos
de la Amazonia.

[133] También en el Sinodo se hablo
sobre la carencia de seminarios para



la formacion sacerdotal de personas
indigenas.

[134] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre la
Iglesia, 3.

[135] S. Pablo VI, Homilia en la
Solemnidad del Corpus Christi (17
junio 1965): Insegnamenti 3 (1965),
358.

[136] Es posible, por escasez de
sacerdotes, que el obispo
encomiende «una participacion en el
ejercicio de la cura pastoral de la
parroquia a un didcono o a otra
persona que no tiene el caracter
sacerdotal, o a una

comunidad» (Codigo de Derecho
Canonico, 517 §2).

[137] V Conferencia General del
Episcopado Latinoamericano y del
Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 178.



[138] Ibid., 475.

[139] Instrumentum laboris, 65.
[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129, d, 2.

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 228: AAS 105
(2013),1113.

[143] Ibid., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Concilio Vaticano II,
Declaracion Nostra Aetate, sobre las
relaciones de la Iglesia con las
religiones no cristianas, 2.

[145] CELAM, III Simposio
latinoamericano sobre Teologia
india, Ciudad de Guatemala (23-27
octubre 2006).




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/querida-
amazonia-papa-francisco/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/querida-amazonia-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-do/article/querida-amazonia-papa-francisco/
https://opusdei.org/es-do/article/querida-amazonia-papa-francisco/

	Exhortación apostólica postsinodal “Querida Amazonia”

