
opusdei.org

Plan de vida (Voz del
diccionario de San
Josemaría Escrivá de
Balaguer)

Voz "Plan de vida" del
Diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, que
aborda la figura y la
predicación del fundador del
Opus Dei desde una doble
perspectiva: una biográfico-
histórica y otra teológico-
espiritual, con el objeto de
facilitar el conocimiento de su
personalidad y de su mensaje.



18/04/2018

Más información

- Monte Carmelo edita el diccionario
biográfico y teológico-espiritual de
San Josemaría (29 de octubre de
2013)

- Versión digital del Diccionario de
san Josemaría (6 de enero de 2015)

- Entrevista a Mercedes Alonso,
investigadora del Centro de Estudios
y Documentación Josemaría Escrivá.

- ¿Cómo es el Diccionario de san
Josemaría? un ejemplo: La voz
"Unidad de vida".

*****

“La invitación a la santidad, dirigida
por Jesucristo a todos los hombres
sin excepción, requiere de cada uno

https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/monte-carmelo-edita-el-diccionario-biografico-y-teologico-espiritual-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/version-digital-del-diccionario-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/version-digital-del-diccionario-de-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-es-representativa-del-mensaje-del-fundador-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-es-representativa-del-mensaje-del-fundador-del-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/cada-voz-del-diccionario-de-san-josemaria-es-representativa-del-mensaje-del-fundador-del-opus-dei/
https://sanjosemaria.es/articulo/voz-de-unidad-de-vida-en-el-diccionario-de-san-josemaria
https://sanjosemaria.es/articulo/voz-de-unidad-de-vida-en-el-diccionario-de-san-josemaria
https://sanjosemaria.es/articulo/voz-de-unidad-de-vida-en-el-diccionario-de-san-josemaria


que cultive la vida interior, que se
ejercite diariamente en las virtudes
cristianas” (AD, 3; cfr. F, 440). La
recomendación, presente en toda la
literatura cristiana, remite a la
invitación paulina “Ejercítate en la
piedad” (1 Tm 4, 7) y consiste en
poner medios concretos y constantes
para impregnar de caridad con Dios
cada momento de la jornada (cfr.
CONV, 62).

San Josemaría llamó “plan de vida”
al conjunto de prácticas de piedad y
de costumbres cristianas, que
jalonan la jornada de tiempos
dedicados exclusivamente al trato
con Dios y a las continuas referencias
al Señor. La expresión, conocida en
la literatura espiritual de su tiempo,
pudo ser tomada del libro Plan de
Vida, publicado en 1909 por san
Pedro Poveda, con quien el fundador
del Opus Dei tuvo una honda
amistad. En cualquier caso san



Josemaría la hizo suya y la empleó
con frecuencia.

San Josemaría recomienda “atenerte
a un plan de vida, con constancia:
unos minutos de oración mental; la
asistencia a la Santa Misa –diaria, si
te es posible– y la Comunión
frecuente; acudir regularmente al
Santo Sacramento del Perdón –
aunque tu conciencia no te acuse de
falta mortal–; la visita a Jesús en el
Sagrario; el rezo y la contemplación
de los misterios del Santo Rosario, y
tantas prácticas estupendas que tú
conoces o puedes aprender” (AD,
149). Enumera como “medios
indispensables para conseguir una
sólida piedad: la frecuencia de
Sacramentos, la meditación, el
examen de conciencia, la lectura
espiritual, el trato asiduo con la
Virgen Santísima y con los Ángeles
custodios” (AD, 18). Estas prácticas y
costumbres, a las que denominó
“Normas de piedad”, proceden del



patrimonio espiritual cristiano,
incorporado a la propia vida del
fundador del Opus Dei.

Por lo demás la existencia de un plan
de vida encuentra raíces en su propia
biografía. En el hogar de la familia
Escrivá eran habituales la frecuencia
de la Eucaristía y de la Penitencia, el
rezo diario del Rosario, la devoción a
la Virgen y la recitación de oraciones
vocales al levantarse o al acostarse
(cfr. AVP, I, p. 27, nt. 35; pp. 31-32,
92-93). A la percepción de la vocación
divina en 1917 ó 1918, le siguieron la
Misa y la Comunión frecuentes, y la
intensificación de la costumbre de
hacer actos de desagravio (cfr.
Echevarría, 2000, p. 115). El paso por
los Seminarios de Logroño y
Zaragoza documenta la sólida piedad
con que san Josemaría vivía las
prácticas establecidas –tiempos de
meditación personal, lectura
espiritual y examen de conciencia;
un día de retiro mensual y los



ejercicios espirituales– y las
devociones que añadía, como el rezo
de todas las partes del Rosario, horas
de adoración ante el Sagrario o de
oración ante una imagen de la
Virgen, la consideración de la Pasión
del Señor y el ejercicio del Via Crucis
(cfr. AVP, I, pp. 58, 97, 111-112,
126-130, 152, 165).

1. Importancia del plan de vida

El plan de vida tiende a unificar
todos los aspectos de la existencia
cristiana porque ayuda a convertir
cada uno en encuentro y diálogo
personal con Dios. La misma
referencia a un plan connota una
organicidad, que significa la
determinación de medios y
actividades precisas, jerarquizadas
en orden a obtener un fin, que es la
efectiva unión con Dios. Todas las
piezas que lo conforman se apoyan
mutuamente, contribuyendo al
desarrollo vital de la vida espiritual,



porque todas convergen en el mismo
fin: la unidad de vida propia de
quien se sabe en todo momento hijo
de Dios y es contemplativo en la vida
ordinaria.

“El que desea luchar, pone los
medios. Y los medios no han
cambiado en estos veinte siglos de
cristianismo: oración, mortificación y
frecuencia de Sacramentos. Como la
mortificación es también oración –
plegaria de los sentidos–, podemos
describir esos medios con dos
palabras sólo: oración y
Sacramentos” (ECP, 78). El núcleo del
plan de vida en la enseñanza de san
Josemaría lo constituye el Santo Sa‐
crificio de la Misa, “centro y raíz de
la de la vida espiritual cristiana” (cfr.
ECP, 87; F, 69). Junto a la Eucaristía se
encuentra la Penitencia, para
encontrar el perdón de Dios frente a
los propios errores y la gracia para
superarlos. A los sacramentos los
acompaña el diálogo personal con el



Señor en los tiempos de oración
mental, la lectura del Evangelio y de
algún libro de espiritualidad, el
examen de conciencia y el trato
asiduo con la Virgen, a través del
rezo del Rosario y del Angelus
cotidianamente, y de la Salve los
sábados. San Josemaría aconseja
también dedicar un día al mes y
varios al año a intensificar ese trato
con Dios en la realización de un día
de retiro mensual y de un curso de
retiro anual.

San Josemaría describía la vida cris‐
tiana como un entretejerse de la
realidad cotidiana con la gracia: “hay
una única vida, hecha de carne y
espíritu, y ésa es la que tiene que ser
–en el alma y en el cuerpo– santa y
llena de Dios: a ese Dios invisible, lo
encontramos en las cosas más
visibles y materiales” (CONV, 114).
Por eso previó la existencia de 
normas de siempre, así llamadas
porque, siendo su fin convertir cada



realidad en ocasión de diálogo
continuo con Dios, no están
necesariamente vinculadas a un
momento preciso. La presencia de
Dios es la actitud de respuesta
permanente en quien se sabe mirado
en todo instante por su Padre Dios, y
se nutre de breves oraciones vocales,
o jaculatorias: invocaciones en
acción de gracias por sus beneficios,
actos de desagravio por las ofensas
propias y ajenas, petición de ayuda y
ofrecimiento de la actividad
profesional, familiar o social. Consi
deraba también como elementos
clave del plan de vida virtudes o
comportamientos que hacen posible
santificar la tarea y la vida diaria. En
este sentido, y teniendo en cuenta
que la santificación del trabajo es el
núcleo de su espiritualidad, es
significativa su enseñanza de que el
trabajo es también encuentro con
Dios: “el arma del Opus Dei no es el
trabajo: es la oración. Por eso
convertimos el trabajo en oración, y



tenemos alma contemplativa” (Del
Portillo, 1993, pp. 50-51; cfr. S, 497).

El cumplimiento del plan de vida es,
ciertamente, sólo un medio, pero
indispensable porque hace constante
y efectiva la unión con Dios en que
consiste la santidad. En el
planteamiento de la vocación
cristiana como camino de
seguimiento de Cristo, que cada uno
debe recorrer personalmente, san
Josemaría describe las normas del
plan de vida como indicadores que
señalan la ruta en cualquier
circunstancia, propicia o adversa:
“Has de ser constante y exigente en
tus normas de piedad, también
cuando estás cansado o te resultan
áridas. ¡Persevera! Esos momentos
son como los palos altos, pintados de
rojo que, en las carreteras de
montaña, cuando llega la nieve,
sirven de punto de referencia y
señalan, ¡siempre!, dónde está el
camino seguro” (F, 81; cfr. AD, 151).



Los puntos de Camino dedicados al
plan de vida se encuentran en el
capítulo “Dirección”, ubicación que
señala que junto al plan de vida, la
dirección espiritual es un medio
principal del que se vale el Espíritu
Santo para conducir a las almas
hacia su meta definitiva (cfr. CECH,
p. 267).

2. Espíritu del plan de vida

En la raíz de su esmero por vivir con
intensidad los encuentros con el
Señor que el plan de vida implica, y
en sus recomendaciones para vivirlo,
se encuentra la convicción de que el
sentido de esos actos es el amor que
se pone al practicarlo: “La vida
interior se robustece por la lucha en
las prácticas diarias de piedad, que
has de cumplir –más: ¡que has de
vivir!– amorosamente, porque
nuestro camino de hijos de Dios es de
Amor” (F, 83). “En cada jornada, haz
todo lo que puedas por conocer a



Dios, por «tratarle», para enamorarte
más cada instante, y no pensar más
que en su Amor y en su gloria.
Cumplirás este plan, hijo, si no dejas
¡por nada! tus tiempos de oración, tu
presencia de Dios (con jaculatorias y
comuniones espirituales, para en‐
cenderte), tu Santa Misa pausada, tu
trabajo bien acabado por Él” (F, 737;
cfr. AVP, I, p. 276; Echevarría, 2000,
pp. 194-196). En definitiva, el plan de
vida es a la vez alimento y expresión
del amor de Dios que ha de llenar el
alma del cristiano, y que lo aleja de
cualquier cumplimiento monótono o
rutinario, al que calificaba como
“sepulcro de la piedad” (AD, 150; cfr.
C, 77).

En la homilía El trato con Dios,
recogida en Amigos de Dios, san
Josemaría señala que el
cumplimiento del plan de vida, como
por otra parte toda la existencia del
cristiano, ha de estar impregnado del
espíritu de filiación divina. Exhorta a



todos a vivir con ese sentido filial, a
dirigirse a Dios como Padre, y
abandonarse en Él confiadamente,
como un hijo pequeño, esforzándose
en imitar e identificarse con Jesu‐
cristo en su total entrega a la
Voluntad del Padre. La vida filial se
manifiesta asimismo en la sencillez
de presentar a Dios todas las
realidades cotidianas, con sus éxitos
y fracasos, preocupaciones y alegrías.

Quien se sabe pequeño ante su Padre
Dios, y dependiente de Él, vive
también la virtud de la humildad. En
el aspecto que estamos considerando,
se concreta en ofrecer a Dios
pequeños actos constantes de piedad,
y de esa forma realizar bien y con
espíritu de servicio la labor
cotidiana: “«La verdad es que no
hace falta ser ningún héroe –me
confiesas– para, sin rarezas ni
gazmoñerías, saber aislarse lo que
sea necesario según los casos..., y
perseverar». –Y añades: «mientras



cumpla las normas que me dio, no
me preocupan los enredos y
jerigonzas del ambiente: lo que me
asustaría es tener miedo a esas
pequeñeces.» –Magnífico” (C, 986;
cfr. AD, 150).

De la importancia primordial del
plan de vida, así practicado, deriva la
constancia con que se debe
perseverar en su cumplimiento,
anteponiéndolo a cualquier otro
deber, siempre, claro está, sin
detrimento de lo que reclama la
caridad y sin rigideces, agobios o
inquietudes.

Sobre su propia experiencia, y la de
tantas otras almas, san Josemaría
constató la variedad de las etapas del
camino de la vida interior, y la
presencia de dificultades de muy
vario tipo. Ante esas circunstancias,
recordaba la necesidad de
manifestar siempre con actos
concretos el amor a Dios: “Hay



primaveras y veranos, pero también
llegan los inviernos, días sin sol, y
noches huérfanas de luna. No po‐
demos permitir que el trato con
Jesucristo dependa de nuestro estado
de humor, de los cambios de nuestro
carácter. Esas posturas delatan
egoísmo, comodidad, y desde luego
no se compaginan con el amor” (AD,
151). Esta invitación a la per‐
severancia y a la generosidad mueve
a no desfallecer en el empeño a
causa de las dificultades, como el
exceso de trabajo, la aridez interior o
la enfermedad.

En el contexto de su mensaje de pro‐
moción de la llamada universal a la
santidad en medio del mundo, san
Josemaría tuvo presente que el plan
de vida ha de ser vivido por personas
de las más variadas situaciones y en
todas las circunstancias. Exigencia
que requiere la flexibilidad para
adaptarlo a las propias necesidades:
“no han de convertirse en normas



rígidas, como compartimentos
estancos; señalan un itinerario
flexible, acomodado a tu condición
de hombre que vive en medio de la
calle, con un trabajo profesional
intenso, y con unos deberes y
relaciones sociales que no has de
descuidar, porque en esos
quehaceres continúa tu encuentro
con Dios. Tu plan de vida ha de ser
como ese guante de goma que se
adapta con perfección a la mano que
lo usa” (AD, 149; cfr. AD, 137).

La flexibilidad para vivir el plan de
vida afecta al tiempo y lugar en que
se realiza. De ahí que aconsejara fijar
un horario con paz y
ordenadamente, sabiendo que todo
momento es bueno para Dios. Y que
cualquier lugar es también adecuado
para que el cristiano, hijo de Dios y
templo del Espíritu Santo, dialogue
con él “buscándole en el centro de tu
alma” (F, 538); aunque sin olvidar
que el lugar (iglesia, capilla, oratorio,



etc.) donde se halla reservado el San
tísimo es el espacio privilegiado, por
encontrarse allí Jesucristo
sacramentalmente presente.

En suma, san Josemaría no indicó
nunca un método preciso para hacer
oración, prefiriendo dejar a las
personas en total libertad para tratar
a Dios del modo que consideraran
más adecuado a la propia situación,
pero marcó un camino en el que
sobresalen dos principios guía: la
filiación divina y el amor que lleva a
estar en los detalles.

Voces relacionadas: Acciones de
gracias; Amor a Dios; Contemplación;
Contemplativos en medio del mundo;
Desagravio; Devoción, devociones;
Examen de conciencia; Filiación
Divina; Jaculatorias; Lectura
espiritual; Lucha ascética;
Mortificación y penitencia; Oración;
Piedad; Presencia de Dios; Retiro
espiritual; Santidad; Vida interior;



Vida ordinaria, Santificación de la;
Unidad de vida.

Bibliografía: AD, 149-153; CECH, pp.
287-289; Eduardo Camino, “El plan de
vida en las enseñanzas del Beato
Josemaría”, en José Luis Illanes et al., 
El cristiano en el mundo. En el
centenario del nacimiento del Beato
Josemaría Escrivá (1902-2002). XXIII
Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra,
Pamplona, EUNSA, 2003, pp. 523-533;
Javier Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría. Entrevista con Salvador
Bernal, Madrid, Rialp, 2000; Víctor
García Hoz, “Sobre la pedagogía de la
lucha ascética en Camino”, en José
Morales (coord.), Estudios sobre
Camino, Madrid, Rialp, 1989, pp.
181-211; Irénée Noye, “Piété”, en DSp,
XII/2, 1986, cols. 1725-1743; Álvaro
del Portillo, Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, Madrid, Rialp,
1993.



Elena ÁLVAREZ

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/plan-de-vida-
opus-dei-diccionario-san-josemaria/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/plan-de-vida-opus-dei-diccionario-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-do/article/plan-de-vida-opus-dei-diccionario-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-do/article/plan-de-vida-opus-dei-diccionario-san-josemaria/

	Plan de vida (Voz del diccionario de San Josemaría Escrivá de Balaguer)

