opusdei.org

Viaje apostolico del
Papa Francisco a
Marsella

Intervenciones del Papa
Francisco en viaje apostolico a
Marsella, la ciudad francesa
golpeada por la crisis
migratoria donde participara
en la conclusion de los
Encuentros del Mediterraneo.

24/09/2023

Viernes, 22 de septiembre



—Oracion mariana con el clero
diocesano en la Basilica Notre Dame
de la Garde

—Momento de recogimiento con los
lideres religiosos cerca del memorial
dedicado a los marineros y migrantes
perdidos en el mar

Sabado, 23 de septiembre

—Sesiodn final de los “Encuentros del
Mediterraneo” en el Palais du Pharo

—Encuentro con el Presidente de la
Republica en el Palais du Pharo

—Santa Misa en el Estadio
Vélodrome

Viernes, 22 de septiembre

Oracion mariana con el clero
diocesano en la Basilica Notre
Dame de la Garde



Queridos hermanos y hermanas: Bon
aprés-midi! [{Buenas tardes!]

Me alegra comenzar mi visita
compartiendo con ustedes este
momento de oracion. Agradezco al
Cardenal Jean-Marc Aveline las
palabras de bienvenida y saludo a
S.E. Mons. Eric de Moulins-Beaufort,
a los hermanos obispos, a los padres
rectores y a todos ustedes,
sacerdotes, didconos y seminaristas,
consagradas y consagrados que
trabajan en esta arquidiocesis con
generosidad y compromiso para
construir una civilizacion del
encuentro con Dios y con el projimo.
ijGracias por su presencia y su
servicio, y gracias por sus oraciones!

Llegando a Marsella me he acordado
de grandes personas: Santa Teresa
del Nifio Jesus, San Carlos de
Foucauld, San Juan Pablo II y tantos
otros, que han venido aqui como
peregrinos para encomendarse a



Notre Dame de la Garde [Nuestra
Sefiora de la Guarda]. Pongamos bajo
su manto los frutos de los Encuentros
del Mediterrdaneo, junto con los
anhelos y las esperanzas de vuestros
corazones.

En la lectura biblica, el profeta
Sofonias nos ha exhortado a la
alegria y a la confianza, recordando
que el Sefior nuestro Dios no esta
lejos; esta aqui, cerca de nosotros,
para salvarnos (cf. 3,17). Es un
mensaje que nos remite, en cierto
sentido, a la historia de esta basilica
y a lo que representa. Esta, en efecto,
no fue fundada para recordar un
milagro o una aparicion particular,
sino sencillamente porque, desde el
siglo XIII, el santo Pueblo de Dios
buscé y encontro aqui, en la colina
de La Guarda, la presencia del Sefior
a través de los ojos de su Santa
Madre. Por eso, desde hace siglos los
marselleses —especialmente los que



navegan sobre las olas del
Mediterraneo— suben aqui a rezar.

La primera mirada es la de Jesus que
acaricia al hombre. Es una mirada
que va de arriba hacia abajo, pero no
para juzgar, sino para levantar al que
esta en el suelo. Es una mirada llena
de ternura, que se transparenta en
los ojos de Maria. Y nosotros,
llamados a transmitir esta mirada,
tenemos que abajarnos, sentir
compasion, esta palabra la subrayo:
compasion. No olvidemos que el
estilo de Dios es el de la cercania, de
la compasion y de la ternura. Tener
compasion, hacer nuestra «la
paciente y alentadora benevolencia
del Buen Pastor, que no reprocha a la
oveja perdida, sino que la carga
sobre sus hombros y hace fiesta por
su retorno al redil (cf. Lc

15,4-7)» (Congregacion para el Clero,
Directorio para el ministerio y la vida
de los presbiteros, 41). A mi me gusta
pensar que el Sefior no sabe hacer



este gesto [sefialar], sino que sabe
hacer este gesto [extender la mano
para levantar al caido].

Hermanos, hermanas, aprendamos
de esta mirada, no dejemos que pase
un dia sin hacer memoria del
momento en que la hemos recibido
sobre nosotros, y hagdmosla nuestra,
para ser hombres y mujeres de
compasion. Cercania, compasion y
ternura, no lo olviden. Tener
compasion significa que uno esta
cercano y tiene ternura; abramos las
puertas de las iglesias y casas
parroquiales pero sobre todo las del
corazon, para mostrar el rostro de
nuestro Sefior a través de nuestra
mansedumbre, amabilidad y
hospitalidad. Que cualquiera que se
les acerque no encuentre distancias y
juicios, sino el testimonio de una
humilde alegria, mas fructifera que
cualquier capacidad ostentosa. Que
los heridos de la vida encuentren un
puerto seguro en vuestra mirada de



acogida, un aliento en vuestro
abrazo, una caricia en vuestras
manos, capaces de enjugar lagrimas.
Aun en las numerosas ocupaciones
de cada dia, no dejen, por favor, que
decaiga el calor de la mirada paterna
y materna de Dios. Y a los sacerdotes
por favor, en el sacramento de la
Penitencia, perdonen siempre, sean
generosos como Dios es generoso con
ustedes, y con el perdon de Dios se
abren tantos caminos en la vida. Es
hermoso hacerlo concediendo su
perdon a los hombres con
generosidad, siempre, siempre, para
romper las cadenas del pecado, por
medio de la gracia, y liberarlos de
bloqueos, remordimientos, rencores
y miedos contra los cuales no pueden
vencer solos. Es hermoso redescubrir
con admiracion, a cualquier edad, la
alegria de iluminar las vidas en los
momentos alegres y tristes con los
sacramentos, y de transmitir en el
nombre de Dios esperanzas
inesperadas: su cercania que



consuela, su compasion que cura, su
ternura que conmueve. Estén cerca
de todos, especialmente de los mas
fragiles y menos afortunados, y que
no les falte nunca a los que sufren
vuestra cercania atenta y discreta.
Asi creceran en ellos, pero también
en ustedes, la fe que anima el
presente, la esperanza que abre al
futuro y la caridad que dura para
siempre. Este es el primer
movimiento: llevar a los hermanos la
mirada de Jesus.

Hay un solo momento en la vida en
el cual una cosa es licita, mirar una
persona de arriba hacia abajo, es
cuando nosotros tratamos de tomarla
por la mano y levantarla, los otros
momentos son pecados de soberbia.
Miren a las personas que estan abajo
y con la mano, consciente o
inconscientemente te piden que lo
levantes. Tomenlo con la mano y
levantenlo, un gesto muy hermoso,
que no se puede hacer sin ternura.



Y después esta la segunda mirada, la
de los hombres y las mujeres que se
dirigen a Jesus. Como Maria, que en
Cana recogio y llevo ante el Sefior las
preocupaciones de dos jovenes
esposos (cf. Jn 2,3), también ustedes
estan llamados a hacerse, para los
demas, voz que intercede (cf. Rm
8,34). Entonces la recitacion del
Breviario, la meditacién cotidiana de
la Palabra, el rosario y cualquier otra
oracion —les recomiendo
especialmente la de adoracion—
nosotros hemos perdido un poco el
sentido de la adoracion, tenemos que
recuperarlo, les pido por favor esto;
todas estas oraciones estaran
repletas de los rostros de quienes la
Providencia pone en vuestro camino.
Llevaran con ustedes los ojos, las
voces, las preguntas de todos ellos a
la Mesa eucaristica, frente al
Sagrario o en el silencio de vuestra
habitacién, donde el Padre ve (cf. Mt
6,6). Ustedes seran su eco fiel, como
intercesores, como “angeles en la



tierra”, mensajeros que llevan todo
«delante de la gloria del Sefior» (Th
12,12).

Y quisiera resumir esta breve
meditacion llamando vuestra
atencion sobre tres imagenes de
Maria que se veneran en esta
basilica. La primera es la gran
estatua que se eleva sobre su cima,
que la representa mientras sostiene
al Nifio Jesus que bendice; por eso,
como Maria llevemos la bendicion y
la paz de Jesus a todas partes, a cada
familia y a cada corazon. Es la
mirada de la misericordia. La
segunda imagen se encuentra debajo
de nosotros, en la cripta. Es la Vierge
au bouquet [Virgen del ramo], regalo
de un laico generoso. También Ella
lleva sobre un brazo al Nifio Jesus, y
nos lo muestra, pero en la otra mano,
en lugar del cetro, sostiene un ramo
de flores. Nos hace pensar como
Maria, modelo de la Iglesia, mientras
nos presenta a su Hijo, nos presenta



también a nosotros ante EL, como un
ramo de flores en el que cada
persona es unica, hermosa y valiosa
a los ojos del Padre. Es la mirada de
intercesion, esto es muy importante:
intercesion. El primero era la mirada
de misericordia de la Virgen, este es
el segundo, la mirada de intercesion.

Por ultimo, la tercera imagen es la
que vemos aqui en el centro, sobre el
altar, que impacta por el resplandor
que irradia. También nosotros,
queridos hermanos y hermanas,
somos Evangelio vivo en la medida
en que lo damos, saliendo de
nosotros mismos, reflejando suluzy
su belleza con una vida humilde,
alegre y rica de celo apostolico. Que
en esto nos inspiren los numerosos
misioneros que partieron desde esta
atalaya para anunciar la buena
noticia de Jesucristo al mundo
entero.



Queridos amigos, llevemos a los
hermanos la mirada de Dios,
llevemos a Dios la sed de los
hermanos, difundamos la alegria del
Evangelio. Esta es nuestra vida y es
increiblemente hermosa, a pesar de
las fatigas y las caidas. Recemos
juntos a la Virgen, que nos acomparie
y nos proteja. Los bendigo de
corazon. Y ustedes, por favor, recen
por mi. Merci! [;Gracias!].

Momento de recogimiento con los
lideres religiosos cerca del
memorial dedicado a los
marineros y migrantes perdidos en
el mar

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias por estar aqui. Ante nosotros
estd el mar, fuente de vida, pero este
lugar evoca la tragedia de los
naufragios, que provocan muerte.
Estamos reunidos en memoria de
aquellos que no sobrevivieron, que
no fueron salvados. No nos



acostumbremos a considerar los
naufragios como noticias y a los
muertos como cifras; no, son
nombres y apellidos, son rostros e
historias, son vidas rotas y suefios
destrozados.

Pienso en los numerosos hermanos y
hermanas ahogados en el miedo,
junto con las esperanzas que
llevaban en el corazén. Frente a
semejante drama no sirven las
palabras, sino los hechos. Pero antes,
hace falta humanidad: silencio,
llanto, compasion y oracion. Los
invito ahora a un momento de
silencio en memoria de estos
hermanos y hermanas nuestros;
dejémonos conmover por sus
tragedias.

Demasiadas personas, huyendo de
los conflictos, la pobreza y las
catastrofes naturales, encuentran
entre las olas del Mediterraneo el
rechazo definitivo a su busqueda de



un futuro mejor. Y asi este
espléndido mar se ha convertido en
un enorme cementerio, donde
muchos hermanos y hermanas se
ven privados incluso del derecho de
tener una sepultura, pero la unica a
ser sepultada es la dignidad humana.

En el libro testimonio “Hermanito”,
el protagonista, al final del
turbulento viaje que lo condujo
desde la Republica de Guinea hasta
Europa, afirma: “Cuando te sientas
sobre el mar estds en una
encrucijada. A un lado esta la vida, al
otro la muerte. Alli no hay otras
salidas” (cf. A. ARZALLUS ANTIA - 1.
BALDE, Fratellino, Milan 2021, 107).
Amigos, ante nosotros también se
abre una encrucijada: por una parte,
la fraternidad, que fecunda de bien
la comunidad humana; por otra, la
indiferencia, que ensangrienta el
Mediterraneo. Nos encontramos
frente a una encrucijada de
civilizacion. ¢0 la cultura de la



humanidad y fraternidad, o la
cultura de la indiferencia? Que cada
uno se decante como quiera.

No podemos resignarnos a ver seres
humanos tratados como mercancia
de cambio, aprisionados y torturados
de manera atroz, lo sabemos. Y
tantas veces cuando los devolvemos,
es para ser torturados y
encarcelados. No podemos seguir
presenciando los dramas de los
naufragios, provocados por
contrabandos repugnantes y por el
fanatismo de la indiferencia. La
indiferencia se convierte en fanatica.
Deben ser socorridas las personas
que, al ser abandonadas sobre las
olas, corren el riesgo de ahogarse. Es
un deber de humanidad, es un deber
de civilizacion.

El cielo nos bendecira si en la tierra y
en el mar sabremos cuidar de los
mas débiles, si sabremos superar la
paralisis del miedo y el desinterés



que condena a muerte con guantes
de seda. En esto, nosotros, los
representantes de las distintas
religiones, estamos llamados a dar
ejemplo. Dios, en efecto, bendijo al
padre Abrahan. Fl fue llamado a
dejar su tierra de origen: “partio [...]
sin saber a donde iba” (Hb 11,8).
Huésped y peregrino en tierra
extranjera, recibio a los viajeros que
pasaron cerca de su tienda (cf. Gn
18); “exiliado de su patria, carente de
morada, él mismo era anfitrion y
patria de todos” (cf. S. Pedro
CRISOLOGO, Discursos, 121). Y “como
recompensa de su hospitalidad
recibi6 el don de una posteridad” (cf.
S. Ambrosio DE MILAN, De officiis, I,
21).

En las raices de los tres monoteismos
mediterraneos esta por tanto la
hospitalidad, el amor por el
extranjero en nombre de Dios. Y esto
es vital si, como nuestro padre
Abraham, sofiamos un futuro



prospero. No olvidemos el
recordatorio de la Biblia: el
huérfano, la viuda y el migrante. Lo
extranjero. El huérfano, la viuda y el
extranjero. Esto es lo que Dios nos
pide cuidar.

Nosotros los creyentes, por tanto,
debemos ser ejemplares en la
acogida reciproca y fraterna. A
menudo las relaciones entre los
grupos religiosos no son faciles, pues
la larva del extremismo y la peste
ideoldgica del fundamentalismo
corroen la vida real de las
comunidades. Pero quisiera, a este
respecto, hacer eco de lo que escribid
un hombre de Dios que vivid no lejos
de aqui: “Que ninguno guarde en su
corazon sentimientos de odio hacia
su projimo, sino de amor, porque el
que tuviere odio, aunque sea a un
solo hombre, no podra estar
tranquilo ante Dios. Dios no escucha
su oracion mientras guarde rencor



en su alma” (cf. S. Cesario DI ARLES,
Discorsi, XIV, 2).

Hoy también Marsella, caracterizada
por un variado pluralismo religioso,
esta frente a una encrucijada:
encuentro o confrontacion. Y yo les
agradezco a todos ustedes, que se
ponen en el camino del encuentro:
gracias por su compromiso solidario
y concreto en favor de la promocion
humana y de la integracion. Marsella
es un modelo de integracion. Es
hermoso que exista aqui —junto a
otras diversas realidades que
trabajan con los migrantes— el
Marseille-Espérance, organismo de
dialogo interreligioso que promueve
la fraternidad y la convivencia
pacifica.

Miremos a los pioneros y a los
testigos del dialogo, como Jules Isaac,
que vivio cerca de aqui, y del cual se
ha recordado recientemente el 60°
aniversario de su muerte. Ustedes



son la Marsella del futuro. Sigan
adelante sin desanimarse, para que
esta ciudad sea para Francia, para
Europa y para el mundo un mosaico
de esperanza.

Como deseo, quisiera finalmente
citar algunas palabras que David
Sassoli pronuncio en Bari, con
ocasion de un encuentro precedente
sobre el Mediterraneo: “En Bagdad,
en la Casa de la Sabiduria del Califa
Al Ma'mun, judios, cristianos y
musulmanes solian reunirse para
leer los libros sagrados y a los
filésofos griegos. Hoy todos sentimos,
creyentes y laicos, la necesidad de
reconstruir esa casa para continuar
juntos a luchar contra los idolos,
derribar muros, construir puentesy
dar contenido a un nuevo
humanismo.

Mirando profundamente nuestro
tiempo y amandolo aun mas cuando
es dificil amarlo, creo que ésta es la



semilla sembrada en estos dias [de
reflexion] tan empefiados con
nuestro destino. jYa basta de tener
miedo a los problemas que nos
plantea el Mediterraneo! Para la
Union Europea y para todos
nosotros, nuestra supervivencia
depende de ello” (cf. Discorso in
occasione dell’Incontro di riflessione e
spiritualita “Mediterraneo frontiera di
pace”, 22 de febrero de 2020).

Hermanos, hermanas, afrontemos
unidos los problemas, no hagamos
naufragar la esperanza, jformemos
juntos un mosaico de paz! Me gusta
ver aqui a muchos de vosotros que
van al mar para salvar inmigrantes.
Y que tantas veces impiden ir,
porque en el barco falta “una cosa, o
aquella o aquella”. Son los gestos de
odio contra el hermano disfrazados
de equilibrio. Gracias por lo que
hacéis.




Sabado, 23 de septiembre

Sesion final de los “Encuentros del
Mediterraneo” en el Palais du
Pharo

Sefior Presidente de la Republica,
queridos hermanos obispos,

distinguidos Alcaldes y Autoridades
representantes de las ciudades y
territorios bafados por el mar
Mediterraneo,

jamigas y amigos todos!

Los saludo cordialmente, agradecido
con cada uno de ustedes por haber
aceptado la invitacion del cardenal
Aveline para participar en estos
encuentros. Gracias por vuestro
trabajo y por las valiosas reflexiones
que han compartido. Después de Bari
y Florencia, el camino del servicio a
los pueblos mediterraneos avanza:
también aqui, responsables



eclesiasticos y civiles estan juntos no
para tratar intereses reciprocos, sino
animados por el deseo del cuidado
del hombre; gracias porque lo hacen
con los jovenes, presente y futuro de
la Iglesia y de la sociedad.

La ciudad de Marsella es muy
antigua. Fundada por navegantes
griegos procedentes de Asia Menor,
el mito la remonta a la historia de
amor entre un marinero emigrado y
una princesa del lugar. Desde sus
origenes, ha tenido un caracter
heterogéneo y cosmopolita: acoge las
riquezas del mar y da una patria a
quienes ya no la tienen. Marsella nos
dice que, a pesar de las dificultades,
la convivencia cordial es posible y es
fuente de alegria. En el mapa —entre
Niza y Montpellier— casi parece
dibujar una sonrisa; y me gusta
considerarla asi, como “la sonrisa del
Mediterraneo”. Por eso quisiera
proponerles algunas reflexiones en
torno a tres realidades que



caracterizan a Marsella: el mar, el
puerto y el faro.

1. El mar. Una multitud de pueblos
ha hecho de esta ciudad un mosaico
de esperanza, con su gran tradicion
multiétnica y multicultural,
representada por mas de 60
consulados presentes en su
territorio. Marsella es a la vez una
ciudad plural y singular, ya que su
pluralidad, fruto de su encuentro con
el mundo, es lo que hace singular su
historia. A menudo oimos decir hoy
que la historia mediterranea es un
entramado de conflictos entre
civilizaciones, religiones y visiones
diferentes. No ignormos los
problemas, pero no nos dejemos
enganar: los intercambios que han
tenido lugar entre los pueblos han
hecho del Mediterraneo una cuna de
civilizacion, un mar rebosante de
tesoros, hasta el punto de que, como
escribid un gran historiador francés,
«no [es] un paisaje, sino



innumerables paisajes. No un mar,
sino una sucesion de mares»; «desde
hace milenios todo ha confluido
hacia él, enredando, enriqueciendo
su historia» (cf. F. BRAUDEL, La
Méditerranée, Paris 1985, 16). E1l
mare nostrum es un espacio de
encuentro: entre las religiones
abrahamicas; entre el pensamiento
griego, latino y arabe; entre la
ciencia, la filosofia y el derecho, y
entre muchas otras realidades. Ha
transmitido al mundo el alto valor
del ser humano, dotado de libertad,
abierto a la verdad y necesitado de
salvacion, que ve el mundo como
una maravilla por descubrir y un
jardin por habitar, en el signo de un
Dios que hace alianzas con los
hombres.

Un gran alcalde percibio el
Mediterraneo no como una cuestion
de conflicto, sino como una respuesta
de paz, es mas, como «el principio y
el fundamento de la paz entre todas



las naciones del mundo» (cf. G. LA
PIRA, Parole a conclusione del primo
Colloquio Mediterraneo, 6 de octubre
de 1958). En efecto, dijo: «La
respuesta [...] es posible si
consideramos la comun vocacion
histdrica y, por asi decirlo,
permanente que la Providencia ha
asignado en el pasado, asigna en el
presente y, en cierto sentido,
asignara en el futuro a los pueblos y
naciones que viven a orillas de este
misterioso lago Tiberiades ampliado
que es el Mediterraneo» (Discurso de
apertura del Primer Coloquio
Mediterraneo, 3 de octubre de 1958).
Lago de Tiberiades, o Mar de Galilea,
lugar en el que, en tiempos de Cristo,
se concentraba una gran variedad de
pueblos, tradiciones y cultos. Justo
alli, en la “Galilea de los gentiles” (cf.
Mt 4,15) atravesada por la Via del
mar, se desarrolld la mayor parte de
la vida publica de Jesus. Un contexto
multiforme y —en muchos sentidos
inestable— fue el lugar de la



proclamacion universal de las
Bienaventuranzas, en nombre de un
Dios Padre de todos, que «hace salir
el sol sobre malos y buenos y hace
caer la lluvia sobre justos e

injustos» (Mt 5,45). Era también una
invitacion a ensanchar las fronteras
del corazon, superando las barreras
étnicas y culturales. He aqui, pues, la
respuesta que viene del
Mediterraneo: este permanente mar
de Galilea invita a oponer a la
division de los conflictos la
«convivialidad de las diferencias» (cf.
T. BELLO, Benedette inquietudini,
Milano 2001, 73). El mare nostrum,
en la encrucijada entre Norte y Sur,
Este y Oeste, concentra los desafios
del mundo entero, como atestiguan
sus “cinco costas” sobre las cuales
ustedes han reflexionado: Norte de
Africa, Oriente Proximo, Mar Negro-
Egeo, Balcanes y Europa Latina. Es
un frente de retos que atafie a todos:
pensemos en el desafio climatico, en
el que el Mediterraneo representa un



hotspot donde los cambios se dejan
sentir con mayor rapidez. jQué
importante es cuidar la maquia
mediterranea, tesoro unico de
biodiversidad! En resumen, este mar,
entorno que ofrece un enfoque unico
de la complejidad, es un “espejo del
mundo” y lleva en si mismo una
vocacion global a la fraternidad,
unico camino para prevenir y
superar los conflictos.

Hermanos y hermanas, en el actual
mar de conflictos, estamos aqui para
reconocer el valor de la contribucion
del Mediterraneo, y que vuelva a ser
un laboratorio de paz. Porque ésta es
su vocacion, ser un lugar donde
paises y realidades diferentes se
encuentren sobre la base de la
comun humanidad que todos
compartimos, y no de ideologias
contrapuestas. En efecto, el
Mediterraneo no expresa un
pensamiento uniforme e ideoldgico,
sino un pensamiento polifacético y



adherido a la realidad; un
pensamiento vital, abiertoy
conciliador: un pensamiento
comunitario. jCuanta necesidad
tenemos de €l en la coyuntura actual,
en la que nacionalismos anacronicos
y beligerantes quieren acabar con el
suefio de la comunidad de naciones!
Pero recordémoslo, con las armas se
hace la guerra, no la paz, y con la
ambicion de poder se vuelve al
pasado, no se construye el futuro.

¢Por donde empezar, pues, para que
la paz eche raices? A orillas del mar
de Galilea, Jesus comenzo por dar
esperanza a los pobres,
proclamandolos bienaventurados:
escucho sus necesidades, curd sus
heridas, les anunci6 ante todo la
buena nueva del Reino. Es desde el
grito de los ultimos, a menudo
silencioso, que debemos partir de
nuevo; no de los primeros de la clase
que, aun estando bien, levantan la
voz. Comencemos de nuevo, Iglesia y



comunidad civil, de la escucha de los
pobres, que «se abrazan, no se
cuentan» (cf. P. MAZZOLARI, La
parola ai poveri, Bolonia 2016, 39),
porque son rostros, no numeros. El
cambio de tono en nuestras
comunidades radica en tratarlos
como hermanos cuyas historias
debemos conocer y no como
problemas fastidiosos; radica en
acogerlos, no en esconderlos; en
integrarlos, no en desalojarlos; en
darles dignidad. Hoy el mar de la
convivencia humana esta
contaminado por la precariedad, que
hiere incluso a la espléndida
Marsella. Y donde hay precariedad
hay criminalidad: donde hay pobreza
material, educativa, laboral, cultural
y religiosa, se allana el terreno de las
mafias y de los traficos ilegales. El
compromiso de las instituciones no
es suficiente, se necesita una
sacudida de conciencia para decir
“no” ala ilegalidad y “si” a la
solidaridad, que no es una gota en el



océano, sino el elemento
indispensable para purificar sus
aguas.

De hecho, el verdadero mal social no
estriba tanto en el crecimiento de los
problemas, sino en el declive de la
atencion. ;/Quién se hace cercano hoy
en dia de los jovenes abandonados a
su suerte, presa facil de la
delincuencia y la prostitucion?
¢Quién esta cerca de las personas
esclavizadas por un trabajo que
deberia hacerlas mas libres? ;Quién
se ocupa de las familias asustadas,
temerosas del futuro y de traer
nuevas criaturas al mundo? ;Quién
escucha los gemidos de los ancianos
solos que, en lugar de ser valorados,
son aparcados, con la perspectiva
falsamente digna de una muerte
dulce, pero que en realidad es mas
salada que las aguas del mar? ¢Quién
piensa en los nifios no nacidos,
rechazados en nombre de un falso
derecho al progreso, que es en



cambio un retroceso en las
necesidades del individuo?
Confundir a los nifios con los
perritos, he visto en la Plaza de San
Pedro, cochecitos donde pensaba que
habia nifios y habia perritos.

¢Quién mira con compasion, mas alla
de sus propios intereses, para
escuchar los gritos de dolor que se
elevan desde Africa del Norte y
Oriente Proximo? jCuantas personas
viven inmersas en la violencia y
sufren situaciones de injusticia y
persecucion! Pienso en tantos
cristianos, a menudo obligados a
abandonar sus tierras o a habitarlas
sin que se les reconozcan sus
derechos, sin gozar de plena
ciudadania. Por favor,
comprometamonos para que los que
forman parte de la sociedad puedan
convertirse en ciudadanos de pleno
derecho. Y luego, hay un grito de
dolor que es el que mas retumba de
todos, y que esta convirtiendo el



mare nostrum en mare mortuum, el
Mediterraneo de cuna de la
civilizacion en tumba de la dignidad.
Es el grito sofocado de los hermanos
y hermanas migrantes, al que
quisiera dedicarle atencion
reflexionando sobre la segunda
imagen que Marsella nos ofrece, la
de su puerto.

2. El puerto de Marsella, durante
siglos ha sido una puerta abierta de
par en par al mar, a Franciay a
Europa. Desde aqui muchos han
partido al extranjero en busca de
trabajo y de futuro, y desde aqui
muchos han atravesado la puerta del
continente con equipajes cargados de
esperanza. Marsella tiene un gran
puerto y es una gran puerta que no
se puede cerrar. Varios puertos
mediterraneos, en cambio, se han
cerrado. Y dos palabras han
resonado, alimentando los temores
de la gente: “invasion” y
“emergencia”. Pero quien arriesga su



vida en el mar no invade, busca
acogida. En cuanto a la emergencia,
el fendmeno migratorio no es tanto
una urgencia momentanea, siempre
oportuna para agitar la propaganda
alarmista, sino una realidad de
nuestro tiempo, un proceso que
involucra a tres continentes en torno
al Mediterraneo y que debe ser
gobernado con sabia clarividencia:
con una responsabilidad europea
capaz de afrontar las dificultades
objetivas. Estoy mirando aqui el
mapa: Chipre, Grecia; asomados al
Mediterraneo.

El mare nostrum clama justicia, con
sus riberas rezumantes de opulencia,
consumismo y despilfarro, por un
lado, y de pobreza y precariedad, por
otro. También en este caso el
Mediterrdaneo es un espejo del
mundo, con el Sur volviéndose hacia
el Norte; con tantos paises en vias de
desarrollo, afligidos por la
inestabilidad, los regimenes, las



guerras y la desertificacion, que
miran a aquellos acaudalados, en un
mundo globalizado, en el que todos
estamos conectados, pero en el que
las diferencias nunca habian sido tan
profundas. Sin embargo, esta
situacion no es una novedad de estos
ultimos afios, ni es este Papa venido
del otro lado del mundo el primero
en advertirla con urgencia y
preocupacion. La Iglesia lleva mas de
cincuenta afios hablando de ella en
tono apremiante.

Poco tiempo después de la conclusion
del Concilio Vaticano II, san Pablo VI,
en su Enciclica

Populorum progressio, escribio: «Los
pueblos hambrientos interpelan hoy,
con acento dramatico, a los pueblos
opulentos. La Iglesia sufre ante esta
crisis de angustia, y llama a todos,
para que respondan con amor al
llamamiento de sus hermanos» (n. 3).
El Papa Montini enumero “tres



deberes” de las naciones mas
desarrolladas, «[que]tienen sus
raices en la fraternidad humana y
sobrenatural»: «deber de solidaridad,
en la ayuda que las naciones ricas
deben aportar a los paises en vias de
desarrollo; deber de justicia social,
enderezando las relaciones
comerciales defectuosas entre los
pueblos fuerte y débiles; deber de
caridad universal, por la promocion
de un mundo mas humano para
todos, en donde todos tengan que dar
y recibir, sin que el progreso de los
unos sea un obstaculo para el
desarrollo de los otros» (n. 44). A la
luz del Evangelio y de estas
consideraciones, Pablo VI, en 1967,
insistio en el «deber de hospitalidad»,
sobre el cual, escribié, «no
insistiremos nunca demasiado» (n.
67). Quince afios antes, Pio XII habia
animado a ello, escribiendo que “la
Familia de Nazaret desterrada, Jesus,
Maria y José emigrantes a Egipto [...]
son el modelo, el ejemplo y el



consuelo de los emigrantes y
peregrinos de todos los tiempos y
lugares, y de todos los profugos de
cualquier condicion que, por miedo a
las persecuciones o acuciados por la
necesidad, se ven obligados a
abandonar la patria, los parientes
queridos [...] para dirigirse a tierra
extranjera” (Const. Ap. Exsul Familia,
de spirituali emigrantium cura, 10
agosto 1952). Los emigrantes deben
ser acogidos, acompafados y
protegidos; este es el estilo de lo que
hay que hacer con los emigrantes. Es
verdad que no es facil tener este
estilo. Quienes se refugian con
nosotros no deben ser vistos como
una carga que hay que llevar, si los
vemos como hermanos se nos
manifestaran sobre todo como
dones.

Dejémonos conmover por la historia
de tantos hermanos y hermanas
nuestros en dificultad, que tienen
derecho tanto a emigrar como a no



emigrar, y no nos encerremos en la
indiferencia. La Historia nos llama a
una sacudida de conciencia para
evitar un naufragio de civilizacion.
Ciertamente, el futuro no estara en la
cerrazon, que es una vuelta al
pasado, un retroceso en el camino de
la historia. Contra la terrible lacra de
la explotacion de los seres humanos,
la solucion no es rechazar, sino
garantizar, en la medida de las
posibilidades de cada uno, un amplio
numero de entradas legales y
regulares, sostenibles gracias a una
acogida justa por parte del
continente europeo, en el marco de
la cooperacion con los paises de
origen. Decir “basta”, por el
contrario, es cerrar los ojos; intentar
“salvarse a si mismos” ahora, se
convertird en una tragedia mafana,
cuando las generaciones futuras nos
agradeceran si habremos sido
capaces de crear las condiciones para
una imprescindible integracion,
mientras que nos culparan si solo



habremos fomentado una
asimilacion infecunda. La
integracion es laboriosa, pero de
amplias miras: prepara el futuro,
que, nos guste 0 no, sera juntos o no
lo serd. La asimilacion que no tiene
en cuenta las diferencias y
permanece rigida en sus propios
paradigmas, deja, en cambio, que la
idea prevalezca sobre la realidad y
compromete el futuro, aumentando
las distancias y provocando la
formacion de guetos, que provoca
hostilidad e intolerancia.
Necesitamos la fraternidad como el
pan. La propia palabra “hermano”,
en su derivacion indoeuropea, revela
una raiz relacionada con la nutricion
y la subsistencia. Nos sostendremos a
nosotros mismos sdlo alimentando
de esperanza a los mas débiles,
acogiéndolos como hermanos. «No se
olviden de practicar la
hospitalidad» (Hb 13,2), nos recuerda
la Escritura. Los tres deberes de la
caridad.



En este sentido, el puerto de Marsella
es también una “puerta de la fe”.
Segun la tradicion, los santos Marta,
Maria y Lazaro desembarcaron aqui
y sembraron el Evangelio en estas
tierras. La fe viene del mar, como
evoca la sugestiva tradicion
marsellesa de la Candelaria con su
procesion maritima. Lazaro, en el
Evangelio, es el amigo de Jesus, pero
también es el nombre del
protagonista de una parabola suya
muy actual, que nos abre los ojos
ante desigualdad que corroe la
fraternidad y nos habla de la
predileccion del Sefior por los
pobres. Pues bien, nosotros,
cristianos, que creemos en el Dios
hecho hombre, en el Hombre tnico e
inimitable que a orillas del
Mediterraneo se presenté como
camino, verdad y vida (cf. Jn 14,6),
ino podemos aceptar que se cierren
los caminos del encuentro, que la
verdad del dios dinero prevalezca
sobre la dignidad humana, que la



vida se convierta en muerte! La
Iglesia, confesando que Dios en
Jesucristo «se ha unido, en cierto
modo, con todo hombre» (Gaudium
et spes, 22), cree, con san Juan Pablo
II, que su camino es el hombre (cf.
Carta enc. Redemptor hominis, 14).
Adora a Dios y sirve a los mas
fragiles, que son su tesoro. Adorar a
Dios y servir al projimo, eso es lo que
cuenta: jno la relevancia social o la
importancia numeérica, sino la
fidelidad al Sefior y al hombre!

Este es el testimonio cristiano que
muchas veces es incluso heroico;
pienso, por ejemplo, en san Charles
de Foucauld, el “hermano universal”,
en los martires de Argelia, pero
también en tantos operadores de
caridad de hoy. En esta forma de vida
escandalosamente evangélica, la
Iglesia encuentra el puerto seguro en
el cual atracar y del cual partir para
forjar vinculos con la gente de todos
los pueblos, buscando en todas



partes las huellas del Espiritu 'y
ofreciendo lo que ha recibido por
gracia. He aqui la realidad mas pura
de la Iglesia, he aqui —escribio
Bernanos— «la Iglesia de los santos»,
afladiendo que «todo este gran
aparato de sabiduria, de fuerza, de
disciplina elastica, de magnificencia
y majestad, no es nada en si mismo,
sila caridad no lo anima» (Juana,
relapsa y santa, Granada, 2019). Me
gusta ensalzar esta perspicacia
francesa, genio creyente y creador,
que ha afirmado estas verdades a
través de multitud de gestos y
escritos. San Cesareo de Arlés decia:
«Si tienes caridad, tienes a Dios; y si
tienes a Dios, ¢qué te falta?» (cf.
Sermo 22,2). Pascal reconocia que «el
unico objeto de la Escritura es la
caridad» (Pensamientos, n. 583) y
que «la verdad sin la caridad no es
Dios, y es su imagen y un idolo al que
no hay que amar ni

adorar» (Pensamientos, n. 597). Y san
Juan Casiano, que muri6 aqui,



escribio que «todo, incluso lo que se
estima util y necesario, vale menos
que aquel bien que es la paz y la
caridad» (cf. Conferenze spirituali
XVI, 6).

Por eso es bueno que los cristianos
no seamos los segundos para
ninguno en cuanto a la caridad; y
que el Evangelio de la caridad sea la
magna charta de la pastoral. No
estamos llamados a afiorar los
tiempos pasados ni a redefinir una
relevancia eclesial, estamos llamados
a dar testimonio: no a bordar el
Evangelio con palabras, sino a darle
carne; no a cuantificar la visibilidad,
sino a gastarnos en gratuidad,
creyendo que «la medida de Jesus es
el amor sin medida» (Homilia, 23 de
febrero de 2020). San Pablo, el
Apostol de los gentiles, que paso
buena parte de su vida en las rutas
del Mediterraneo, de un puerto a
otro, ensefid que, para cumplir la ley
de Cristo, debemos llevar las cargas



los unos de los otros (cf. Ga 6,2).
Queridos hermanos obispos, no
agobiemos a las personas con cargas,
sino aligeremos sus fatigas en
nombre del Evangelio de la
misericordia, para distribuir con
alegria el consuelo de Jesus a una
humanidad cansada y herida. Que la
Iglesia sea un puerto de esperanza
para los desalentados. Que sea un
puerto de consuelo, donde la gente se
sienta animada a navegar por la vida
con la fuerza incomparable de la
alegria de Cristo.

3. Esto me lleva a la ultima imagen,
la del faro. Este ilumina el mar y
permite ver el puerto. ¢Cudles estelas
de luz pueden orientar el rumbo de
las Iglesias mediterrdneas? Pensando
en el mar, que une a tantas
comunidades creyentes diferentes,
creo que podemos reflexionar sobre
rutas mas sinérgicas, quizas incluso
considerando la oportunidad de una
Conferencia de Obispos



Mediterraneos, que permita mas
posibilidades de intercambio y que
dé mayor representatividad eclesial
a la region. Pensando también en la
cuestion portuaria y migratoria,
podria ser fructifero trabajar por una
pastoral especifica aun mas
coordinada, de manera que las
didcesis mas expuestas puedan
asegurar una mejor asistencia
espiritual y humana a las hermanas
y hermanos que llegan necesitados.

El faro, en este prestigioso edificio
que lleva su nombre, me hace
finalmente pensar, sobre todo, en los
jovenes: ellos son la luz que sefiala el
rumbo futuro. Marsella es una gran
ciudad universitaria, que alberga
cuatro campus. De los
aproximadamente 35.000 estudiantes
que acuden a ellos, 5.000 son
extranjeros. {Qué mejor lugar para
empezar a construir relaciones entre
culturas que la universidad? Allj, los
jovenes no se dejan cautivar por las



seducciones del poder, sino por el
suefio de construir el porvenir. Que
las universidades mediterraneas
sean laboratorios de suefios y
astilleros del futuro, donde los
jovenes maduren encontrandose,
conociéndose y descubriendo
culturas y contextos cercanos y
diferentes al mismo tiempo. Asi se
rompen prejuicios, se curan heridas
y se evitan retoricas
fundamentalistas. Jovenes bien
formados y orientados para
confraternizar podran abrir puertas
inesperadas de didlogo. Si queremos
que se dediquen al Evangelio y al
alto servicio de la politica, es
necesario, ante todo, que seamos
creibles: olvidandonos de nosotros
mismos, libres de la
autoreferencialidad, dedicados a
gastarnos sin descanso por los
demas. Pero el reto primordial de la
educacion concierne a todas las
edades formativas: ya desde nifios, al
“mezclarse” con los demas, se



pueden superar muchas barreras y
prejuicios, desarrollando la propia
identidad en un contexto de
enriquecimiento mutuo. La Iglesia
bien puede contribuir a ello
poniendo sus redes de formacion al
servicio y animando una
“creatividad de la fraternidad”.

El desafio es también el de una
teologia mediterranea, que
desarrolle un pensamiento adherido
a la realidad, “casa” de lo humanoy
no solo del dato técnico, capaz de
unir a las generaciones vinculando
memoria con futuro, y de promover
con originalidad el camino
ecuménico entre cristianos, asi como
el didlogo entre creyentes de
distintas religiones. Es bueno
aventurarse en una investigacion
filosofica y teoldgica que,
recurriendo a las fuentes culturales
mediterraneas, restituya la
esperanza al hombre, misterio de
libertad que esta necesitado de Dios y



del otro para dar sentido a su
existencia. Y también es necesario
reflexionar sobre el misterio de Dios,
que nadie puede pretender poseer ni
dominar, y que, de hecho, debe
sustraerse a todo uso violento e
instrumental, conscientes de que la
confesion de su grandeza presupone
en nosotros la humildad del que
busca.

Queridos hermanos y hermanas, les
agradezco su paciente escucha y su
compromiso. jSigan adelante! Sean
un mar de bien, para hacer frente a
la pobreza de hoy con una sinergia
solidaria; sean un puerto acogedor,
para abrazar a los que buscan un
futuro mejor; sean un faro de paz,
para quebrantar, mediante la cultura
del encuentro, los oscuros abismos
de la violencia y de la guerra.
Gracias.

Santa Misa en el Estadio
Vélodrome



Dicen las Escrituras que el rey David,
una vez establecido su reino, decidié
transportar el Arca de la Alianza a
Jerusalén. Entonces, después de
haber convocado al pueblo, se
levanto¢ y partio para ir a traerla;
luego, durante el trayecto, él mismo
danzaba frente a ella junto con la
gente, exultando de alegria por la
presencia del Sefior (cf. 2 S 6,1-15).
Con esta escena de trasfondo, el
evangelista Lucas nos relata la visita
de Maria a su prima Isabel. También
Maria, en efecto, se levanto y partio
hacia la region de Jerusalén vy,
cuando entré en la casa de Isabel, el
nifio que tenia en su seno salto de
alegria al reconocer la llegada del
Mesias, se puso a danzar como habia
hecho David frente al Arca (cf. Lc
1,39-45).

Maria, por tanto, es presentada como
la verdadera Arca de la Alianza, que
introduce al Sefior encarnado en el
mundo. Es la joven Virgen que sale al



encuentro de la anciana estéril y,
llevando a Jesus, se convierte en
signo de la visita de Dios que vence
toda esterilidad. Es 1a Madre que
sube hacia los montes de Jud4, para
decirnos que Dios se pone en viaje
hacia nosotros, para encontrarnos
con su amor y hacernos exultar de
g0Z0.

En estas dos mujeres, Maria e Isabel,
se revela la visita de Dios a la
humanidad: una es joven y la otra
anciana, una es virgen y la otra
estéril, y sin embargo ambas estan
encinta de un modo “imposible”. Esta
es la obra de Dios en nuestra vida:
hace posible aun aquello que parece
imposible, engendra vida incluso en
la esterilidad.

Hermanos y hermanas,
preguntémonos con sinceridad de
corazon: ¢;Creemos que Dios esta
obrando en nuestra vida? ;Creemos
que el Sefior, de manera escondida y



a menudo imprevisible, actua en la
historia, realiza maravillas y esta
obrando también en nuestras
sociedades marcadas por el
secularismo mundano y por una
cierta indiferencia religiosa?

Hay un modo para discernir si
tenemos esta confianza en el Sefior.
El Evangelio dice que «apenas Isabel
0yo0 el saludo de Maria, el nifio salté
de alegria en su seno» (v. 41). Este es
el signo: saltar. El que cree, el que
reza, el que acoge al Sefior salta en el
Espiritu, siente que algo se mueve
dentro, “danza” de alegria. Y quisiera
detenerme en esto: el salto de la fe.

La experiencia de la fe genera sobre
todo un salto ante la vida. Saltar
significa ser “tocados por dentro”,
tener un estremecimiento interior,
sentir que algo se mueve en nuestro
corazon. Es lo contrario de un
corazon aburrido, frio, acomodado a
una vida tranquila, que se blinda en



la indiferencia y se vuelve
impermeable, que se endurece,
insensible a todo y a todos, aun al
tragico descarte de la vida humana,
que hoy es rechazada en tantas
personas que emigran, asi como en
tantos nifios no nacidos y en tantos
ancianos abandonados. Un corazdén
frio y aburrido arrastra la vida de
modo mecdanico, sin pasion, sin
impulso, sin deseo. Y de todo esto nos
podemos enfermar en nuestra
sociedad europea: el cinismo, el
desencanto, la resignacion, la
incertidumbre, un sentido general de
tristeza. Alguno las ha llamado
“pasiones tristes”; es una vida sin
sobresaltos.

En cambio, el que es generado en la
fe reconoce la presencia del Sefior,
como el nifio en el seno de Isabel.
Reconoce su obra en la sucesion de
los dias y recibe o0jos nuevos para
observar la realidad; aun en medio
de las fatigas, los problemas y los



sufrimientos, descubre
cotidianamente la visita de Dios y
por El se siente acompafiado y
sostenido. Frente al misterio de la
vida personal y a los desafios de la
sociedad, el que cree da un salto,
tiene una pasion, un suefio que
cultivar, un interés que impulsa a
comprometerse en primera persona.
Sabe que el Sefior esta presente en
todo, llama, invita a testimoniar el
Evangelio para edificar con
afabilidad un mundo nuevo, a través
de los dones y los carismas recibidos.

La experiencia de la fe, ademas de un
salto ante la vida, genera también un
salto ante el projimo. En el misterio
de la Visitacion, en efecto, vemos que
la visita de Dios no se realiza por
medio de acontecimientos celestiales
extraordinarios, sino en la sencillez
de un encuentro. Dios viene en la
puerta de una casa de familia, en el
tierno abrazo entre dos mujeres, en
el encontrarse de dos embarazos



llenos de admiracion y esperanza. Y
en este encuentro estd la solicitud de
Maria, la maravilla de Isabel, la
alegria de compartir.

Recordémoslo siempre, también en
la Iglesia: Dios es relacidon y nos visita
con frecuencia a través de los
encuentros humanos, cuando
sabemos abrirnos al otro, cuando
hay un salto por la vida del que pasa
cada dia a nuestro lado y cuando
nuestro corazon no permanece
indiferente e insensible ante las
heridas del que es mas fragil.
Nuestras ciudades metropolitanas y
los numerosos paises europeos como
Francia, donde conviven culturasy
religiones diferentes, son en este
sentido un gran desafio contra las
exasperaciones del individualismo,
contra los egoismos y las cerrazones
que producen soledades y
sufrimientos. Aprendamos de Jesus a
conmovernos por quienes viven a
nuestro lado, aprendamos de El que,



ante las multitudes cansadas y
exhaustas, siente compasion y se
conmueve (cf. Mc 6,34), se estremece
de misericordia ante la carne herida
de aquel que encuentra. Como
afirma uno de sus grandes santos,
San Vicente de Paul: «es preciso que
sepamos enternecer nuestros
corazones y hacerlos capaces de
sentir los sufrimientos y las miserias
del prdjimo, pidiendo a Dios que nos
dé el verdadero espiritu de
misericordia, que es el espiritu
propio de Dios», hasta reconocer que
los pobres son «nuestros sefiores y
nuestros amos» (cf. Correspondance,
entretiens, documents, Paris 1920-25,
341; 392-393).

Hermanos, hermanas, pienso en
tantos “saltos” de Francia, en una
historia rica de santidad, de cultura,
de artistas y de pensadores, que
apasionaron a tantas generaciones.
También hoy nuestra vida, la vida de
la Iglesia, Francia, Europa necesitan



esto: la gracia de un salto, de un
nuevo salto de fe, de caridad y de
esperanza. Necesitamos recuperar la
pasion y el entusiasmo, redescubrir
el gusto del compromiso por la
fraternidad, de seguir corriendo el
riesgo del amor en las familias y
hacia los mas débiles, y de
reencontrar en el Evangelio una
gracia que transforma y embellece la
vida.

Miremos a Maria, que se incomoda
poniéndose en viaje y nos enseria
que Dios es precisamente asi: nos
incomoda, nos pone en movimiento,
nos hace “saltar”, como le sucedio a
Isabel.

Y nosotros queremaos ser cristianos
que encuentran a Dios con la oracion
y a los hermanos con el amor;
cristianos que saltan, vibran, acogen
el fuego del Espiritu para después
dejarse arder por las preguntas de
hoy, por los desafios del



Mediterraneo, por el grito de los
pobres, por las “santas utopias” de
fraternidad y de paz que esperan ser
realizadas.

Junto con ustedes rezo a la Virgen,
Nuestra Sefiora de la Guardia, que
vele sobre vuestra vida, que cuide a
Francia y a toda Europa y que nos
haga saltar en el Espiritu. Quisiera
hacerlo con las palabras de Paul
Claudel: Esta la Iglesia abierta. [...] /
Sin nada que pedirte, nada que
darte. / SOlo he venido, Madre, para
mirarte. / Mirarte, llorar de dicha,
mostrar asi/ que soy hijo tuyo y que
tu estas aqul. [...] Estar contigo,
Maria, donde tu estas. [...] /
Simplemente porque eres Maria /
porque eres simplemente y siempre
estas aqui, / Madre de Jesucristo,
jgracias a ti!» (cf. «La Vierge a midi»,
Poémes de Guerre 1914-1916, Paris,
1922).



Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/papa-
francisco-marsella/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/papa-francisco-marsella/
https://opusdei.org/es-do/article/papa-francisco-marsella/
https://opusdei.org/es-do/article/papa-francisco-marsella/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Marsella

