
opusdei.org

Encuentro
interreligioso con el
Jeque y con
representantes de
las demás
comunidades
religiosas del país

Intervenciones del Papa
Francisco durante su viaje a
Georgia y Azerbaiyán (30 de
septiembre-2 de octubre de
2016).

02/10/2016



Es una bendición encontrarnos aquí
juntos. Deseo dar las gracias al
Presidente del Consejo de la
comunidad musulmana del Cáucaso,
que, con su habitual cortesía nos
acoge, y a los Líderes religiosos
locales de la Iglesia Ortodoxa Rusa y
de la Comunidad judía. Es un gran
signo reunirnos en amistad fraterna
en este lugar de oración, un signo
que manifiesta esa armonía que las
religiones juntas pueden construir a
partir de las relaciones personales y
de la buena voluntad de los
responsables. Aquí se comprueba,
por ejemplo, la ayuda concreta que el
Presidente del Consejo de la
comunidad musulmana ha
garantizado en diversas ocasiones a
la comunidad católica, y los sabios
consejos que, en un espíritu de
familia, comparte con ella; hay que
destacar también el hermoso lazo
que une a los católicos con la
comunidad ortodoxa, en una
fraternidad concreta y en un afecto



cotidiano que es un ejemplo para
todos, así como la cordial amistad
con la comunidad judía.

De esta concordia se beneficia
Azerbaiyán, que se distingue por la
acogida y la hospitalidad, dones que
he podido experimentar en esta
memorable jornada, por la cual estoy
muy agradecido. Aquí se desea
custodiar el gran patrimonio de las
religiones y se busca al mismo
tiempo una mayor y fecunda
apertura: aunque el catolicismo, por
ejemplo, encuentra lugar y armonía
entre otras religiones mucho más
numerosas, signo concreto que
muestra cómo no la contraposición,
sino la colaboración, es lo que ayuda
a construir sociedades mejores y
pacíficas. Nuestro encuentro está
también en continuidad con las
muchas reuniones que tienen lugar
en Bakú para promover el diálogo y
la multiculturalidad. Abriendo las
puertas a la acogida y a la



integración, se abren las puertas de
los corazones de cada uno y las
puertas de la esperanza para todos.
Confío en que este país, «puerta
entre el Oriente y el Occidente» (Juan
Pablo II, Discurso en la ceremonia de
bienvenida, Bakú, 22 Mayo 2002),
cultive siempre su vocación de
apertura y de encuentro, condiciones
indispensables para construir
puentes sólidos de paz y un futuro
digno del hombre.

La fraternidad y el intercambio que
queremos aumentar no será
apreciado por aquellos que quieren
hacer hincapié en las divisiones,
reavivar tensiones y sacar ganancias
de conflictos y controversias; sin
embargo, son invocados y esperados
por quienes desean el bien común, y
sobre todo agradan a Dios,
compasivo y misericordioso, que
quiere a los hijos e hijas de la única
familia humana más unidos entre sí
y siempre en diálogo. Un gran poeta,

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020522_arrival-azerbaijan.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020522_arrival-azerbaijan.html


hijo de esta tierra, escribió: «Si eres
humano, mézclate con los humanos,
porque los hombres están bien entre
ellos» (Nizami Ganjavi, El libro de
Alejandro). Abrirse a los demás no
empobrece, sino que más bien
enriquece, porque ayuda a ser más
humanos: a reconocerse parte activa
de un todo más grande y a
interpretar la vida como un regalo
para los otros; a ver como objetivo no
los propios intereses, sino el bien de
la humanidad; a actuar sin
idealismos y sin intervencionismos,
sin ninguna interferencia perjudicial
o acción forzada, sino siempre
respetando la dinámica histórica de
las culturas y de las tradiciones
religiosas.

Las religiones tienen precisamente
una gran tarea: acompañar a los
hombres en la búsqueda del sentido
de la vida, ayudándoles a entender
que las limitadas capacidades del ser
humano y los bienes de este mundo



nunca deben convertirse en un
absoluto. Nizami ha escrito también:
«No te establezcas firmemente sobre
tus propia fuerza, hasta que en el
cielo no hayas encontrado un hogar.
Los frutos del mundo no son eternos,
no adores aquello que perece» (Leylā
y Majnūn, Muerte de Majnūn sobre la
tumba de Leylā). Las religiones están
llamadas a hacernos comprender
que el centro del hombre está fuera
de sí mismo, que tendemos hacia lo
Alto infinito y hacia el otro que
tenemos al lado. Hacia allí está
llamada a encaminarse la vida, hacia
el amor más elevado y más concreto:
sólo este puede ser el culmen de toda
aspiración auténticamente religiosa;
porque —dice también el poeta—
«amor es aquello que nunca cambia,
amor es aquello que no tiene
fin» (ibíd., Desesperación de
Majnūn).

Por lo tanto, la religión es una
necesidad para el hombre, para



realizar su fin, una brújula para
orientarlo hacia el bien y alejarlo del
mal, que está siempre al acecho en la
puerta de su corazón (cf. Gn 4,7). En
este sentido, las religiones tienen una
tarea educativa: ayudar al hombre a
dar lo mejor de sí. Y nosotros, como
guías, tenemos una gran
responsabilidad para ofrecer
respuestas auténticas a la búsqueda
del hombre, a menudo perdido en las
vertiginosas paradojas de nuestro
tiempo. En efecto, vemos cómo en
nuestros días, arrecia por un lado el
nihilismo de los que ya no creen en
nada, excepto en sus propios
intereses, ventajas y provechos, de
los que tiran sus vidas adaptándose
al dicho «si Dios no existe todo está
permitido» (cf. F. M. Dostoievski, Los
hermanos Karamazov, XI, 4.8.9); por
otro lado, surgen cada vez más las
reacciones duras y fundamentalistas
de aquellos que, con la violencia de
la palabra y de los gestos, quieren
imponer actitudes extremas y



radicalizadas, las más lejanas del
Dios vivo.

Las religiones, por el contrario,
ayudan a discernir el bien y ponerlo
en práctica con las obras, con la
oración y con el esfuerzo del trabajo
interior, están llamadas a edificar la 
cultura del encuentro y de la paz,
hecha de paciencia, comprensión,
pasos humildes y concretos. Así se
sirve a la sociedad humana. Esta, por
su parte, debe vencer la tentación de
instrumentalizar el factor religioso:
las religiones nunca han de ser
manipuladas y nunca pueden
favorecer conflictos y
enfrentamientos.

En cambio, es fecundo un vínculo
virtuoso entre la sociedad y las
religiones, una alianza respetuosa
que se debe construir y preservar, y
que quisiera simbolizar con una
imagen apreciada en este país. Me
refiero a las artísticas vidrieras que



hay desde hace siglos en estas tierras,
hechas solamente de madera y
cristales de color (Shebeke). En la
producción artesanal, hay una
característica única: no se utilizan
pegamentos ni clavos, sino que se
mantienen unidos la madera y el
cristal, encajándolos entre sí por un
trabajo largo y laborioso. Así, la
madera sujeta el cristal y el cristal
deja pasar la luz. Del mismo modo,
toda sociedad civil tiene la tarea de
apoyar la religión, que permite la
entrada de una luz indispensable
para vivir: para ello es necesario
garantizar una efectiva y auténtica
libertad. No se han de utilizar, pues,
«pegamentos» artificiales que
obliguen al hombre a creer,
imponiéndole un determinado credo
y privándolo de la libertad de
elección; tampoco han de entrar en
las religiones los «clavos» externos
de los intereses mundanos, de la
ambición de poder y de dinero.
Porque Dios no puede ser invocado



por intereses partidistas y fines
egoístas, no puede justificar forma
alguna de fundamentalismo,
imperialismo o colonialismo. Una
vez más, desde este lugar tan
significativo, se eleva el grito
afligido: «¡Nunca más violencia en
nombre de Dios!». Que su santo
nombre sea adorado, no profanado y
ni mercantilizado por los odios y los
conflictos humanos.

Honramos, sin embargo, la
providente misericordia divina sobre
nosotros con la oración asidua y con
el diálogo concreto, «condición
necesaria para la paz en el mundo, y
por lo tanto deber para los cristianos,
así como para las otras comunidades
religiosas» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 250). La oración y el
diálogo están profundamente
relacionados entre sí: nacen de la
apertura del corazón y se inclinan
hacia el bien de los otros,
enriqueciéndose así y reforzándose

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


mutuamente. La Iglesia Católica, en
continuidad con el Concilio Vaticano
II, con convicción, «exhorta a sus
hijos a que, con prudencia y caridad,
mediante el diálogo y la colaboración
con los adeptos de otras religiones,
dando testimonio de fe y vida
cristiana, reconozcan, guarden y
promuevan aquellos bienes
espirituales y morales, así como los
valores socioculturales que en ellos
existen» (Decl. Nostra aetate, 2).
Ningún «sincretismo conciliador», ni
«una apertura diplomática, que dice
que sí a todo para evitar
problemas» (Exhort. ap. Evangelii
gaudium, 251), sino dialogar con los
demás y orar por todos: estos son
nuestros medios para cambiar sus
lanzas en podaderas (cf. Is 2,4), para
hacer surgir amor donde hay odio, y
perdón donde hay ofensa, para no
cansarse de implorar y seguir los
caminos de la paz.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Una paz verdadera, fundada sobre el
respeto mutuo, sobre el encuentro y
el intercambio, sobre la voluntad de
ir más allá de los prejuicios y los
errores del pasado, sobre la renuncia
a las falsedades y a los intereses
partidistas; una paz duradera
animada por el valor de superar las
barreras, de erradicar la pobreza y la
injusticia, de denunciar y detener la
proliferación de armas y las
ganancias inicuas obtenidas sobre la
piel de los otros. La voz de mucha
sangre grita a Dios desde la tierra,
nuestra casa común (cf. Gn 4,10).
Ahora tenemos el reto de dar una
respuesta que no puede aplazarse
por más tiempo, para construir 
juntos un futuro de paz: no es tiempo
de soluciones violentas y bruscas,
sino la hora urgente de emprender
procesos pacientes de reconciliación.
El verdadero problema de nuestro
tiempo no es cómo llevar adelante
nuestros intereses –este no es el
verdadero problema-, sino qué



perspectiva de vida ofrecer a las
generaciones futuras, cómo dejar un
mundo mejor del que hemos
recibido. Dios, y la historia misma,
nos preguntarán si hemos trabajado
hoy por la paz; ya nos lo piden con
ardor las jóvenes generaciones, que
sueñan con un futuro diferente.

En la noche de los conflictos que
estamos atravesando, las religiones
son auroras de paz, semillas de
renacimiento entre devastaciones de
muerte, ecos de diálogo que
resuenan sin descanso, caminos de
encuentro y reconciliación para
llegar allí donde los intentos de
mediación oficiales parecen no surtir
efecto. Especialmente en esta
querida región del Cáucaso, que yo
tanto quería visitar y a la cual he
venido como peregrino de paz, que
las religiones sean vehículos activos
para superar las tragedias del pasado
y las tensiones de hoy. Que las
riquezas inestimables de estos países



sean conocidas y valoradas: los
tesoros antiguos y siempre nuevos de
la sabiduría, la cultura y la
religiosidad de las gentes del Cáucaso
son un gran recurso para el futuro de
la región y, en particular, para la
cultura europea, bienes preciosos a
lo que no podemos renunciar.
Muchas gracias.

***

Muchas gracias a todos. Muchas
gracias por la compañía… Y les pido,
por favor, que recen por mí.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/papa-

francisco-azerbaiyan-musulmanes/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/papa-francisco-azerbaiyan-musulmanes/
https://opusdei.org/es-do/article/papa-francisco-azerbaiyan-musulmanes/
https://opusdei.org/es-do/article/papa-francisco-azerbaiyan-musulmanes/

	Encuentro interreligioso con el Jeque y con representantes de las demás comunidades religiosas del país

