
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XIV): Para
dar luz, palabras
verdaderas

Jesús y los primeros discípulos
demostraron un gran amor a la
verdad, con la seguridad de
quien transmite una noticia que
llena la vida de alegría.

10/06/2022

«Ahí tenéis a un israelita de verdad,
en quien no hay engaño» (Jn 1,47). El
elogio que Jesús hizo de Natanael
podían también aplicárselo a él todos



los que le escuchaban. El Maestro
pronunciaba solo palabras
verdaderas, y vivía profundamente
de acuerdo con ellas. En las palabras
de Jesús se manifiesta siempre el
deseo ardiente de darnos lo mejor
que tiene. Y ese amor hace que lo
que dice sea siempre transparente,
orientado a entregarnos su verdad y
su misericordia. Por eso, entonces
como ahora, su vida y su testimonio
deslumbran, aunque a veces también
asusten o desestabilicen.

Sin miedo a la verdad

Un momento en el que se percibe
claramente este talante del Maestro
es el capítulo sexto de san Juan. Poco
después de haber dejado a la
multitud sorprendida con la
multiplicación de unos pocos panes y
peces, de los que todos comen hasta
saciarse, lo vemos decidido a revelar
una verdad importante. Jesús sabe



bien que a aquellos miles que lo han
seguido hasta allí les va a costar
mucho comprenderla. Pero no se va
a ahorrar ninguna palabra, ni
aliviará el mensaje para hacerlo más
aceptable: «El que come mi carne y
bebe mi sangre tiene vida eterna» (Jn
6,54). Casi todos se despiden de él,
precisamente por lo desconcertante
de sus palabras: «Crudo es este
lenguaje ¿quién puede aceptarlo?» (Jn
6,60).

Se podría decir, con lenguaje de red
social, que en este momento su 
exceso de audacia le ha llevado a
perder más de cinco mil seguidores.
Para el Maestro, sin embargo, este
fracaso es solo efímero y aparente: ni
lo detiene ni lo condiciona… Tanto es
así que, al descubrir el desánimo y el
desengaño en los rostros de los doce,
les pregunta también: «Y vosotros…
¿también queréis iros?» (Jn 6,67).
Paradójicamente, para quedarse con
nosotros, Jesús prefiere pagar el



precio de la soledad: no está
dispuesto, por asegurar un éxito
pasajero, a dejar de alimentarnos y
amarnos con el pan eucarístico a
través de los siglos. Para Jesús, como
para su Iglesia, la verdad es el amor
por nosotros. Sabe que es decisivo
manifestarse de modo auténtico,
para que «todos los hombres se
salven, es decir, que lleguen al
conocimiento de la verdad» (1 Tim
2,4). Y la verdad muchas veces duele.
«La verdad no es en absoluto barata.
Es exigente, y quema», decía una vez
Joseph Ratzinger. «El mensaje de
Jesús también incluye el desafío que
encontramos en esa pugna con sus
contemporáneos (…). Quien no
quiera dejarse quemar, quien no esté
dispuesto a ello, tampoco se acercará
a Él»[1].

Jesús dice lo que tiene que decir,
como tiene que decirlo, cuando tiene
que decirlo. Unos días antes de ser
condenado a muerte por aquellos



mismos que le están escuchando en
el Templo de Jerusalén, después de
haberlos acusado ante el pueblo
como «guías ciegos, hipócritas, (…)
sepulcros blanqueados» (Mt 23,27),
los increpa así, también
públicamente: «¡Serpientes! ¡Raza de
víboras! ¿Cómo vais a escapar del
castigo del infierno?» (Mt 23,33). Son
palabras que nos pueden
impresionar. Jesús no habla tan
duramente con quienes están en el
error, o con los pecadores… sino más
bien con quienes, creyéndose justos,
impiden que los demás se acerquen a
Dios (Mt 23,13). Sabe perfectamente
que sus palabras azuzan la antipatía
de quienes ya piensan en darle
muerte. Pero eso no le importa. Ni
siquiera le frena el temor de que sus
discípulos se puedan convertir en
víctimas indirectas de su encendido
discurso... Porque el amor a la
verdad y a los hombres está por
encima de la vida terrena. San
Josemaría sintetiza muy bien esta



actitud de Jesús: «no tengas miedo a
la verdad, aunque la verdad te
acarree la muerte»[2]. Con esas
palabras ásperas y crudas que dirige
a los fariseos, Jesús está defendiendo
del error y de la mentira al pequeño
rebaño que con el correr de los años
—Él ya lo sabe— sufrirá también el
martirio por amor a Dios y por
defender esa misma verdad. Porque
la verdad es la primera y la última
palabra amorosa de los mártires
cristianos.

Son muchos los pasajes de la vida del
Señor en los que prevalece ese amor
a la verdad. Como Él mismo afirma
en su juicio ante Pilatos, «Yo para
esto he nacido y he venido al mundo,
para dar testimonio de la
verdad» (cfr. Jn 18,37). Y también los
cristianos hemos sido bautizados y
confirmados para ser testigos de
aquel que es «el Camino, la Verdad y
la Vida» (Jn 14,6), ante los intentos de
someter la realidad a cálculos,



intereses o ideologías. Testigos: eso
significa la palabra mártir. Aunque
Dios no llame a todos los cristianos a
verter su sangre por la fe, sí espera
que estemos dispuestos a dejarnos la
vida, gota a gota, por esa misma fe; a
ser «mártires sin espectáculo», como
quien «gasta sus años trabajando sin
otra mira que servir a la Iglesia y a
las almas, y envejece sonriendo, y
pasa inadvertido...»[3]. Porque, a fin
de cuentas, «la existencia temporal —
tanto de las personas como de la
sociedad— sólo es importante
precisamente como etapa hacia la
eternidad. Por eso la vida terrena es
solo relativamente importante, y no
es un bien absoluto. Lo que importa
absolutamente es que seas feliz, que
te salves»[4].

No podemos dejar de hablar de lo
que hemos visto

¡Qué bello reflejo de la actitud
valiente de Jesucristo contemplamos



en sus primeros discípulos! Tras el
fuego de Pentecostés, asombra
escuchar la predicación de los
apóstoles, que hablan ya sin miedo.
Así lo han aprendido del Maestro. En
el libro de los Hechos de los
Apóstoles, vemos a Pedro y a Juan
llevados presos ante el Sanedrín por
exponer públicamente la verdad de
la resurrección de nuestro Señor, y
para dar explicaciones sobre la
curación de un hombre cojo. Tras
una noche en prisión, son sometidos
a un interrogatorio, al que también
asiste ese hombre sanado. Los
ancianos y escribas les preguntan:
«¿Con qué poder, o con ayuda de
quién hacéis esto vosotros?» (Hch
4,7). La respuesta de Pedro es
taxativa. Ya no queda ni medio
asomo de la cobardía que le llevó a
mentir y a negar al Señor durante la
oscura noche de la pasión: «Que os
quede claro a todos vosotros y a todo
el pueblo de Israel: por el Nombre de
Jesucristo el Nazareno, al que



vosotros crucificasteis, al que Dios
despertó de entre los muertos,
gracias a él se presenta sano este
ante vosotros» (Hch 4,10). La libertad
con la que hablan Pedro y Juan los
deja estupefactos. No saben qué
hacer, salvo ordenarles no volver a
enseñar ni a hacer nada en el
Nombre de Jesús. La respuesta de
Pedro y Juan pone en evidencia la
arbitrariedad de lo que les están
pidiendo: «Juzgad si es justo delante
de Dios obedeceros a vosotros más
que a Dios; porque nosotros no
podemos dejar de hablar de lo que
hemos visto y oído» (Hch 4,19-20).

Estos ejemplos de la vida de Jesús y
de los primeros discípulos nos
proporcionan la medida adecuada de
nuestro comportamiento a la hora de
proclamar la verdad de Jesucristo.
Una falsa prudencia podría llevarnos
a fabricar discursos complacientes, o
a callar cuando debemos hablar.
Desde luego, evangelizar no significa



entrar siempre al conflicto, pero
tampoco puede consistir en evitarlo
permanentemente, haciendo
compromisos con la verdad. En este
sentido, escribía san Josemaría:
«¿Contemporizar? —Es palabra que
solo se encuentra —¡hay que
contemporizar!— en el léxico de los
que no tienen gana de lucha —
comodones, cucos o cobardes—,
porque de antemano se saben
vencidos»[5]. A la vez, sería también
demasiado cómodo pensar que la fe
se puede transmitir sin plantearse la
solidez de nuestro discurso, o sin
atender a los problemas, los anhelos
y la sensibilidad de cada momento,
de cada persona.

En todo caso, cuando un cristiano
quiere vivir de acuerdo con su
identidad, a veces tendrá que
sobreponerse al miedo al ridículo, al
«qué dirán». Hoy quizá sea menos
frecuente que los discípulos de Jesús
acaben entre los leones o en una



celda, como sucedió a Pedro y Juan y
a tantos santos que nos han
precedido en la custodia y testimonio
de la fe. Puede suceder, sin embargo,
que nuestra imagen pública se
resienta, o incluso que seamos
perseguidos a causa de nuestra
defensa de la dignidad humana y de
la libertad de las conciencias, que se
encuentran en la base del ejercicio
de la fe, del respeto de la vida, y de
tantas otras realidades
irrenunciables.

La vida de los cristianos, escribe san
Josemaría, no es «antinada»: es
«afirmación, optimismo, juventud,
alegría y paz»[6]. Pero precisamente
por eso debemos tener «la valentía
de vivir pública y constantemente
conforme a nuestra santa fe»[7]: no
podemos permitir que pierda fuerza
en nuestras vidas el amor a Dios y a
la verdad, porque sin ese amor y esa
verdad no tendríamos ya nada que
anunciar al mundo. Junto a eso, es



importante buscar la manera de
hacer el mayor bien posible en cada
situación, teniendo en cuenta que la
transmisión de la verdad no depende
solo de que digamos las cosas, sino
también de que quienes nos oyen
entiendan. También Jesús a veces
optó por callarse (Cfr. Lc 4,28-30; Mt
26,63); y, si muchas veces hablaba sin
rodeos, siempre buscaba el modo de
hacerse entender por unos y otros.
En ese sentido, sucederá que a veces
sea contraproducente insistir en una
idea, y convenga en cambio esperar a
otra ocasión, o repensar nuestras
razones; y también, como parte de
ese trabajo, tendremos que
esforzarnos por comprender las
razones de los demás, que muchas
veces nos podrán dar luces para
entender mejor nuestra fe y las
carencias de nuestro discurso.

En su primera carta, la que
podríamos llamar la primera
encíclica de la historia, san Pedro



presenta en pocos trazos todo este
programa apostólico: «Glorificad a
Cristo en vuestros corazones,
siempre dispuestos a dar respuesta a
todo el que os pida razón de vuestra
esperanza; pero con mansedumbre y
respeto, y teniendo limpia la
conciencia, para que quienes
calumnian vuestra buena conducta
en Cristo, queden confundidos en
aquello que os critican» (1 Pe
3,15-16).

En los areópagos de nuestro siglo

El desafío de evangelizar no solo
exige valentía, sino también
preparación intelectual y teológica —
la que cada uno pueda obtener—,
don de lenguas y empatía con la
cultura contemporánea, que es la
nuestra. Ver al propio san Pablo en
Atenas puede ayudarnos a entender
cómo manifestarnos en los
areópagos de nuestro siglo (cfr. Hch
17,16ss). Primero observamos a un



Pablo que se consumía en su interior
al observar una ciudad entregada a
la idolatría. Sin embargo, su ardor no
le lleva a hablar con amargura, o de
malos modos[8]. Explora el terreno y
escucha: primero a sus hermanos
judíos en la sinagoga y, después, en la
calle, a los filósofos epicúreos y
estoicos, con los que entabla
conversación y manifiesta sus ideas
sobre Dios y sobre la vida. Además
de contemplar con interés la
arquitectura de la ciudad, san Pablo
demuestra un buen conocimiento de
su literatura; eso le permite adaptar
su mensaje a aquel auditorio que ha
mostrado curiosidad por sus
palabras. San Pablo conforma su
predicación a este auditorio, de por
sí difícil, pero ni degrada ni atenúa el
evangelio. El discurso que pronuncia
en el Areópago permanece como un
modelo, que vale la pena releer de
vez en cuando.



En un primer momento, san Pablo
alaba la belleza de un altar
construido al Dios desconocido, que
ha descubierto paseando por la
ciudad. Esa referencia cultural lo
acerca a sus interlocutores y le
permite hablar sobre ese Dios
misterioso, al que él dice conocer.
Con diversas referencias literarias de
los poetas griegos, san Pablo dirige
empáticamente el discurso hacia la
verdad que quiere transmitir: que
todos somos criaturas de ese Dios
desconocido, porque él es el Creador
y el Señor de todas las cosas. Les
explica además cómo ese Dios se ha
hecho presente entre nosotros, no a
través de ídolos construidos por
mano de hombre, sino
encarnándose, y ofreciendo como
prueba de su divinidad su
resurrección entre los muertos…

San Pablo consigue hacer brillar con
todo su resplandor la autenticidad
del kerygma, el corazón de la fe, ante



un pueblo culto y pagano. Es cierto
que, como le sucedió al Señor en el
discurso del Pan de vida, la mayor
parte del auditorio abandona
educadamente: «Otra vez te
escucharemos sobre esto» (Hch
17,32).No todos los oídos están
preparados para aceptar la palabra
de Dios a la primera. Pero algunos se
quedan: el relato añade que ese día
abrazaron la fe Dionisio el
Areopagita, una mujer llamada
Dámaris y unos cuantos más. La
valentía, la preparación intelectual y
el don de gentes de Pablo, como el de
tantos cristianos, es madera que
permite al Espíritu Santo encender el
fuego de Jesucristo en muchos
corazones. Este pasaje de la vida de
san Pablo, en fin, enseña mucho
sobre cómo proceder en una cultura
que a veces ha perdido hasta el
mismo lenguaje para nombrar a
Dios.

Todo para todos



Las palabras y la vida de un cristiano
puedan resultar a veces
escandalosas, no porque haga nada
malo, sino por contraste con lo que
se considera como socialmente
aceptable. Ciertamente, su modo de
vivir puede poner en evidencia, aun
sin pretenderlo, la forma de vida de
muchas personas: en sus relaciones
afectivas, en ciertos hábitos
profesionales, en modos de
divertirse. Formas y hábitos que no
solo reciben la aprobación del sentir
común, sino que a veces se han
convertido en derechos exigibles
jurídicamente.

En este contexto, es factible que una
persona se pueda sentir juzgada y
despreciada en su corazón ante una
afirmación como esta de san Pablo:
«No os dejéis engañar: ni fornicarios,
ni idólatras, ni afeminados, ni
sodomitas, ni ladrones, ni avaros, ni
borrachos, ni insultadores, ni
saqueadores heredarán el reino de



Dios» (1 Co 6,9). Estas palabras
pudieron escandalizar a algunos de
los corintios que las recibieron, y
seguramente siguen haciéndolo hoy.
Los cristianos vivimos de afirmación,
y los modos de hablar pueden
cambiar en función de los momentos
o de los interlocutores; pero no
podemos hacer como aquellos
maestros que dicen lo que cada uno
querría oír (2 Tm 4,4). Ya el profeta
Isaías escribía «¡Ay de los que llaman
bien al mal y mal al bien, que tienen
las tinieblas por luz y la luz por
tinieblas, que tienen lo amargo por
dulce y lo dulce por amargo! (Is 5,20).

A la vez, nuestro testimonio de la
verdad no se puede reducir a la
denuncia del mal: el Evangelio es
ante todo anuncio del amor
incondicional de Dios por cada uno.
Las mismas palabras de san Pablo no
se limitan a una enunciación
condenatoria de vicios y pecados;
tras esas líneas fuertes, añade: «Así



erais algunos de vosotros: pero os
lavasteis y fuisteis santificados y
fuisteis justificados gracias al
nombre de Jesucristo y gracias al
Espíritu de nuestro Dios» (1 Co
6,10-11).

Quizá hoy más que nunca percibimos
cómo «la tarea evangelizadora se
mueve entre los límites del lenguaje
y de las circunstancias. Procura
siempre comunicar mejor la verdad
del Evangelio en un contexto
determinado, sin renunciar a la
verdad, al bien y a la luz que pueda
aportar cuando la perfección no es
posible. Un corazón misionero sabe
de esos límites y se hace “débil con
los débiles […] todo para todos” (1 Co
9,22)»[9]. Quien vive de una profunda
amistad con Dios y con los demás
puede dejarse conquistar por la
verdad y manifestarla libremente y
con cariño, acompañando a los
demás por un plano inclinado. Es
verdad, «el santo, para la vida de



tantos, es “incómodo”. Pero eso no
significa que haya de ser
insoportable. —Su celo nunca debe
ser amargo; su corrección nunca
debe ser hiriente; su ejemplo nunca
debe ser una bofetada moral,
arrogante, en la cara del prójimo»[10].

Hoy como ayer, para acceder a la
misericordia de Dios es necesario
golpearse el pecho y reconocerse
pecador, cosa que requiere a veces
un recorrido lento y paciente,
primero en cada uno de nosotros…
Qué importante es que, a lo largo de
la vida, todos podamos tener al lado
amigos que, a la vez que nos
comprenden, nos iluminan con
palabras verdaderas. Porque solo la
verdad nos hace libres; solo ella
puede liberarnos el corazón (cf. Jn
8,32), solo con ella viene realmente la
alegría. Y eso es lo que significa
evangelizar: «se trata siempre de
hacer feliz, muy feliz, a la gente»,



porque «la Verdad es inseparable de
la auténtica alegría»[11].

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Círculo de lectores, Barcelona 2011,
209-211.

[2] San Josemaría, Camino, n. 34.

[3] San Josemaría, Via Crucis, 7.4.

[4] San Josemaría, Cartas, VI.1973, n.
12.

[5] Camino, n. 54.

[6] Forja, n. 103.

[7] San Josemaría, Surco, n. 46.

[8] Cfr. Camino, nn. 396 y 397.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, n. 44.

[10] Forja, n. 578.

[11] Surco, n. 185.



Carlos Ayxelá y José María
García

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/muy-

humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-
palabras-verdaderas/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/
https://opusdei.org/es-do/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/
https://opusdei.org/es-do/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/
https://opusdei.org/es-do/article/muy-humanos-muy-divinos-xiv-para-dar-luz-palabras-verdaderas/

	Muy humanos, muy divinos (XIV): Para dar luz, palabras verdaderas

