
opusdei.org

“La ley que con más
frecuencia usamos,
la más democrática
de todas, es la ley
natural”

Entrevista realizada por Corina
Dávalos a la Prof. Ana Marta
González, Directora de las XLIV
Reuniones Filosóficas: “La ley
natural”, Universidad de
Navarra, Pamplona 27-29 de
marzo de 2006.

28/03/2006



No todas las leyes están escritas en
un pesado tomo de hojas
amarillentas, ni se expresan siempre
en artículos como los que leemos en
el BOE o en el código penal. La ley
que con más frecuencia usamos, la
más democrática de todas es la ley
natural.

Así lo explica la Profesora de Ética de
la Universidad de Navarra, Ana
Marta González, quien ha organizado
las XLIV Reuniones Filosóficas, un
Congreso Internacional que se
celebra del 27 al 29 de marzo, este
año sobre el tema “La ley natural”.

La ley natural no está escrita en un
código, aunque por sí misma está
llamada a inspirar las legislaciones
positivas. Se trata más bien de una
mentalidad formada a partir de unas
intuiciones morales básicas de las
que vamos sacando conclusiones
para dirigirnos en la vida. A veces



sacamos conclusiones acertadas, y
otras veces no tanto.

Eso no convierte la ley natural en un
asunto puramente subjetivo o
privado, precisamente porque esos
principios son comunes a todos, más
allá de las diferencias que
percibimos entre unos y otros. A lo
largo de la historia, la convicción de
que la común humanidad ofrece
razones públicas relevantes para la
ética y el derecho se ha expresado de
diversas maneras –hoy suele
reflejarse en el lenguaje de los
derechos humanos: en contra de lo
que a veces se argumenta, los
derechos humanos no son
simplemente un producto occidental:
aunque su formulación histórica
haya tenido lugar en Occidente, los
contenidos a los que apuntan
recogen valores universales, de cuyo
respeto depende, en general, el
respeto a la dignidad humana. De
aquella universalidad y de ese



respeto nos habla también la ley
natural, que es, con diferencia, la
teoría ética más recurrente, a la hora
de expresar la existencia de unos
principios morales universales.

Más allá de las controversias
académicas, tanto la referencia a una
ley natural como la referencia a los
derechos humanos recogen una idea
fundamental: hay criterios morales
que preceden a nuestros acuerdos
convencionales, que son anteriores
incluso a nuestras diferencias de
credo, cultura, nación o partido.

Hablar de ley natural es hablar de
unos principios morales básicos,
cuya vigencia no depende de
ninguna autoridad política o
eclesiástica, pues precede a una y a
otra. Podríamos decir que la ley
natural la llevamos puesta, por el
solo hecho de ser humanos.
Precisamente por eso la ley natural
es más democrática que la misma



democracia, y constituye la base para
un auténtico “diálogo de
civilizaciones”.

¿Por qué hay entonces tantas ideas
distintas de la moral?

Porque la ley natural es un principio
muy básico: “Haz el bien y evita el
mal” en eso estamos todos de
acuerdo, porque somos seres
morales por naturaleza. El problema
viene cuando eso tan general se
concreta en situaciones distintas, de
lugar, de cultura, de tiempo. Acertar,
en la práctica, no es cuestión de
fórmulas hechas: es cuestión de
meter cabeza, de ponderar los bienes
que están en juego. Y ahí podemos
equivocarnos de muchas maneras.
Pero en lo fundamental estamos más
de acuerdo de lo que parece.

La mayor parte de nuestros
desacuerdos morales no se refieren a
la ley natural sino a su
materialización práctica en unas



determinadas circunstancias. No
discutimos acerca de si hemos de ser
justos o no. Discutimos sobre la
justicia de esta operación financiera,
de esta reducción de plantilla. No
discutimos sobre la necesidad de la
seguridad ciudadana: discutimos
sobre si se puede comprar la
seguridad al precio de la injusticia.
No discutimos sobre el derecho de
ciudadanía; discutimos sobre los
criterios que en un determinado
momento histórico definen la
condición de ciudadano... Entonces
entramos en terrenos más complejos,
y en los que, además, llevados por
nuestros intereses, podemos
engañarnos a nosotros mismos con
bastante facilidad.

La ley natural no ofrece una fórmula
mágica para solucionar todos estos
problemas. Sencillamente nos instiga
a obrar con rectitud, sin perder de
vista los distintos bienes que quedan
comprometidos en nuestros actos.



Conviene advertir que en esa tarea
no estamos solos, pues los demás,
con sus críticas y objeciones, nos
suelen llamar la atención acerca de
las cosas que, por inclinación
personal, tendemos a olvidar con
más facilidad.

La ley natural no hace superflua – ¡al
contrario!- la discusión racional
sobre los asuntos que nos conciernen
a todos, porque afectan tarde o
temprano a la calidad de la
convivencia. (En este sentido, es muy
de lamentar el bajo nivel del debate
político y social, donde las razones
quedan sistemáticamente sepultadas
bajo la demagogia y las estrategias de
manipulación).

Si somos capaces de prescindir de lo
que en cualquier controversia suene
a ofensa personal, hasta descubrir la
parte de razón que tienen los demás,
entonces nuestra percepción moral
se hace más fina y más justa:



quedamos en mejores condiciones
para obrar bien. Al final esto es lo
que pide la ley natural: obrar
conforme a la razón. Por eso hay que
apostar por la razón, pero una razón
en guardia contra sus propias
debilidades.

Si la ley natural no está en un
código, ¿dónde miro para acertar
con mis decisiones?

En moral no hay expertos, salvo los
que obran bien, y esos normalmente
no salen en los periódicos. Aristóteles
sugería mirar al hombre bueno. Hay
más de los que parece. Pero también
disponemos de un criterio negativo:
siempre que alguna conducta nos
parece objetable, es porque
consideramos que se ha postergado
un bien que debería haberse tenido
en cuenta, cuando no es que se ha
atentado de manera flagrante contra
él. La ley natural está operando en
nuestros juicios de conciencia:



cuando reprobamos la conducta de
un estafador, o de un matón, estamos
dando por hecho que estafar o
amenazar está mal. Y todos estamos
de acuerdo en eso. El problema está
en que algunos problemas morales
son bastante complejos, y para estar
a su altura, el juicio de conciencia
debe refinarse. Por eso, insisto,
necesitamos de los demás, de su
experiencia moral, a fin de
contrastar nuestras posturas y
rectificar nuestra visión unilateral.
La moral no es pura prescripción. Es
una forma de sabiduría. En este
sentido, nunca es algo netamente
privado. Todos aprendemos de todos
–ciertamente de unos más que de
otros.

La ley natural la defiende la Iglesia
Católica y curiosamente coincide
con su decálogo, ¿No es una
estrategia?



Que los cristianos defiendan la ley
natural no quiere decir que la ley
natural sea un asunto cristiano. Todo
el mundo sabe que la referencia a
una ley no escrita se encuentra de un
modo u otro en todas las culturas. En
Occidente contamos con ejemplos
clásicos, tomados de la literatura, de
la historia, de la filosofía, que sería
largo enumerar aquí: basta pensar
en la Antígona de Sófocles, o en la
discusión sobre si hay algo justo por
naturaleza, que ocupó a los sofistas
en el siglo V antes de Cristo; por no
hablar de la ética estoica: los estoicos
son los que más explícitamente han
apelado a una ley natural.

La historia de las culturas y del
pensamiento muestra que la ley
natural no es un asunto
específicamente cristiano. Pongo
empeño en decir cristiano, y no
simplemente católico, porque, como
es sabido, hay varias tradiciones de
ley natural específicamente



protestantes. Por lo que a la Iglesia
Católica se refiere, es verdad que
habla de la ley natural, entre otras
cosas porque Jesucristo mismo, al
hablar del matrimonio, remite a un
orden moral originario, derivado de
la Creación, y que vale para todo
hombre, no importa la fe que
profese. En este sentido, la Iglesia
reconoce en la ley natural una huella
del plan original de Dios sobre el
hombre, una verdad básica que
permite enlazar con la plenitud de la
verdad sobre el hombre, que la
Iglesia descubre en Jesucristo.

Por esa razón, San Pablo no tiene
inconveniente en hablar de la ley
natural y de relacionarla, no con el
Decálogo –que valía para los judíos-
sino con la conciencia, justo cuando
se refería a personas que no
profesaban ni la religión judía ni la
cristiana.



La cuestión, para Pablo, no es que la
ley natural coincida con el Decálogo,
sino, más bien, que el Decálogo
expresa por escrito y con más
contundencia verdades de la ley
natural que pueden oscurecerse por
diversos motivos. En ese sentido, sí
puede ocurrir que los judíos y los
cristianos encuentren en la
Revelación una garantía o una fuente
de conocimiento suplementaria de lo
que, en realidad, todo hombre puede
descubrir en su conciencia y en su
relación con los demás. Sobre esta
base sí podría suceder que, en la
práctica, los cristianos se
pronunciaran con mayor convicción
sobre asuntos en los que otros
manifiestan menos certeza: obrando
así los cristianos no pretenden
ponerse por encima de las leyes:
simplemente ejercen su derecho de
ciudadanía, opinando sobre lo que
les parece que hace más justa y
solidaria una sociedad. Pero eso no
autoriza a considerar la apelación a



la ley natural como una estrategia o
un complot encaminado a imponer
subrepticiamente la fe cristiana o a
sojuzgar las conciencias.

Confieso que la sospecha sistemática
me produce cansancio. Hay que
desembarazarse de prejuicios: sólo
puede haber verdadero diálogo
cuando atendemos a las razones y no
tanto a quién dice qué. Al cabo del
día oímos muchas cosas. Algunas nos
parecen adecuadas, otras no. La
cuestión no es quién habla de la ley
natural y si tiene motivos personales
para hacerlo. La cuestión es si lo que
dicen nos parece sensato o no. En
todo caso, considerada en sí misma,
la ley natural no es un asunto
cristiano. Es un asunto
profundamente humano, en el que
todos podemos coincidir. Por eso la
ley natural es también hoy un punto
de encuentro entre todos: creyentes
de las distintas religiones y no
creyentes; es lo que tenemos en



común, a partir de lo cual podemos
construir.

¿Es compatible la ley natural con
la democracia y la tolerancia?

Sin reconocer una ley natural la
democracia se convierte en tiranía y
la tolerancia y la dignidad humana
terminan convirtiéndose en palabras
vacías, que se rellenan con cualquier
contenido arbitrario. Es un ejemplo
muy manido, pero viene bien
recordar que Hitler subió al poder
por unas elecciones democráticas, y
decía de sí mismo que no había en el
mundo jefe de Estado más
representativo de su pueblo. Los
procedimientos democráticos son
importantes –entre otras cosas
porque no son meros
procedimientos-, pero no se
sostienen solos, ni garantizan por sí
solos la legitimidad moral de un
régimen. La legitimidad moral de un
régimen depende de si salvaguarda o



no efectivamente el bien humano. Y
esto no puede hacerse sin respetar la
ley natural. Ésta es una ley no
escrita, pero ha de inspirar las leyes
escritas.

Como ley no escrita, basada en la
común naturaleza humana, la ley
natural es más democrática que la
democracia. No es una frase bonita.
Lo que nos hace iguales en primer
término es el hecho de que todos
somos humanos, de que poseemos la
misma naturaleza y reconocemos la
misma “ley” que nos prescribe hacer
el bien y evitar el mal. Ciertamente,
esto solo no basta para constituir un
régimen político. En este sentido, la
misma ley natural nos impulsa a
concretar los modos de organizar
nuestra convivencia. La democracia
es uno de esos modos, posiblemente
el más adecuado a la igualdad
fundamental de todos los hombres.



Pero la democracia misma puede
corromperse. Desde luego se
corrompe cuando se opera al margen
de los procedimientos que protegen
la naturaleza del régimen,
impidiendo, por ejemplo, que la
misma democracia degenere en
tiranía. Pero se corrompe también
cuando se debilita el compromiso de
los ciudadanos con el bien del
hombre. Esto ocurre siempre que se
promulgan leyes que atentan contra
los bienes fundamentales, de los que
depende la integridad humana. En
definitiva, siempre que se atenta
contra la ley natural.

Por lo demás, no hay que olvidar
que, de no ser por la existencia de
una ley no escrita, de una ley
natural, las mismas apelaciones a la
democracia pueden convertirse en
una excusa para la tiranía de la
mayoría. En efecto: la existencia de
una ley natural es lo que nos permite
distinguir entre leyes justas e



injustas, o lo que nos permite pensar
que una determinada ley, tal vez
justa en sí misma, sin embargo no
debe aplicarse en un caso
determinado: la equidad de nuestros
juicios depende de que sepamos
reconocer el espíritu con el que fue
escrita una ley, y por tanto sepamos
advertir en qué medida es pertinente
o no aplicarla en un caso concreto. Si
no tuviéramos un sentido natural de
justicia y equidad, no podríamos
hacer tal cosa. (Con ello no
debilitamos ni por un instante la
seguridad jurídica. Todos somos
iguales ante la ley. Pero la justicia no
termina en la simple promulgación
de la ley, sino con el juicio del juez,
que dictamina si en este caso
concreto, en el que concurren tales y
tales circunstancias, se nos puede
aplicar o no una determinada ley).

Por lo que se refiere a la tolerancia,
se ha de tener en cuenta que el
objeto de la tolerancia no es lo bueno



sino lo malo, o lo que se percibe
como malo, con razón o sin ella: uno
tolera aquello con lo que no
simpatiza por cualquier motivo.
Toleramos lo que, por cualquier
motivo, no podemos querer
positivamente. Con todo, como ya
indicaba Tomás de Aquino, un cierto
grado de tolerancia es necesario para
la convivencia, siempre y cuando los
males que se toleran no sean tan
graves que comprometan seriamente
el bien común, porque en ese caso, la
tolerancia, lejos de facilitar la
integración de la sociedad, aceleraría
su descomposición.

Por ejemplo, no cabe tolerar
impunemente el terrorismo, porque
la violencia no es un instrumento
político legítimo: si el diálogo político
supone igualdad, en este caso la
igualdad está amenazada porque
uno tiene armas. En general, toda
capitulación en el terreno de la
justicia –arbitrariedad, impunidad,



mentira- acarrea inevitablemente el
descrédito de las instituciones y la
debilitación de los vínculos
propiamente políticos. Esto es claro
cuando hablamos de la corrupción: si
en un Estado disminuye la
mentalidad institucional a favor del
compadreo y el amiguismo, decae la
necesaria confianza en los poderes
públicos: se llega a la situación
vulgarmente conocida como
“república bananera”: decisiones
importantes se toman por
procedimientos insólitos, con
nocturnidad y alevosía, sin respetar
el tiempo prescrito para que los
debates sean públicos y
transparentes. Algo similar ocurre
cuando la veracidad es
sistemáticamente atropellada por la
demagogia. La demagogia consiste
en decirle al pueblo lo que le gusta
oír, incluso mentiras, con tal de
ganar su favor, o desviar su atención
de otros problemas. Esa situación no
es sostenible a largo plazo, ni



siquiera mediante el recurso a
grandes poderes mediáticos. Porque
la justicia y la verdad siempre se
abren paso, al menos en la
conciencia de la gente.

La ley natural define el ámbito de la
tolerancia: si en una sociedad se
atenta sistemáticamente contra la ley
natural, el resultado no es más
tolerancia, sino menos. Rechazar la
ley natural es rechazar las bases para
cualquier diálogo razonable sobre las
leyes que han de regular nuestra
convivencia. Es renunciar a los
principios que permiten distinguir
leyes y procedimientos justos de
leyes y procedimientos injustos.

Ha dicho que la ley natural protege
bienes fundamentales, de los que
depende la integridad humana:
¿De qué bienes se trata? ¿Y cómo
los protege?

Obviamente no los protege como la
ley positiva, que dispone de



sanciones para quien la incumple. La
ley natural no opera así. Realmente,
es una ley muy respetuosa con la
libertad: no tiene más eficacia que la
que nosotros libremente le queramos
reconocer. Pero no hace falta ser
muy listo para advertir que de ese
reconocimiento depende en gran
medida nuestro propio bien y el bien
común de la sociedad.

Por ejemplo, el respeto a la vida
propia y ajena es una exigencia
moral que experimentamos todos en
el fondo de nuestra conciencia. En
ese sentido podemos decir que la ley
natural protege el bien de la vida
humana, porque prohíbe negociar
con ella, o manipularla como si se
tratara de un bien de consumo
cualquiera.

La ley natural nos invita también a
buscar la verdad sobre nosotros
mismos, y a procurar la convivencia
presidida por la paz y la justicia.



Parecen principios muy vagos, pero
sus implicaciones prácticas son muy
concretas. En Occidente han
alcanzado una formulación positiva
en declaraciones de derechos
humanos o en la forma de derechos
fundamentales, como el derecho a la
libertad de pensamiento y de
religión, el derecho a la educación, a
la información etc.

Me sorprende que, a lo largo de la
entrevista, no haya hecho mención
en ningún momento de la relación
entre ley natural y familia o ley
natural y sexualidad, porque es
quizá una de las cuestiones más
controvertidas. Por ejemplo:
¿existen modelos familiares más
adecuados que otros? Por otro
lado, es algo sabido que la
concepción acerca del sentido de la
sexualidad ha cambiado
drásticamente desde las
revoluciones del 68. Desde luego,
reducir la sexualidad a la



reproducción de la especie es, por
lo menos, una provocación y
supone el olvido de su sentido libre
y personal. Además, la sexualidad
es precisamente uno de los
ámbitos en que hoy en día tiene
menos sentido hablar de “lo
natural”. ¿Qué tiene que decir a
todo esto?

Su pregunta es razonable. Debo
confesar que no he tratado ese
aspecto de la ley natural para no
herir sensibilidades, pues, según
Tomás de Aquino, pertenece a la ley
natural “que uno no ofenda a
aquellos con los que debe
conversar”. Por supuesto, eso no
quiere decir que no haya que
abordar el tema; quiere decir
únicamente que, por lo general, es
mejor abordarlo en un contexto en el
que la sinceridad no hiere, es decir,
entre amigos. Entre amigos tiene
sentido hablar de estas cosas, que
por tocar tan de cerca la propia



intimidad, tienden a desvirtuarse
cuando se convierten en espectáculo.
Reconozco que la trivialización de la
sexualidad en nuestra sociedad me
resulta repugnante: se me antoja
como algo postizo. Me parece que
para desembarazarse del
puritanismo, que hace de la
sexualidad algo innombrable, no
hace falta caer en el extremo
opuesto, que hace de ella algo
irrelevante. Desde luego, si este fuera
el resultado de la revolución sexual,
lo que habríamos logrado no es la
personalización de la sexualidad,
sino todo lo contrario. Sin duda,
como bien dice usted, el amor es un
acto personal y libre: por eso se
dirige a una persona singular y no
indistintamente a cualquier hembra
o macho de la especie.

Es evidente que obrar conforme a la
ley natural no significa someter el
significado personal de nuestros
actos a los objetivos anónimos de la



especie: en ese caso las acciones
humanas no se distinguirían de la
actuación instintiva de los animales.
Pero subrayar el significado personal
de la sexualidad no significa tampoco
caer en el extremo opuesto, que hace
de la sexualidad humana una
realidad significativamente neutra,
capaz de recibir las orientaciones
más heterogéneas como si tal cosa no
tuviera repercusiones en la propia
armonía interior. Me temo que este
modo de ver las cosas descansa en
un cierto espiritualismo, que
considera la corporalidad como algo
accidental a la persona. Y, a la vez,
un cierto naturalismo, que trata el
cuerpo humano como un trozo
cualquiera de materia. Es preciso
reconocer a la persona en su
naturaleza. No es posible respetar al
hombre sin respetar su naturaleza y
ahí va incluida la sexualidad.
Manipular la sexualidad es
manipular al hombre.



En cualquier caso, esta materia deja
de ser una cosa para tratar
exclusivamente entre amigos, y
comienza a ser un asunto
políticamente relevante cuando las
conductas sexuales empiezan a tener
trascendencia pública. En ese
momento puede y debe abordarse
desde la perspectiva de la justicia.
Esto es obvio siempre que hablamos
de “delitos contra la libertad sexual”.
Pero también lo es cuando
afrontamos el tema de los “diversos
modelos familiares” y su repercusión
social. Pienso, ante todo, en la
controvertida equiparación de las
uniones homosexuales al
matrimonio. Es evidente que esta
equiparación sólo puede ser
meramente formal, en el plano de los
roles sociales, y que no alcanza a la
naturaleza misma de la relación: de
lo contrario, si fuera lo mismo, no
habría sido preciso introducir la
nomenclatura “progenitor a” y
“progenitor b”, y podríamos seguir



hablando tranquilamente de padres
y madres. Pero no podemos, porque
no es verdad. Y, en honor a la verdad,
uno de los puntos que más me
preocupan de la actual situación es la
violencia que se está haciendo a las
palabras, en particular a la palabra
matrimonio, porque eso se llama
manipulación, sin más
cualificaciones. Mire, la justicia
consiste en dar a cada uno lo suyo,
esto es, “su derecho”. Pero dar a cada
uno lo suyo no significa dar a todos
lo mismo. Significa únicamente que a
la hora de asignar bienes las
diferencias entre unas personas y
otras han de estar justificadas: una
cosa es regular legalmente la
convivencia entre personas –lo cual
puede ser necesario- y otra redefinir
la institución del matrimonio,
especialmente cuando se presenta
como inocuo (a mi entender no sin
cierto cinismo) lo que constituye
probablemente la mayor revolución
social de los últimos decenios. En



este contexto viene bien citar a
Cicerón: no existe en absoluto la
justicia, si no está fundada sobre la
naturaleza; si la justicia se funda en
un interés, otro interés la destruye. ( 
Sobre las Leyes , I, 15).

Sin embargo, ¿No es la ley natural
un caso de "falacia naturalista", es
decir, el intento de fundamentar
los valores morales (el deber) en
hechos o propiedades naturales (el
ser)? ¿No es eso subordinar la
ética a la ciencia, ya que ésta es la
única capaz de proporcionar
conocimientos acerca de la
naturaleza del ser humano? ¿No
reside precisamente la fuerza
normativa de la ética en que sus
principios proceden de la razón y
no de la constitución biológica, que
-en mayor o menor medida- es
resultado de la evolución? ¿No es,
por tanto, la ley natural una
postura ética ya suficientemente
refutada y superada?



Las preguntas que me dirige están
efectivamente concatenadas. Sin
embargo, me parece que no debemos
dar por hecho que los lectores
conocen lo que es la “falacia
naturalista”: esta expresión, original
de Sidgwick (1838-1900), fue
empleada por el filósofo británico G.
E. Moore (1873-1958) para denunciar
todas aquellas teorías éticas que
pretendían dar un contenido
concreto al predicado “bueno”. Por
ejemplo: si tú dices que lo bueno es
lo sano, o lo más evolucionado, o lo
que sirve a la supervivencia, etc.,
entonces naturalizas el significado de
bueno. A juicio de Moore, cuando
usamos la palabra “bueno” en ética
no queremos decir nada de eso. Por
esa razón él insistía en que “bueno”
es una cualidad “indefinible y
simple”, es decir, una cualidad que
no se puede reducir a otras
cualidades más simples todavía.
Hacerlo significaría incurrir en esa
falacia.



Pero Moore daba varias versiones de
esa falacia, una de las cuales
reproducía una objeción que David
Hume había dirigido ya en el siglo
XVIII a las teorías éticas precedentes,
sobre todo de tipo racionalista. Estas
teorías solían presentarse haciendo
afirmaciones sobre la naturaleza
humana, por ejemplo, que la
naturaleza humana es racional, para
luego concluir que se debía actuar de
una determinada manera: por
ejemplo, que se debe obedecer la ley
natural. Hume, no sin ironía, replicó
que él no veía de qué modo se
pasaba de lo primero a lo segundo:
de enunciados que describen cómo
son las cosas, a enunciados que nos
dicen cómo deben ser. A esto se le ha
llamado “ley de Hume”, y
efectivamente se puede tomar como
una de las posibles versiones de la
falacia naturalista, porque significa
que los enunciados éticos –relativos a
valores o deberes- no se pueden
extraer ni reducir a enunciados



científicos, que se refieren a
cuestiones empíricamente
certificables.

Hasta ahí la objeción. La cuestión
que usted me pregunta es: ¿sucumbe
la ley natural ante la falacia
naturalista? La respuesta es un
rotundo no. De hecho, no son pocas
las voces que, entre tanto, han
llamado la atención sobre la falacia
implícita en la “ley de Hume” y en la
propia “falacia naturalista”.

Esta falacia consiste en tomar como
si fuera real una fractura entre
hechos y deberes, que es en sí misma
de orden epistemológico. En la
realidad no hay puros hechos ni
puros deberes: tanto hechos como
deberes constituyen abstracciones
que hacemos nosotros a partir de
una realidad que, se mire como se
mire, se nos presenta como cargada
de valor. En efecto, ni la realidad
misma, ni las acciones humanas, son



puros hechos vacíos de sentido, como
no son tampoco deberes o valores
puros, carentes de engarce en la
realidad. Un crimen de cualquier
tipo se presta naturalmente a una
valoración moral negativa, que se
manifiesta de modo inmediato en
una reacción de desaprobación o de
ira: sólo abstrayendo del sentido
inmediato de esta reacción puedo yo
“disecar” el hecho de su valor
(moralmente negativo).

El ejemplo –que tomo de Hume- es
por sí solo significativo de que ciertas
realidades no se ajustan del todo ni a
la noción de “hecho” ni a la de
“deber”. Me refiero a las
inclinaciones, a los sentimientos –de
los que tanto uso hace el propio
Hume. Se puede decir lo que se
quiera pero las inclinaciones no son
hechos neutrales. Sin duda, una
inclinación puede satisfacerse o no, y
puede haber motivos muy
razonables para una cosa o la



contraria, pero de por sí no es un
hecho neutral: una inclinación
apunta de suyo a un bien que puede
ser reconocido por la razón y
asumido en consecuencia, o por el
contrario desestimado por ella.

Hasta aquí la respuesta a la primera
de las preguntas. ¿Cuál era la
segunda?

La segunda planteaba que hablar
de una ley natural significa
subordinar la ética a la ciencia,
porque sólo ella puede
proporcionar conocimientos sobre
cómo es el hombre.

En realidad, esta pregunta descansa
en dos equívocos: el primero, me
parece, consiste en pensar que la ley
moral natural es como las leyes
naturales de la ciencia moderna. El
segundo procede de pensar que sólo
la ciencia moderna nos ofrece
conocimientos sobre cómo es el
hombre. Empiezo por el segundo: la



ciencia, indudablemente, puede
proporcionar conocimientos con
influencia en la práctica, pero no es
ella misma un saber normativo.
Pongo un ejemplo: para saber que
matar está mal no hace falta
consultar a un médico. Sin embargo,
el conocimiento del médico puede
ser relevante a la hora de enjuiciar si
esta persona está o no está muerta y,
por tanto, podemos proceder o no a
un trasplante. Como es sabido, los
criterios para diagnosticar la muerte
han variado. Pero no ha variado, ni
puede hacerlo, el juicio moral según
el cual matar a un ser humano está
mal, aunque sea para salvar a otro.
Otro ejemplo: la justicia consiste en
dar a cada uno lo suyo, pero,
especialmente en el caso de la
justicia distributiva, la
determinación de lo suyo, por
ejemplo, mediante una determinada
ley fiscal, en sociedades complejas no
es una tarea sencilla y en eso,
ciertamente, son relevantes los datos



que puedan proporcionar las
ciencias sociológicas. Pero esos datos
no modifican la naturaleza de la
justicia.

La ciencia no es un saber
directamente normativo de la acción.
Lo es sólo en cuanto incorporado a
un razonamiento ético. En cambio
los razonamientos éticos sí son
normativos. Y lo son aunque sus
directrices sean violadas con tanta
frecuencia. En eso precisamente se
advierte la diferencia entre la ley
moral natural y las leyes naturales de
las que habla la ciencia: las leyes
físicas sólo se pueden formular sobre
la base de regularidades empíricas,
de tal manera que si se comprueba
una excepción ya no puede
propiamente hablarse de ley. En
cambio, las leyes morales a menudo
son conculcadas en la práctica, y no
por ello desaparecen.



Por ejemplo: la ley de la gravedad se
cuestionaría, o se limitaría su esfera
de aplicación, si encontráramos
algún caso en el que los graves no
cayeran hacia abajo. En cambio, del
hecho de que los hombres roben no
se sigue que la ley moral que prohíbe
el robo haya perdido su validez. Esto
se debe a que la ley moral natural no
es una ley que descubramos o
impongamos en la naturaleza, sino
una ley que descubrimos en nuestra
propia razón, en tanto que es
directiva de nuestro
comportamiento.

Eso enlaza con una de mis
preguntas anteriores: la fuerza
normativa de la ética reside en que
sus principios proceden de la
razón, no de la naturaleza.
Después de todo, nuestra biología
es resultado de la evolución.

Otra vez me veo obligada a matizar.
Es cierto que la fuerza normativa de



la ética procede de la razón, pero eso
no significa que la naturaleza no
tenga nada que decir en ética. Lo que
ocurre es que hemos de precisar qué
entendemos por naturaleza.

Según parece, usted –y es
perfectamente comprensible-
entiende por naturaleza únicamente
la biología. Yo no tendría
inconveniente en admitir esto,
siempre y cuando advirtiéramos que
el saber sobre la vida no puede
limitarse a exponer procesos
causales –esta secuencia de
aminoácidos produce esta proteína,
cuando se dan tales circunstancias,
etc.- sino que ha de incluir además
una referencia al sentido de tales
procesos. Aunque la biología siempre
ha advertido que su objeto –lo
orgánico- no puede explicarse
causalmente, ha experimentando
también cierto rubor a la hora de
introducir conceptos teleológicos, en
los que se hace referencia al sentido.



Por eso ha preferido hablar de
teleonomía en lugar de teleología. Al
margen de los debates
epistemológicos propios de la ciencia
biológica, lo que a mí me interesa
señalar aquí es que el saber sobre la
vida no puede limitarse a un saber
causal, sino que ha de incluir
referencia al sentido de los procesos
vitales. Esto es importante, porque la
referencia a un sentido ya nos
introduce en un terreno éticamente
relevante. A eso me refería más
arriba cuando hablaba de que la
realidad no es un conjunto de hechos
vacíos de valor y de sentido.

Y me parece que no es muy
aventurado decir que el sentido de
los procesos vitales es servir a la
vida, y a la vida buena de los seres
vivos de los que se trate en cada caso.
La familiaridad con el pensamiento
evolutivo nos ha llevado a privilegiar
el proceso sobre las especies, como si
las especies no fueran más que pasos



en una cadena sin fin. Pero cada
especie, cada forma, es un fin para sí
misma. Y esto es cierto con mucha
más razón del ser racional, que no es
sólo un fin para sí mismo , sino, como
dijo Kant, un fin en sí mismo .

Ciertamente, la razón nos abre al
ámbito del valor. Nos enseña a
reconocer que la génesis de un
proceso no coincide con su sentido:
que la belleza de un cuadro es
independiente del proceso que
condujo a su realización; que la
verdad de una ecuación es
independiente de las neuronas que
he tenido que emplear en resolverla;
que los derechos humanos tienen
validez más allá de Europa aunque
su génesis –o su formulación- haya
sido europea.

Sin duda, coincido con usted en que
la naturaleza no es normativa de por
sí: sólo puede ser normativa en la
medida en que nos hacemos cargo



intelectualmente de su sentido. Esto
es particularmente cierto cuando
pensamos en el papel que
desempeñan las inclinaciones
naturales en nuestro
comportamiento, pues son ellas las
que en primera instancia nos
descubren aspectos valiosos, nos
ponen en movimiento, nos llevan a
actuar.

Ciertamente, las inclinaciones, por sí
solas no bastan para dirigir una
conducta tan compleja como la
nuestra. Obrar bien requiere
introducir orden en nuestros actos y
deseos, para lo cual es indispensable
preguntar a dónde nos llevan
nuestras inclinaciones, anticipar sus
fines, sus objetos, y valorarlos, todo
lo cual es una obra de la razón.

Me interesa subrayar que todo esto
es algo que hacemos en la vida
ordinaria, cuando tras experimentar
la atracción de un objeto lo



examinamos, y, a resultas de esta
operación, lo aceptamos o lo
descartamos como objeto de nuestra
intención, o bien lo retenemos como
algo valioso, pero para ser realizado
en otro momento, en otras
circunstancias. Este proceso,
implícito en nuestras decisiones, es
significativo de que nuestra conducta
no está determinada por nuestras
inclinaciones, pero es significativo,
también, de que nuestras
inclinaciones proporcionan el
sustrato básico a partir del cual nos
resulta posible proponernos
objetivos e intenciones.

De modo que en la ley natural
interviene, ciertamente, la razón,
pero también la naturaleza,
entendiendo por naturaleza no una
constitución biológica azarosa,
subproducto casual de un proceso
evolutivo ciego, sino una instancia
tendencial diversificada en varias
tendencias cuyo sentido podemos



reconocer con nuestra inteligencia, e
incorporar en nuestras acciones. De
hecho obramos así. Y en esto
precisamente encuentra otro motivo
que justifica hablar de “ley natural”.

Si he entendido bien lo que dice, la
ley natural busca el sentido
normativo que tendrían las
tendencias naturales de los seres
humanos: ¿de qué modo lo hace?
¿Piensa usted que realmente existe
una esencia intemporal e
inmutable del ser humano? Si no
me equivoco, los desarrollos de la
etnografía y de la antropología
social de los últimos dos siglos más
bien subrayan la radical
diversidad de formas que adopta
lo humano en la historia y en las
culturas. ¿Considera sensato
seguir hablando hoy en día de algo
así como "lo natural" para todos y
cada uno de los seres humanos?



“ Entre nosotros, los hombres, que nos
hallamos entres las cosas
corruptibles, hay algo según la
naturaleza y, no obstante, todo es en
nosotros mutable, ya sea por sí mismo
o accidentalmente ” . Esto escribe
Tomás de Aquino en su comentario a
la Ética a Nicómaco . Y, por cierto, no
con la idea de relativizar la
existencia de principios morales
universales. Mantener que el
hombre tiene una naturaleza no
significa que no esté sujeto a cambio.
Es evidente que la naturaleza
humana se da de diversas maneras,
no sólo en razón de circunstancias
históricas, sociales o culturales, sino
también en razón de circunstancias
personales. Para el teórico de la ley
natural, la diversidad humana no
representa un problema: son modos
diversos de encarnar los mismos
principios.

Pero las palabras de Santo Tomás, en
ese contexto, no se refieren



únicamente a esta clase de variación.
Tomás de Aquino sabe que hay otra
clase de variación que sí contradice
la ley natural. A ella se refiere a
menudo cuando, refiriéndose a Julio
César en la Guerra de las Galias,
anota que “los germanos no
consideraban ilícito el robo”. La
verdad es que desconozco qué
concepción de la propiedad tenían
los germanos –este es el tipo de
estudios etnológicos que permitirían
apreciar con más justicia si lo que
Julio César consideraba robo
efectivamente lo era. En todo caso,
Tomás de Aquino suele apuntar este
ejemplo cuando habla de la
posibilidad de que algunas
conclusiones de la ley natural
puedan verse oscurecidas en la
práctica, ya sea a causa de los malos
hábitos o de persuasiones falsas. Ya
digo: con independencia de que su
ejemplo sea acertado o no –sobre lo
cual, insisto, nos podría ilustrar un
análisis antropológico-social- me



parece que el pensamiento de fondo
es acertado: hay una clase de
variación sobre la ley natural que ya
no es, sencillamente, explicable como
modos diversos de realizar los
mismos principios morales, sino que
constituye una corrupción de la ley.
Pero, como decía más arriba, esto
pertenece a la esencia de las leyes
morales: a diferencia de las leyes
físicas, las leyes morales no
desaparecen por el hecho de verse
conculcadas.

En las últimas décadas, hemos
asistido en filosofía y teología a un
auge de la perspectiva
personalista, especialmente en
cuestiones morales. Desde el
personalismo se intenta corregir
una concepción excesivamente
legalista de la ética, subrayando la
preeminencia de la persona sobre
la ley. ¿Se ha modificado en este
debate el lugar de la ley natural en
la ética? ¿Son incompatibles la



teoría de la ley natural y el
personalismo? ¿Cómo se entiende
desde la ley natural la relación
entre persona y naturaleza?

Es cierto que durante siglos ha
prevalecido en Occidente una visión
un tanto legalista de la ética –y de la
teología moral. Y que ese legalismo
ha estado estrechamente vinculado a
diversas teorías de la ley natural.
Aunque, en honor a la verdad, ha
habido siempre contrapuntos a este
legalismo, que también se
presentaban como versiones de la ley
natural. De eso se ha ocupado
ampliamente Knud Haakonssen en
sus estudios. En realidad, hasta bien
entrado el siglo XVIII la filosofía
moral dominante giraba en torno a
una u otra versión de la ley natural –
aunque, por supuesto, tampoco
faltaban voces discrepantes. Algo
similar ocurría en la teología moral,
como ha puesto acertadamente de
manifiesto Servais Pinckaers. En



general se trataba de planteamientos
inspirados en versiones voluntaristas
y racionalistas de la ley natural, que
habían hecho de la ley, y no del bien,
el primer concepto moralmente
relevante. Sin embargo, como he
venido indicando desde el comienzo
de esta entrevista, lo que la ley
natural prescribe –al menos en su
formulación clásica, sistematizada
por Tomás de Aquino- es realizar el
bien. Para ello, el agente cuenta con
orientaciones externas –las leyes-,
pero esto no es suficiente: para
realizar acciones buenas, es preciso
“poner toda la carne en el asador”: es
preciso que el agente persiga
realmente obrar conforme a la
virtud. La virtud, dice Aristóteles, es
“lo que perfecciona a un agente y
hace perfecta su obra”. Por eso, en la
práctica hay una continuidad entre
obrar conforme a la ley natural y
obrar conforme a la virtud. Es este
último aspecto –la virtud- el que se
margina en las versiones legalistas



de la ley natural, las cuales ofrecen
una visión del obrar moral bastante
mezquino: obrar moralmente
quedaría reducido a cumplir una
serie de preceptos. La virtud sería
algo supererogatorio. Ciertamente,
un autor como Kant supo darse
cuenta de que el obrar moral
requiere un compromiso por parte
del agente, y por esa razón insistió en
la importancia de la intención. Con
todo, es precisamente con Kant como
el planteamiento legalista de la
moral alcanza su punto culminante:
el primer principio moral, en Kant,
no incluye una referencia al bien.
Kant propone obrar “de tal manera
que la propia máxima pueda
convertirse en una ley universal”, y
espera que de esa conformidad a la
universalidad de la ley se derive el
bien. En Kant, el bien moral es un
puro constructo de la razón. Antes de
que intervenga la razón, sólo habría
“bienes premorales”. Desde un punto
de vista clásico, esto es un disparate.



El bien moral es práctico, pero no un
puro constructo de la razón. La razón
concreta el contenido del bien, no lo
constituye por completo.

Sin duda, obrar bien entraña, en la
práctica, cumplir una serie de
preceptos, pero, desde el punto de
vista moral importa, y mucho, el
modo de hacerlo. Precisamente en el
modo de la virtud reside lo más
personal de la ética.

Pienso que el auge del personalismo
en los últimos años –especialmente
en círculos teológicos o del así
llamado “pensamiento cristiano”- se
debe a la necesidad de compensar la
deriva legalista de aquellas teorías de
la ley natural. Pero, cuando partimos
de una adecuada concepción de la
razón práctica, no es preciso poner
estos parches. Con ello no quiero
desacreditar los logros del
personalismo ético. Pienso que
muchos de esos logros pueden



enriquecer la teoría clásica de la ley
natural. En todo caso, no puedo
ocultar que, como teoría ética, la
teoría de la ley natural, en la medida
en que se integre con la razón
práctica clásica, me parece mucho
más racional y consistente, y, por
tanto, mucho más provechosa para la
teología.

Corina Dávalos // ZENIT

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-
mas-frecuencia-usamos-la-mas-

democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/

	“La ley que con más frecuencia usamos, la más democrática de todas, es la ley natural”

