opusdei.org

“La ley que con mas
frecuencia usamos,
la mas democratica
de todas, es la ley
natural”

Entrevista realizada por Corina
Davalos a la Prof. Ana Marta
Gonzalez, Directora de las XLIV
Reuniones Filosoficas: “La ley
natural”, Universidad de
Navarra, Pamplona 27-29 de
marzo de 2006.

28/03/2006



No todas las leyes estan escritas en
un pesado tomo de hojas
amarillentas, ni se expresan siempre
en articulos como los que leemos en
el BOE o en el codigo penal. La ley
que con mas frecuencia usamos, la
mas democratica de todas es la ley
natural.

Asi lo explica la Profesora de Etica de
la Universidad de Navarra, Ana
Marta Gonzalez, quien ha organizado
las XLIV Reuniones Filosoéficas, un
Congreso Internacional que se
celebra del 27 al 29 de marzo, este
afo sobre el tema “La ley natural”.

La ley natural no esta escrita en un
codigo, aunque por si misma esta
llamada a inspirar las legislaciones
positivas. Se trata mas bien de una
mentalidad formada a partir de unas
intuiciones morales basicas de las
que vamos sacando conclusiones
para dirigirnos en la vida. A veces



sacamos conclusiones acertadas, y
otras veces no tanto.

Eso no convierte la ley natural en un
asunto puramente subjetivo o
privado, precisamente porque esos
principios son comunes a todos, mas
alla de las diferencias que
percibimos entre unos y otros. A lo
largo de la historia, la conviccion de
que la comun humanidad ofrece
razones publicas relevantes para la
ética y el derecho se ha expresado de
diversas maneras -hoy suele
reflejarse en el lenguaje de los
derechos humanos: en contra de lo
que a veces se argumenta, los
derechos humanos no son
simplemente un producto occidental:
aunque su formulacion histérica
haya tenido lugar en Occidente, los
contenidos a los que apuntan
recogen valores universales, de cuyo
respeto depende, en general, el
respeto a la dignidad humana. De
aquella universalidad y de ese



respeto nos habla también la ley
natural, que es, con diferencia, la
teoria ética mas recurrente, a la hora
de expresar la existencia de unos
principios morales universales.

Mas alla de las controversias
académicas, tanto la referencia a una
ley natural como la referencia a los
derechos humanos recogen una idea
fundamental: hay criterios morales
que preceden a nuestros acuerdos
convencionales, que son anteriores
incluso a nuestras diferencias de
credo, cultura, nacion o partido.

Hablar de ley natural es hablar de
unos principios morales basicos,
cuya vigencia no depende de
ninguna autoridad politica o
eclesiastica, pues precede aunay a
otra. Podriamos decir que la ley
natural la llevamos puesta, por el
solo hecho de ser humanos.
Precisamente por eso la ley natural
es mas democratica que la misma



democracia, y constituye la base para
un auténtico “dialogo de
civilizaciones”.

¢Por qué hay entonces tantas ideas
distintas de la moral?

Porque la ley natural es un principio
muy basico: “Haz el bien y evita el
mal” en eso estamos todos de
acuerdo, porque somos seres
morales por naturaleza. El problema
viene cuando eso tan general se
concreta en situaciones distintas, de
lugar, de cultura, de tiempo. Acertar,
en la practica, no es cuestion de
formulas hechas: es cuestion de
meter cabeza, de ponderar los bienes
que estan en juego. Y ahi podemos
equivocarnos de muchas maneras.
Pero en lo fundamental estamos mas
de acuerdo de lo que parece.

La mayor parte de nuestros
desacuerdos morales no se refieren a
la ley natural sino a su
materializacion practica en unas



determinadas circunstancias. No
discutimos acerca de si hemos de ser
justos o no. Discutimos sobre la
justicia de esta operacion financiera,
de esta reduccion de plantilla. No
discutimos sobre la necesidad de la
seguridad ciudadana: discutimos
sobre si se puede comprar la
seguridad al precio de la injusticia.
No discutimos sobre el derecho de
ciudadania; discutimos sobre los
criterios que en un determinado
momento histérico definen la
condicion de ciudadano... Entonces
entramos en terrenos mas complejos,
y en los que, ademas, llevados por
nuestros intereses, podemos
engafiarnos a nosotros mismos con
bastante facilidad.

La ley natural no ofrece una formula
magica para solucionar todos estos
problemas. Sencillamente nos instiga
a obrar con rectitud, sin perder de
vista los distintos bienes que quedan
comprometidos en nuestros actos.



Conviene advertir que en esa tarea
no estamos solos, pues los demas,
con sus criticas y objeciones, nos
suelen llamar la atencién acerca de
las cosas que, por inclinacion
personal, tendemos a olvidar con
mas facilidad.

La ley natural no hace superflua - jal
contrario!- la discusion racional
sobre los asuntos que nos conciernen
a todos, porque afectan tarde o
temprano a la calidad de la
convivencia. (En este sentido, es muy
de lamentar el bajo nivel del debate
politico y social, donde las razones
quedan sistematicamente sepultadas
bajo la demagogia y las estrategias de
manipulacion).

Si somos capaces de prescindir de lo
que en cualquier controversia suene
a ofensa personal, hasta descubrir la
parte de razon que tienen los demas,
entonces nuestra percepcion moral
se hace mas fina y mas justa:



quedamos en mejores condiciones
para obrar bien. Al final esto es 1o
que pide la ley natural: obrar
conforme a la razon. Por eso hay que
apostar por la razon, pero una razon
en guardia contra sus propias
debilidades.

Sila ley natural no esta en un
codigo, ¢donde miro para acertar
con mis decisiones?

En moral no hay expertos, salvo los
que obran bien, y esos normalmente
no salen en los periddicos. Aristdteles
sugeria mirar al hombre bueno. Hay
mas de los que parece. Pero también
disponemos de un criterio negativo:
siempre que alguna conducta nos
parece objetable, es porque
consideramos que se ha postergado
un bien que deberia haberse tenido
en cuenta, cuando no es que se ha
atentado de manera flagrante contra
él. La ley natural estd operando en
nuestros juicios de conciencia:



cuando reprobamos la conducta de
un estafador, o de un maton, estamos
dando por hecho que estafar o
amenazar esta mal. Y todos estamos
de acuerdo en eso. El problema esta
en que algunos problemas morales
son bastante complejos, y para estar
a su altura, el juicio de conciencia
debe refinarse. Por eso, insisto,
necesitamos de los demas, de su
experiencia moral, a fin de
contrastar nuestras posturas y
rectificar nuestra vision unilateral.
La moral no es pura prescripcion. Es
una forma de sabiduria. En este
sentido, nunca es algo netamente
privado. Todos aprendemos de todos
—ciertamente de unos mas que de
otros.

La ley natural la defiende la Iglesia
Catolica y curiosamente coincide
con su decalogo, ¢(No es una
estrategia?



Que los cristianos defiendan la ley
natural no quiere decir que la ley
natural sea un asunto cristiano. Todo
el mundo sabe que la referencia a
una ley no escrita se encuentra de un
modo u otro en todas las culturas. En
Occidente contamos con ejemplos
clasicos, tomados de la literatura, de
la historia, de la filosofia, que seria
largo enumerar aqui: basta pensar
en la Antigona de Séfocles, o en la
discusion sobre si hay algo justo por
naturaleza, que ocup0 a los sofistas
en el siglo V antes de Cristo; por no
hablar de la ética estoica: los estoicos
son los que mas explicitamente han
apelado a una ley natural.

La historia de las culturas y del
pensamiento muestra que la ley
natural no es un asunto
especificamente cristiano. Pongo
empefio en decir cristiano, y no
simplemente catdlico, porque, como
es sabido, hay varias tradiciones de
ley natural especificamente



protestantes. Por lo que a la Iglesia
Catdlica se refiere, es verdad que
habla de la ley natural, entre otras
cosas porque Jesucristo mismo, al
hablar del matrimonio, remite a un
orden moral originario, derivado de
la Creacion, y que vale para todo
hombre, no importa la fe que
profese. En este sentido, la Iglesia
reconoce en la ley natural una huella
del plan original de Dios sobre el
hombre, una verdad bdsica que
permite enlazar con la plenitud de la
verdad sobre el hombre, que la
Iglesia descubre en Jesucristo.

Por esa razon, San Pablo no tiene
inconveniente en hablar de la ley
natural y de relacionarla, no con el
Decalogo —que valia para los judios-
sino con la conciencia, justo cuando
se referia a personas que no
profesaban ni la religion judia ni la
cristiana.



La cuestion, para Pablo, no es que la
ley natural coincida con el Decalogo,
sino, mas bien, que el Decalogo
expresa por escrito y con mas
contundencia verdades de la ley
natural que pueden oscurecerse por
diversos motivos. En ese sentido, si
puede ocurrir que los judios y los
cristianos encuentren en la
Revelacion una garantia o una fuente
de conocimiento suplementaria de lo
que, en realidad, todo hombre puede
descubrir en su conciencia y en su
relacion con los demas. Sobre esta
base si podria suceder que, en la
practica, los cristianos se
pronunciaran con mayor conviccion
sobre asuntos en los que otros
manifiestan menos certeza: obrando
asi los cristianos no pretenden
ponerse por encima de las leyes:
simplemente ejercen su derecho de
ciudadania, opinando sobre lo que
les parece que hace mas justa'y
solidaria una sociedad. Pero eso no
autoriza a considerar la apelacion a



la ley natural como una estrategia o
un complot encaminado a imponer
subrepticiamente la fe cristiana o a
sojuzgar las conciencias.

Confieso que la sospecha sistematica
me produce cansancio. Hay que
desembarazarse de prejuicios: solo
puede haber verdadero didlogo
cuando atendemos a las razones y no
tanto a quién dice qué. Al cabo del
dia oimos muchas cosas. Algunas nos
parecen adecuadas, otras no. La
cuestion no es quién habla de la ley
natural y si tiene motivos personales
para hacerlo. La cuestion es si lo que
dicen nos parece sensato o no. En
todo caso, considerada en si misma,
la ley natural no es un asunto
cristiano. Es un asunto
profundamente humano, en el que
todos podemos coincidir. Por eso la
ley natural es también hoy un punto
de encuentro entre todos: creyentes
de las distintas religiones y no
creyentes; es lo que tenemos en



comun, a partir de lo cual podemos
construir.

¢Es compatible la ley natural con
la democracia y la tolerancia?

Sin reconocer una ley natural la
democracia se convierte en tirania y
la tolerancia y la dignidad humana
terminan convirtiéndose en palabras
vacias, que se rellenan con cualquier
contenido arbitrario. Es un ejemplo
muy manido, pero viene bien
recordar que Hitler subi¢ al poder
por unas elecciones democraticas, y
decia de si mismo que no habia en el
mundo jefe de Estado mas
representativo de su pueblo. Los
procedimientos democraticos son
importantes —entre otras cosas
porque no son meros
procedimientos-, pero no se
sostienen solos, ni garantizan por si
solos la legitimidad moral de un
régimen. La legitimidad moral de un
régimen depende de si salvaguarda o



no efectivamente el bien humano. Y
esto no puede hacerse sin respetar la
ley natural. Esta es una ley no
escrita, pero ha de inspirar las leyes
escritas.

Como ley no escrita, basada en la
comun naturaleza humana, la ley
natural es mas democratica que la
democracia. No es una frase bonita.
Lo que nos hace iguales en primer
término es el hecho de que todos
somos humanos, de que poseemos la
misma naturaleza y reconocemos la
misma “ley” que nos prescribe hacer
el bien y evitar el mal. Ciertamente,
esto solo no basta para constituir un
régimen politico. En este sentido, la
misma ley natural nos impulsa a
concretar los modos de organizar
nuestra convivencia. La democracia
es uno de esos modos, posiblemente
el mas adecuado a la igualdad
fundamental de todos los hombres.



Pero la democracia misma puede
corromperse. Desde luego se
corrompe cuando se opera al margen
de los procedimientos que protegen
la naturaleza del régimen,
impidiendo, por ejemplo, que la
misma democracia degenere en
tirania. Pero se corrompe también
cuando se debilita el compromiso de
los ciudadanos con el bien del
hombre. Esto ocurre siempre que se
promulgan leyes que atentan contra
los bienes fundamentales, de los que
depende la integridad humana. En
definitiva, siempre que se atenta
contra la ley natural.

Por lo demas, no hay que olvidar
que, de no ser por la existencia de
una ley no escrita, de una ley
natural, las mismas apelaciones a la
democracia pueden convertirse en
una excusa para la tirania de la
mayoria. En efecto: la existencia de
una ley natural es lo que nos permite
distinguir entre leyes justas e



injustas, o lo que nos permite pensar
que una determinada ley, tal vez
justa en si misma, sin embargo no
debe aplicarse en un caso
determinado: la equidad de nuestros
juicios depende de que sepamos
reconocer el espiritu con el que fue
escrita una ley, y por tanto sepamos
advertir en qué medida es pertinente
0 no aplicarla en un caso concreto. Si
no tuviéramos un sentido natural de
justicia y equidad, no podriamos
hacer tal cosa. (Con ello no
debilitamos ni por un instante la
seguridad juridica. Todos somos
iguales ante la ley. Pero la justicia no
termina en la simple promulgacion
de la ley, sino con el juicio del juez,
que dictamina si en este caso
concreto, en el que concurren talesy
tales circunstancias, se nos puede
aplicar o no una determinada ley).

Por lo que se refiere a la tolerancia,
se ha de tener en cuenta que el
objeto de la tolerancia no es lo bueno



sino lo malo, o 1o que se percibe
como malo, con razon o sin ella: uno
tolera aquello con lo que no
simpatiza por cualquier motivo.
Toleramos lo que, por cualquier
motivo, no podemos querer
positivamente. Con todo, como ya
indicaba Tomas de Aquino, un cierto
grado de tolerancia es necesario para
la convivencia, siempre y cuando los
males que se toleran no sean tan
graves que comprometan seriamente
el bien comun, porque en ese caso, la
tolerancia, lejos de facilitar la
integracion de la sociedad, aceleraria
su descomposicion.

Por ejemplo, no cabe tolerar
impunemente el terrorismo, porque
la violencia no es un instrumento
politico legitimo: si el didlogo politico
supone igualdad, en este caso la
igualdad estd amenazada porque
uno tiene armas. En general, toda
capitulacion en el terreno de la
justicia —arbitrariedad, impunidad,



mentira- acarrea inevitablemente el
descrédito de las instituciones y la
debilitacion de los vinculos
propiamente politicos. Esto es claro
cuando hablamos de la corrupcion: si
en un Estado disminuye la
mentalidad institucional a favor del
compadreo y el amiguismo, decae la
necesaria confianza en los poderes
publicos: se llega a la situacion
vulgarmente conocida como
“republica bananera”: decisiones
importantes se toman por
procedimientos insolitos, con
nocturnidad y alevosia, sin respetar
el tiempo prescrito para que los
debates sean publicos y
transparentes. Algo similar ocurre
cuando la veracidad es
sistematicamente atropellada por la
demagogia. La demagogia consiste
en decirle al pueblo lo que le gusta
oir, incluso mentiras, con tal de
ganar su favor, o desviar su atencion
de otros problemas. Esa situaciéon no
es sostenible a largo plazo, ni



siquiera mediante el recurso a
grandes poderes mediaticos. Porque
la justicia y la verdad siempre se
abren paso, al menos en la
conciencia de la gente.

La ley natural define el ambito de la
tolerancia: si en una sociedad se
atenta sistematicamente contra la ley
natural, el resultado no es mas
tolerancia, sino menos. Rechazar la
ley natural es rechazar las bases para
cualquier didlogo razonable sobre las
leyes que han de regular nuestra
convivencia. Es renunciar a los
principios que permiten distinguir
leyes y procedimientos justos de
leyes y procedimientos injustos.

Ha dicho que la ley natural protege
bienes fundamentales, de los que
depende la integridad humana:
¢De qué bienes se trata? ;Y como
los protege?

Obviamente no los protege como la
ley positiva, que dispone de



sanciones para quien la incumple. La
ley natural no opera asi. Realmente,
es una ley muy respetuosa con la
libertad: no tiene mas eficacia que la
que nosotros libremente le queramos
reconocer. Pero no hace falta ser
muy listo para advertir que de ese
reconocimiento depende en gran
medida nuestro propio bien y el bien
comun de la sociedad.

Por ejemplo, el respeto a la vida
propia y ajena es una exigencia
moral que experimentamos todos en
el fondo de nuestra conciencia. En
ese sentido podemos decir que la ley
natural protege el bien de la vida
humana, porque prohibe negociar
con ella, o manipularla como si se
tratara de un bien de consumo
cualquiera.

La ley natural nos invita también a
buscar la verdad sobre nosotros
mismos, y a procurar la convivencia
presidida por la paz y la justicia.



Parecen principios muy vagos, pero
sus implicaciones practicas son muy
concretas. En Occidente han
alcanzado una formulacion positiva
en declaraciones de derechos
humanos o en la forma de derechos
fundamentales, como el derecho a la
libertad de pensamiento y de
religion, el derecho a la educacion, a
la informacion etc.

Me sorprende que, a lo largo de la
entrevista, no haya hecho mencion
en ningan momento de la relacion
entre ley natural y familia o ley
natural y sexualidad, porque es
quiza una de las cuestiones mas
controvertidas. Por ejemplo:
cexisten modelos familiares mas
adecuados que otros? Por otro
lado, es algo sabido que la
concepcion acerca del sentido de la
sexualidad ha cambiado
drasticamente desde las
revoluciones del 68. Desde luego,
reducir la sexualidad a la



reproduccion de la especie es, por
lo menos, una provocacion y
supone el olvido de su sentido libre
y personal. Ademas, la sexualidad
es precisamente uno de los
ambitos en que hoy en dia tiene
menos sentido hablar de “lo
natural”. ;Qué tiene que decir a
todo esto?

Su pregunta es razonable. Debo
confesar que no he tratado ese
aspecto de la ley natural para no
herir sensibilidades, pues, segun
Tomads de Aquino, pertenece a la ley
natural “que uno no ofenda a
aquellos con los que debe
conversar”. Por supuesto, eso no
quiere decir que no haya que
abordar el tema; quiere decir
unicamente que, por lo general, es
mejor abordarlo en un contexto en el
que la sinceridad no hiere, es decir,
entre amigos. Entre amigos tiene
sentido hablar de estas cosas, que
por tocar tan de cerca la propia



intimidad, tienden a desvirtuarse
cuando se convierten en espectaculo.
Reconozco que la trivializacion de la
sexualidad en nuestra sociedad me
resulta repugnante: se me antoja
como algo postizo. Me parece que
para desembarazarse del
puritanismo, que hace de la
sexualidad algo innombrable, no
hace falta caer en el extremo
opuesto, que hace de ella algo
irrelevante. Desde luego, si este fuera
el resultado de la revolucion sexual,
lo que habriamos logrado no es la
personalizacion de la sexualidad,
sino todo lo contrario. Sin duda,
como bien dice usted, el amor es un
acto personal y libre: por eso se
dirige a una persona singular y no
indistintamente a cualquier hembra
o macho de la especie.

Es evidente que obrar conforme a la
ley natural no significa someter el
significado personal de nuestros
actos a los objetivos anonimos de la



especie: en ese caso las acciones
humanas no se distinguirian de la
actuacion instintiva de los animales.
Pero subrayar el significado personal
de la sexualidad no significa tampoco
caer en el extremo opuesto, que hace
de la sexualidad humana una
realidad significativamente neutra,
capaz de recibir las orientaciones
mas heterogéneas como si tal cosa no
tuviera repercusiones en la propia
armonia interior. Me temo que este
modo de ver las cosas descansa en
un cierto espiritualismo, que
considera la corporalidad como algo
accidental a la persona. Y, a la vez,
un cierto naturalismo, que trata el
cuerpo humano como un trozo
cualquiera de materia. Es preciso
reconocer a la persona en su
naturaleza. No es posible respetar al
hombre sin respetar su naturaleza y
ahi va incluida la sexualidad.
Manipular la sexualidad es
manipular al hombre.



En cualquier caso, esta materia deja
de ser una cosa para tratar
exclusivamente entre amigos, y
comienza a ser un asunto
politicamente relevante cuando las
conductas sexuales empiezan a tener
trascendencia publica. En ese
momento puede y debe abordarse
desde la perspectiva de la justicia.
Esto es obvio siempre que hablamos
de “delitos contra la libertad sexual”.
Pero también lo es cuando
afrontamos el tema de los “diversos
modelos familiares” y su repercusion
social. Pienso, ante todo, en la
controvertida equiparacion de las
uniones homosexuales al
matrimonio. Es evidente que esta
equiparacion solo puede ser
meramente formal, en el plano de los
roles sociales, y que no alcanza a la
naturaleza misma de la relacion: de
lo contrario, si fuera lo mismo, no
habria sido preciso introducir la
nomenclatura “progenitor a” y
“progenitor b”, y podriamos seguir



hablando tranquilamente de padres
y madres. Pero no podemos, porque
no es verdad. Y, en honor a la verdad,
uno de los puntos que mas me
preocupan de la actual situacion es la
violencia que se esta haciendo a las
palabras, en particular a la palabra
matrimonio, porque eso se llama
manipulacion, sin mas
cualificaciones. Mire, la justicia
consiste en dar a cada uno lo suyo,
esto es, “su derecho”. Pero dar a cada
uno lo suyo no significa dar a todos
lo mismo. Significa unicamente que a
la hora de asignar bienes las
diferencias entre unas personasy
otras han de estar justificadas: una
cosa es regular legalmente la
convivencia entre personas —lo cual
puede ser necesario- y otra redefinir
la institucion del matrimonio,
especialmente cuando se presenta
como inocuo (a mi entender no sin
clerto cinismo) lo que constituye
probablemente la mayor revolucion
social de los ultimos decenios. En



este contexto viene bien citar a
Ciceron: no existe en absoluto la
justicia, si no esta fundada sobre la
naturaleza; si la justicia se funda en
un interés, otro interés la destruye. (
Sobre las Leyes , 1, 15).

Sin embargo, ¢(No es la ley natural
un caso de "falacia naturalista", es
decir, el intento de fundamentar
los valores morales (el deber) en
hechos o propiedades naturales (el
ser)? ¢No es eso subordinar la
ética a la ciencia, ya que ésta es la
unica capaz de proporcionar
conocimientos acerca de la
naturaleza del ser humano? (No
reside precisamente la fuerza
normativa de la ética en que sus
principios proceden de la razéon y
no de la constitucion biologica, que
-en mayor o menor medida- es
resultado de la evolucion? ;No es,
por tanto, la ley natural una
postura ética ya suficientemente
refutada y superada?



Las preguntas que me dirige estan
efectivamente concatenadas. Sin
embargo, me parece que no debemos
dar por hecho que los lectores
conocen lo que es la “falacia
naturalista”: esta expresion, original
de Sidgwick (1838-1900), fue
empleada por el filosofo britanico G.
E. Moore (1873-1958) para denunciar
todas aquellas teorias éticas que
pretendian dar un contenido
concreto al predicado “bueno”. Por
ejemplo: si ta dices que lo bueno es
lo sano, o 1o mas evolucionado, o lo
que sirve a la supervivencia, etc.,
entonces naturalizas el significado de
bueno. A juicio de Moore, cuando
usamos la palabra “bueno” en ética
no queremos decir nada de eso. Por
esa razon €l insistia en que “bueno”
es una cualidad “indefinible y
simple”, es decir, una cualidad que
no se puede reducir a otras
cualidades mas simples todavia.
Hacerlo significaria incurrir en esa
falacia.



Pero Moore daba varias versiones de
esa falacia, una de las cuales
reproducia una objecién que David
Hume habia dirigido ya en el siglo
XVIII a las teorias éticas precedentes,
sobre todo de tipo racionalista. Estas
teorias solian presentarse haciendo
afirmaciones sobre la naturaleza
humana, por ejemplo, que la
naturaleza humana es racional, para
luego concluir que se debia actuar de
una determinada manera: por
ejemplo, que se debe obedecer la ley
natural. Hume, no sin ironia, replico
que él no veia de qué modo se
pasaba de lo primero a lo segundo:
de enunciados que describen como
son las cosas, a enunciados que nos
dicen como deben ser. A esto se le ha
llamado “ley de Hume”, y
efectivamente se puede tomar como
una de las posibles versiones de la
falacia naturalista, porque significa
que los enunciados éticos -relativos a
valores o deberes- no se pueden
extraer ni reducir a enunciados



cientificos, que se refieren a
cuestiones empiricamente
certificables.

Hasta ahi la objecion. La cuestion
que usted me pregunta es: ;sucumbe
la ley natural ante la falacia
naturalista? La respuesta es un
rotundo no. De hecho, no son pocas
las voces que, entre tanto, han
llamado la atencidn sobre la falacia
implicita en la “ley de Hume” y en la
propia “falacia naturalista”.

Esta falacia consiste en tomar como
si fuera real una fractura entre
hechos y deberes, que es en si misma
de orden epistemologico. En la
realidad no hay puros hechos ni
puros deberes: tanto hechos como
deberes constituyen abstracciones
que hacemos nosotros a partir de
una realidad que, se mire como se
mire, se nos presenta como cargada
de valor. En efecto, ni la realidad
misma, ni las acciones humanas, son



puros hechos vacios de sentido, como
no son tampoco deberes o valores
puros, carentes de engarce en la
realidad. Un crimen de cualquier
tipo se presta naturalmente a una
valoracion moral negativa, que se
manifiesta de modo inmediato en
una reaccion de desaprobacion o de
ira: sdlo abstrayendo del sentido
inmediato de esta reaccion puedo yo
“disecar” el hecho de su valor
(moralmente negativo).

El ejemplo —que tomo de Hume- es
por si solo significativo de que ciertas
realidades no se ajustan del todo ni a
la nocién de “hecho” ni a la de
“deber”. Me refiero a las
inclinaciones, a los sentimientos —de
los que tanto uso hace el propio
Hume. Se puede decir lo que se
quiera pero las inclinaciones no son
hechos neutrales. Sin duda, una
inclinacion puede satisfacerse o no, y
puede haber motivos muy
razonables para una cosa o la



contraria, pero de por si no es un
hecho neutral: una inclinacion
apunta de suyo a un bien que puede
ser reconocido por la razony
asumido en consecuencia, o por el
contrario desestimado por ella.

Hasta aqui la respuesta a la primera
de las preguntas. ¢Cudl era la
segunda?

La segunda planteaba que hablar
de una ley natural significa
subordinar la ética a la ciencia,
porque solo ella puede
proporcionar conocimientos sobre
como es el hombre.

En realidad, esta pregunta descansa
en dos equivocos: el primero, me
parece, consiste en pensar que la ley
moral natural es como las leyes
naturales de la ciencia moderna. El
segundo procede de pensar que sélo
la ciencia moderna nos ofrece
conocimientos sobre como es el
hombre. Empiezo por el segundo: la



ciencia, indudablemente, puede
proporcionar conocimientos con
influencia en la practica, pero no es
ella misma un saber normativo.
Pongo un ejemplo: para saber que
matar esta mal no hace falta
consultar a un médico. Sin embargo,
el conocimiento del médico puede
ser relevante a la hora de enjuiciar si
esta persona esta o no esta muertay,
por tanto, podemos proceder o no a
un trasplante. Como es sabido, los
criterios para diagnosticar la muerte
han variado. Pero no ha variado, ni
puede hacerlo, el juicio moral segun
el cual matar a un ser humano esta
mal, aunque sea para salvar a otro.
Otro ejemplo: 1a justicia consiste en
dar a cada uno lo suyo, pero,
especialmente en el caso de la
justicia distributiva, la
determinacion de lo suyo, por
ejemplo, mediante una determinada
ley fiscal, en sociedades complejas no
es una tarea sencilla y en eso,
ciertamente, son relevantes los datos



que puedan proporcionar las
ciencias socioldgicas. Pero esos datos
no modifican la naturaleza de la
justicia.

La ciencia no es un saber
directamente normativo de la accion.
Lo es solo en cuanto incorporado a
un razonamiento ético. En cambio
los razonamientos éticos si son
normativos. Y 1o son aunque sus
directrices sean violadas con tanta
frecuencia. En eso precisamente se
advierte la diferencia entre la ley
moral natural y las leyes naturales de
las que habla la ciencia: las leyes
fisicas s6lo se pueden formular sobre
la base de regularidades empiricas,
de tal manera que si se comprueba
una excepcion ya no puede
propiamente hablarse de ley. En
cambio, las leyes morales a menudo
son conculcadas en la practica, y no
por ello desaparecen.



Por ejemplo: la ley de la gravedad se
cuestionaria, o se limitaria su esfera
de aplicacion, si encontraramos
algun caso en el que los graves no
cayeran hacia abajo. En cambio, del
hecho de que los hombres roben no
se sigue que la ley moral que prohibe
el robo haya perdido su validez. Esto
se debe a que la ley moral natural no
es una ley que descubramos o
impongamos en la naturaleza, sino
una ley que descubrimos en nuestra
propia razon, en tanto que es
directiva de nuestro
comportamiento.

Eso enlaza con una de mis
preguntas anteriores: la fuerza
normativa de la ética reside en que
sus principios proceden de la
razon, no de la naturaleza.
Después de todo, nuestra biologia
es resultado de la evolucion.

Otra vez me veo obligada a matizar.
Es cierto que la fuerza normativa de



la ética procede de la razdn, pero eso
no significa que la naturaleza no
tenga nada que decir en ética. Lo que
ocurre es que hemos de precisar qué
entendemos por naturaleza.

Segun parece, usted -y es
perfectamente comprensible-
entiende por naturaleza unicamente
la biologia. Yo no tendria
inconveniente en admitir esto,
siempre y cuando advirtiéramos que
el saber sobre la vida no puede
limitarse a exponer procesos
causales —esta secuencia de
aminoacidos produce esta proteina,
cuando se dan tales circunstancias,
etc.- sino que ha de incluir ademas
una referencia al sentido de tales
procesos. Aunque la biologia siempre
ha advertido que su objeto -lo
organico- no puede explicarse
causalmente, ha experimentando
también cierto rubor a la hora de
introducir conceptos teleoldgicos, en
los que se hace referencia al sentido.



Por eso ha preferido hablar de
teleonomia en lugar de teleologia. Al
margen de los debates
epistemologicos propios de la ciencia
bioldgica, lo que a mi me interesa
sefialar aqui es que el saber sobre la
vida no puede limitarse a un saber
causal, sino que ha de incluir
referencia al sentido de los procesos
vitales. Esto es importante, porque la
referencia a un sentido ya nos
introduce en un terreno éticamente
relevante. A eso me referia mas
arriba cuando hablaba de que la
realidad no es un conjunto de hechos
vacios de valor y de sentido.

Y me parece que no es muy
aventurado decir que el sentido de
los procesos vitales es servir a la
vida, y a la vida buena de los seres
vivos de los que se trate en cada caso.
La familiaridad con el pensamiento
evolutivo nos ha llevado a privilegiar
el proceso sobre las especies, como si
las especies no fueran mas que pasos



en una cadena sin fin. Pero cada
especie, cada forma, es un fin para si
misma. Y esto es cierto con mucha
mas razon del ser racional, que no es
solo un fin para si mismo , sino, como
dijo Kant, un fin en si mismo .

Ciertamente, la razén nos abre al
ambito del valor. Nos ensefia a
reconocer que la génesis de un
proceso no coincide con su sentido:
que la belleza de un cuadro es
independiente del proceso que
condujo a su realizacion; que la
verdad de una ecuacion es
independiente de las neuronas que
he tenido que emplear en resolverla;
que los derechos humanos tienen
validez mads alla de Europa aunque
su génesis —o su formulacion- haya
sido europea.

Sin duda, coincido con usted en que
la naturaleza no es normativa de por
si: slo puede ser normativa en la
medida en que nos hacemos cargo



intelectualmente de su sentido. Esto
es particularmente cierto cuando
pensamos en el papel que
desemperfian las inclinaciones
naturales en nuestro
comportamiento, pues son ellas las
que en primera instancia nos
descubren aspectos valiosos, nos
ponen en movimiento, nos llevan a
actuar.

Ciertamente, las inclinaciones, por si
solas no bastan para dirigir una
conducta tan compleja como la
nuestra. Obrar bien requiere
introducir orden en nuestros actos y
deseos, para lo cual es indispensable
preguntar a donde nos llevan
nuestras inclinaciones, anticipar sus
fines, sus objetos, y valorarlos, todo
lo cual es una obra de la razon.

Me interesa subrayar que todo esto
es algo que hacemos en la vida
ordinaria, cuando tras experimentar
la atraccion de un objeto lo



examinamos, v, a resultas de esta
operacion, lo aceptamos o lo
descartamos como objeto de nuestra
intencidn, o bien lo retenemos como
algo valioso, pero para ser realizado
en otro momento, en otras
circunstancias. Este proceso,
implicito en nuestras decisiones, es
significativo de que nuestra conducta
no esta determinada por nuestras
inclinaciones, pero es significativo,
también, de que nuestras
inclinaciones proporcionan el
sustrato basico a partir del cual nos
resulta posible proponernos
objetivos e intenciones.

De modo que en la ley natural
interviene, ciertamente, la razon,
pero también la naturaleza,
entendiendo por naturaleza no una
constitucion biologica azarosa,
subproducto casual de un proceso
evolutivo ciego, sino una instancia
tendencial diversificada en varias
tendencias cuyo sentido podemos



reconocer con nuestra inteligencia, e
incorporar en nuestras acciones. De
hecho obramos asi. Y en esto
precisamente encuentra otro motivo
que justifica hablar de “ley natural”.

Si he entendido bien lo que dice, la
ley natural busca el sentido
normativo que tendrian las
tendencias naturales de los seres
humanos: ;de qué modo lo hace?
¢Piensa usted que realmente existe
una esencia intemporal e
inmutable del ser humano? Si no
me equivoco, los desarrollos de la
etnografia y de la antropologia
social de los ultimos dos siglos mas
bien subrayan la radical
diversidad de formas que adopta
lo humano en la historia y en las
culturas. ;Considera sensato
seguir hablando hoy en dia de algo
asi como "lo natural" para todos y
cada uno de los seres humanos?



“ Entre nosotros, los hombres, que nos
hallamos entres las cosas
corruptibles, hay algo segun la
naturaleza y, no obstante, todo es en
nosotros mutable, ya sea por st mismo
o accidentalmente ” . Esto escribe
Tomads de Aquino en su comentario a
la Etica a Nicomaco . Y, por cierto, no
con la idea de relativizar la
existencia de principios morales
universales. Mantener que el
hombre tiene una naturaleza no
significa que no esté sujeto a cambio.
Es evidente que la naturaleza
humana se da de diversas maneras,
no solo en razoén de circunstancias
historicas, sociales o culturales, sino
también en razén de circunstancias
personales. Para el tedrico de la ley
natural, la diversidad humana no
representa un problema: son modos
diversos de encarnar los mismos
principios.

Pero las palabras de Santo Tomas, en
ese contexto, no se refieren



unicamente a esta clase de variacion.
Tomds de Aquino sabe que hay otra
clase de variacion que si contradice
la ley natural. A ella se refiere a
menudo cuando, refiriéndose a Julio
César en la Guerra de las Galias,
anota que “los germanos no
consideraban ilicito el robo”. La
verdad es que desconozco queé
concepcion de la propiedad tenian
los germanos —este es el tipo de
estudios etnoldgicos que permitirian
apreciar con mas justicia si lo que
Julio César consideraba robo
efectivamente lo era. En todo caso,
Tomds de Aquino suele apuntar este
ejemplo cuando habla de la
posibilidad de que algunas
conclusiones de la ley natural
puedan verse oscurecidas en la
practica, ya sea a causa de los malos
habitos o de persuasiones falsas. Ya
digo: con independencia de que su
ejemplo sea acertado o no —sobre lo
cual, insisto, nos podria ilustrar un
analisis antropoldgico-social- me



parece que el pensamiento de fondo
es acertado: hay una clase de
variacion sobre la ley natural que ya
no es, sencillamente, explicable como
modos diversos de realizar los
mismos principios morales, sino que
constituye una corrupcion de la ley.
Pero, como decia mas arriba, esto
pertenece a la esencia de las leyes
morales: a diferencia de las leyes
fisicas, las leyes morales no
desaparecen por el hecho de verse
conculcadas.

En las ultimas décadas, hemos
asistido en filosofia y teologia a un
auge de la perspectiva
personalista, especialmente en
cuestiones morales. Desde el
personalismo se intenta corregir
una concepcion excesivamente
legalista de la ética, subrayando la
preeminencia de la persona sobre
la ley. ¢{Se ha modificado en este
debate el lugar de la ley natural en
la ética? ¢{Son incompatibles la



teoria de la ley natural y el
personalismo? ;Como se entiende
desde la ley natural la relacion
entre persona y naturaleza?

Es cierto que durante siglos ha
prevalecido en Occidente una vision
un tanto legalista de la ética -y de la
teologia moral. Y que ese legalismo
ha estado estrechamente vinculado a
diversas teorias de la ley natural.
Aunque, en honor a la verdad, ha
habido siempre contrapuntos a este
legalismo, que también se
presentaban como versiones de la ley
natural. De eso se ha ocupado
ampliamente Knud Haakonssen en
sus estudios. En realidad, hasta bien
entrado el siglo XVIII la filosofia
moral dominante giraba en torno a
una u otra version de la ley natural —
aunque, por supuesto, tampoco
faltaban voces discrepantes. Algo
similar ocurria en la teologia moral,
como ha puesto acertadamente de
manifiesto Servais Pinckaers. En



general se trataba de planteamientos
inspirados en versiones voluntaristas
y racionalistas de la ley natural, que
habian hecho de la ley, y no del bien,
el primer concepto moralmente
relevante. Sin embargo, como he
venido indicando desde el comienzo
de esta entrevista, lo que la ley
natural prescribe —al menos en su
formulacién clasica, sistematizada
por Tomas de Aquino- es realizar el
bien. Para ello, el agente cuenta con
orientaciones externas -las leyes-,
pero esto no es suficiente: para
realizar acciones buenas, es preciso
“poner toda la carne en el asador”: es
preciso que el agente persiga
realmente obrar conforme a la
virtud. La virtud, dice Aristoteles, es
“lo que perfecciona a un agente y
hace perfecta su obra”. Por eso, en la
practica hay una continuidad entre
obrar conforme a la ley natural y
obrar conforme a la virtud. Es este
ultimo aspecto -la virtud- el que se
margina en las versiones legalistas



de la ley natural, las cuales ofrecen
una vision del obrar moral bastante
mezquino: obrar moralmente
quedaria reducido a cumplir una
serie de preceptos. La virtud seria
algo supererogatorio. Ciertamente,
un autor como Kant supo darse
cuenta de que el obrar moral
requiere un compromiso por parte
del agente, y por esa razon insistio en
la importancia de la intencién. Con
todo, es precisamente con Kant como
el planteamiento legalista de la
moral alcanza su punto culminante:
el primer principio moral, en Kant,
no incluye una referencia al bien.
Kant propone obrar “de tal manera
que la propia maxima pueda
convertirse en una ley universal”, y
espera que de esa conformidad a la
universalidad de la ley se derive el
bien. En Kant, el bien moral es un
puro constructo de la razon. Antes de
que intervenga la razon, solo habria
“bienes premorales”. Desde un punto
de vista clasico, esto es un disparate.



El bien moral es practico, pero no un
puro constructo de la razén. La razon
concreta el contenido del bien, no lo
constituye por completo.

Sin duda, obrar bien entrafia, en la
practica, cumplir una serie de
preceptos, pero, desde el punto de
vista moral importa, y mucho, el
modo de hacerlo. Precisamente en el
modo de la virtud reside lo mas
personal de la ética.

Pienso que el auge del personalismo
en los ultimos afnos —especialmente
en circulos teoldgicos o del asi
llamado “pensamiento cristiano”- se
debe a la necesidad de compensar la
deriva legalista de aquellas teorias de
la ley natural. Pero, cuando partimos
de una adecuada concepcion de la
razon practica, no es preciso poner
estos parches. Con ello no quiero
desacreditar los logros del
personalismo ético. Pienso que
muchos de esos logros pueden



enriquecer la teoria clasica de la ley
natural. En todo caso, no puedo
ocultar que, como teoria ética, la
teoria de la ley natural, en la medida
en que se integre con la razén
practica clasica, me parece mucho
mas racional y consistente, y, por
tanto, mucho mas provechosa para la
teologia.

Corina Davalos // ZENIT

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-
mas-frecuencia-usamos-la-mas-
democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
(09/02/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ley-que-con-mas-frecuencia-usamos-la-mas-democratica-de-todas-es-la-ley-natural/

	“La ley que con más frecuencia usamos, la más democrática de todas, es la ley natural”

