
opusdei.org

La Ascensión del
Señor a los cielos

Homilía de san Josemaría sobre
la fiesta de la Ascensión del
Señor al Cielo, predicada el 19
de mayo de 1966 y publicada en
"Es Cristo que pasa".

25/05/2025

La liturgia pone ante nuestros ojos,
una vez más, el último de los
misterios de la vida de Jesucristo
entre los hombres: su Ascensión a los
cielos. Desde el Nacimiento en Belén,
han ocurrido muchas cosas: lo hemos
encontrado en la cuna, adorado por



pastores y por reyes; lo hemos
contemplado en los largos años de
trabajo silencioso, en Nazaret; lo
hemos acompañado a través de las
tierras de Palestina, predicando a los
hombres el Reino de Dios y haciendo
el bien a todos. Y más tarde, en los
días de su Pasión, hemos sufrido al
presenciar cómo lo acusaban, con
qué saña lo maltrataban, con cuánto
odio lo crucificaban.

Al dolor, siguió la alegría luminosa
de la Resurrección. ¡Qué fundamento
más claro y más firme para nuestra
fe! Ya no deberíamos dudar. Pero
quizá, como los Apóstoles, somos
todavía débiles y, en este día de la
Ascensión, preguntamos a Cristo: ¿Es
ahora cuando vas a restaurar el reino
de Israel?; ¡es ahora cuando
desaparecerán, definitivamente,
todas nuestras perplejidades, y todas
nuestras miserias?



El Señor nos responde subiendo a los
cielos. También como los Apóstoles,
permanecemos entre admirados y
tristes al ver que nos deja. No es fácil,
en realidad, acostumbrarse a la
ausencia física de Jesús. Me
conmueve recordar que, en un
alarde de amor, se ha ido y se ha
quedado; se ha ido al Cielo y se nos
entrega como alimento en la Hostia
Santa. Echamos de menos, sin
embargo, su palabra humana, su
forma de actuar, de mirar, de
sonreír, de hacer el bien. Querríamos
volver a mirarle de cerca, cuando se
sienta al lado del pozo cansado por el
duro camino, cuando llora por
Lázaro, cuando ora largamente,
cuando se compadece de la
muchedumbre.

Siempre me ha parecido lógico y me
ha llenado de alegría que la
Santísima Humanidad de Jesucristo
suba a la gloria del Padre, pero
pienso también que esta tristeza,



peculiar del día de la Ascensión, es
una muestra del amor que sentimos
por Jesús, Señor Nuestro. Él, siendo
perfecto Dios, se hizo hombre,
perfecto hombre, carne de nuestra
carne y sangre de nuestra sangre. Y
se separa de nosotros, para ir al
Cielo. ¿Cómo no echarlo en falta?

Trato con Jesucristo en el Pan
y la Palabra

Si sabemos contemplar el misterio de
Cristo, si nos esforzamos en verlo con
los ojos limpios, nos daremos cuenta
de que es posible también ahora
acercarnos íntimamente a Jesús, en
cuerpo y alma. Cristo nos ha
marcado claramente el camino: por
el Pan y por la Palabra,
alimentándonos con la Eucaristía y
conociendo y cumpliendo lo que vino
a enseñarnos, a la vez que
conversamos con Él en la oración. 
Quien come mi carne y bebe mi
sangre, en mí permanece y yo en él.



Quien conoce mis mandamientos y los
cumple, ése es quien me ama. Y el que
me ame será amado por mi Padre, y
yo le amaré y me manifestaré a él.

No son sólo promesas. Son la
entraña, la realidad de una vida
auténtica: la vida de la gracia, que
nos empuja a tratar personal y
directamente a Dios. Si cumplís mis
preceptos, permaneceréis en mi amor,
como yo he cumplido los mandatos de
mi Padre y permanezco en su amor.
Esta afirmación de Jesús, en el
discurso de la última cena, es el
mejor preámbulo para el día de la
Ascensión. Cristo sabía que era
preciso que Él se fuera; porque, de
modo misterioso que no acertamos a
comprender, después de la Ascensión
llegaría —en una nueva efusión del
Amor divino— la tercera Persona de
la Trinidad Beatísima: os digo la
verdad: conviene que yo me vaya. Si
no me fuese, el Paráclito no vendría a
vosotros. Si me voy, os lo enviaré.



Se ha ido y nos envía al Espíritu
Santo, que rige y santifica nuestra
alma. Al actuar el Paráclito en
nosotros, confirma lo que Cristo nos
anunciaba: que somos hijos de Dios;
que no hemos recibido el espíritu de
servidumbre para obrar todavía por
temor, sino el espíritu de adopción de
hijos, en virtud del cual clamamos:
Abba, ¡Padre!.

¿Veis? Es la actuación trinitaria en
nuestras almas. Todo cristiano tiene
acceso a esa inhabitación de Dios en
lo más intimo de su ser, si
corresponde a la gracia que nos lleva
a unirnos con Cristo en el Pan y en la
Palabra, en la Sagrada Hostia y en la
oración. La Iglesia trae a nuestra
consideración cada día la realidad
del Pan vivo, y le dedica dos de las
grandes fiestas del año litúrgico: la
del Jueves Santo y la del Corpus
Christi. En este día de la Ascensión,
vamos a detenernos en el trato con



Jesús, escuchando atentamente su
Palabra.

Vida de oración

Una oración al Dios de mi vida. Si
Dios es para nosotros vida, no debe
extrañarnos que nuestra existencia
de cristianos haya de estar
entretejida en oración. Pero no
penséis que la oración es un acto que
se cumple y luego se abandona. El
justo encuentra en la ley de Yavé su
complacencia y a acomodarse a esa
ley tiende, durante el día y durante la
noche. Por la mañana pienso en ti; y,
por la tarde, se dirige hacia ti mi
oración como el incienso. Toda la
jornada puede ser tiempo de oración:
de la noche a la mañana y de la
mañana a la noche. Más aún: como
nos recuerda la Escritura Santa,
también el sueño debe ser oración.

Recordad lo que, de Jesús, nos narran
los Evangelios. A veces, pasaba la



noche entera ocupado en coloquio
íntimo con su Padre. ¡Cómo enamoró
a los primeros discípulos la figura de
Cristo orante! Después de contemplar
esa constante actitud del Maestro, le
preguntaron: Domine, doce nos orare,
Señor, enséñanos a orar así.

San Pablo —orationi instantes, en la
oración continuos, escribe— difunde
por todas partes el ejemplo vivo de
Cristo. Y San Lucas, con una
pincelada, retrata la manera de obrar
de los primeros fieles: animados de
un mismo espíritu, perseveraban
juntos en oración.

El temple del buen cristiano se
adquiere, con la gracia, en la forja de
la oración. Y este alimento de la
plegaria, por ser vida, no se
desarrolla en un cauce único. El
corazón se desahogará
habitualmente con palabras, en esas
oraciones vocales que nos ha
enseñado el mismo Dios, Padre



nuestro, o sus ángeles, Ave María.
Otras veces utilizaremos oraciones
acrisoladas por el tiempo, en las que
se ha vertido la piedad de millones
de hermanos en la fe: las de la
liturgia —lex orandi—, las que han
nacido de la pasión de un corazón
enamorado, como tantas antífonas
marianas: Sub tuum præsidium..., 
Memorare..., Salve Regina...

En otras ocasiones nos bastarán dos
o tres expresiones, lanzadas al Señor
como saeta, iaculata: jaculatorias,
que aprendemos en la lectura atenta
de la historia de Cristo: Domine, si
vis, potes me mundare, Señor, si
quieres, puedes curarme; Domine, tu
omnia nosti, tu scis quia amo te,
Señor, Tú lo sabes todo, Tú sabes que
te amo; Credo, Domine, sed adiuva
incredulitatem meam, creo, Señor,
pero ayuda mi incredulidad,
fortalece mi fe; Domine, non sum
dignus, ¡Señor, no soy digno!; 
Dominus meus et Deus meus, ¡Señor



mío y Dios mío!... U otras frases,
breves y afectuosas, que brotan del
fervor íntimo del alma, y responden
a una circunstancia concreta.

La vida de oración ha de
fundamentarse además en algunos
ratos diarios, dedicados
exclusivamente al trato con Dios;
momentos de coloquio sin ruido de
palabras, junto al Sagrario siempre
que sea posible, para agradecer al
Señor esa espera —¡tan solo!— desde
hace veinte siglos. Oración mental es
ese diálogo con Dios, de corazón a
corazón, en el que interviene toda el
alma: la inteligencia y la
imaginación, la memoria y la
voluntad. Una meditación que
contribuye a dar valor sobrenatural
a nuestra pobre vida humana,
nuestra vida diaria corriente.

Gracias a esos ratos de meditación, a
las oraciones vocales, a las
jaculatorias, sabremos convertir



nuestra jornada, con naturalidad y
sin espectáculo, en una alabanza
continua a Dios. Nos mantendremos
en su presencia, como los
enamorados dirigen continuamente
su pensamiento a la persona que
aman, y todas nuestras acciones —
aun las más pequeñas— se llenarán
de eficacia espiritual.

Por eso, cuando un cristiano se mete
por este camino del trato
ininterrumpido con el Señor —y es
un camino para todos, no una senda
para privilegiados—, la vida interior
crece, segura y firme; y se afianza en
el hombre esa lucha, amable y
exigente a la vez, por realizar hasta
el fondo la voluntad de Dios.

Desde la vida de oración podemos
entender ese otro tema que nos
propone la fiesta de hoy: el
apostolado, el poner por obra las
enseñanza de Jesús, trasmitidas a los
suyos poco antes de subir a los cielos:



me serviréis de testigos en Jerusalén y
en toda la Judea y Samaría y hasta el
cabo del mundo.

Apostolado, corredención

Con la maravillosa normalidad de lo
divino, el alma contemplativa se
desborda en afán apostólico: me
ardía el corazón dentro del pecho, se
encendía el fuego en mi meditación.
¿Qué fuego es ése sino el mismo del
que habla Cristo: fuego he venido a
traer a la tierra y qué he de querer
sino que arda?. Fuego de apostolado
que se robustece en la oración: no
hay medio mejor que éste para
desarrollar, a lo largo y a lo ancho
del mundo, esa batalla pacífica en la
que cada cristiano está llamado a
participar: cumplir lo que resta que
padecer a Cristo.

Jesús se ha ido a los cielos, decíamos.
Pero el cristiano puede, en la oración
y en la Eucaristía, tratarle como le



trataron los primeros doce,
encenderse en su celo apostólico,
para hacer con Él un servicio de
corredención, que es sembrar la paz
y la alegría. Servir, pues: el
apostolado no es otra cosa. Si
contamos exclusivamente con
nuestras propias fuerzas, no
lograremos nada en el terreno
sobrenatural; siendo instrumentos de
Dios, conseguiremos todo: todo lo
puedo en aquel que me conforta. Dios,
por su infinita bondad, ha dispuesto
utilizar estos instrumentos ineptos.
Así que el apóstol no tiene otro fin
que dejar obrar al Señor, mostrarse
enteramente disponible, para que
Dios realice —a través de sus
criaturas, a través del alma elegida—
su obra salvadora.

Apóstol es el cristiano que se siente
injertado en Cristo, identificado con
Cristo, por el Bautismo; habilitado
para luchar por Cristo, por la
Confirmación; llamado a servir a



Dios con su acción en el mundo, por
el sacerdocio común de los fieles, que
confiere una cierta participación en
el sacerdocio de Cristo, que —siendo
esencialmente distinta de aquella
que constituye el sacerdocio
ministerial— capacita para tomar
parte en el culto de la Iglesia, y para
ayudar a los hombres en su camino
hacia Dios, con el testimonio de la
palabra y del ejemplo, con la oración
y con la expiación.

Cada uno de nosotros ha de ser ipse
Christus. Él es el único mediador
entre Dios y los hombres; y nosotros
nos unimos a Él para ofrecer, con Él,
todas las cosas al Padre. Nuestra
vocación de hijos de Dios, en medio
del mundo, nos exige que no
busquemos solamente nuestra
santidad personal, sino que vayamos
por los senderos de la tierra, para
convertirlos en trochas que, a través
de los obstáculos, lleven las almas al
Señor; que tomemos parte como



ciudadanos corrientes en todas las
actividades temporales, para ser
levadura que ha de informar la masa
entera.

Cristo ha subido a los cielos, pero ha
trasmitido a todo lo humano honesto
la posibilidad concreta de ser
redimido. San Gregorio Magno
recoge este gran tema cristiano con
palabras incisivas: Partía así Jesús
hacia el lugar de donde era, y volvía
del lugar en el que continuaba
morando. En efecto, en el momento en
el que subía al Cielo, unía con su
divinidad el Cielo y la tierra. En la
fiesta de hoy conviene destacar
solemnemente el hecho de que haya
sido suprimido el decreto que nos
condenaba, el juicio que nos hacía
sujetos de corrupción. La naturaleza a
la que se dirigían las palabras tú eres
polvo y volverás al polvo (Gen III, 19),
esa misma naturaleza ha subido hoy
al Cielo con Cristo.



No me cansaré de repetir, por tanto,
que el mundo es santificable; que a
los cristianos nos toca especialmente
esa tarea, purificándolo de las
ocasiones de pecado con que los
hombres lo afeamos, y ofreciéndolo
al Señor como hostia espiritual,
presentada y dignificada con la
gracia de Dios y con nuestro
esfuerzo. En rigor, no se puede decir
que haya nobles realidades
exclusivamente profanas, una vez
que el Verbo se ha dignado asumir
una naturaleza humana íntegra y
consagrar la tierra con su presencia y
con el trabajo de sus manos. La gran
misión que recibimos, en el
Bautismo, es la corredención. Nos
urge la caridad de Cristo, para tomar
sobre nuestros hombros una parte de
esa tarea divina de rescatar las
almas.

Mirad: la Redención, que quedó
consumada cuando Jesús murió en la
vergüenza y en la gloria de la Cruz, 



escándalo para los judíos, necedad
para los gentiles, por voluntad de
Dios continuará haciéndose hasta
que llegue la hora del Señor. No es
compatible vivir según el Corazón de
Jesucristo, y no sentirse enviado,
como Él, peccatores salvos facere,
para salvar a todos los pecadores,
convencidos de que nosotros mismos
necesitamos confiar más cada día en
la misericordia de Dios. De ahí el
deseo vehemente de considerarnos
corredentores con Cristo, de salvar
con Él a todas las almas, porque
somos, queremos ser ipse Christus, el
mismo Jesucristo, y Él se dio a sí
mismo en rescate por todos.

Tenemos una gran tarea por delante.
No cabe la actitud de permanecer
pasivos, porque el Señor nos declaró
expresamente: negociad, mientras
vengo. Mientras esperamos el
retorno del Señor, que volverá a
tomar posesión plena de su Reino, no
podemos estar cruzados de brazos.



La extensión del Reino de Dios no es
sólo tarea oficial de los miembros de
la Iglesia que representan a Cristo,
porque han recibido de Él los
poderes sagrados. Vos autem estis
corpus Christi, vosotros también sois
cuerpo de Cristo, nos señala el
Apóstol, con el mandato concreto de
negociar hasta el fin.

Queda tanto por hacer. ¿Es que, en
veinte siglos, no se ha hecho nada?
En veinte siglos se ha trabajado
mucho; no me parece ni objetivo, ni
honrado, el afán de algunos por
menospreciar la tarea de los que nos
precedieron. En veinte siglos se ha
realizado una gran labor y, con
frecuencia, se ha realizado muy bien.
Otras veces ha habido desaciertos,
regresiones, como también ahora
hay retrocesos, miedo, timidez, al
mismo tiempo que no falta valentía,
generosidad. Pero la familia humana
se renueva constantemente; en cada
generación es preciso continuar con



el empeño de ayudar a descubrir al
hombre la grandeza de su vocación
de hijo de Dios, es necesario inculcar
el mandato del amor al Creador y a
nuestro prójimo.

Cristo nos enseñó, definitivamente, el
camino de ese amor a Dios: el
apostolado es amor de Dios, que se
desborda, dándose a los demás. La
vida interior supone crecimiento en
la unión con Cristo, por el Pan y la
Palabra. Y el afán de apostolado es la
manifestación exacta, adecuada,
necesaria, de la vida interior. Cuando
se paladea el amor de Dios se siente
el peso de las almas. No cabe disociar
la vida interior y el apostolado, como
no es posible separar en Cristo su ser
de Dios-Hombre y su función de
Redentor. El Verbo quiso encarnarse
para salvar a los hombres, para
hacerlos con Él una sola cosa. Esta es
la razón de su venida al mundo: por
nosotros y por nuestra salvación, bajó
del cielo, rezamos en el Credo.



Para el cristiano, el apostolado
resulta connatural: no es algo
añadido, yuxtapuesto, externo a su
actividad diaria, a su ocupación
profesional. ¡Lo he dicho sin cesar,
desde que el Señor dispuso que
surgiera el Opus Dei! Se trata de
santificar el trabajo ordinario, de
santificarse en esa tarea y de
santificar a los demás con el ejercicio
de la propia profesión, cada uno en
su propio estado.

El apostolado es como la respiración
del cristiano: no puede vivir un hijo
de Dios, sin ese latir espiritual. Nos
recuerda la fiesta de hoy que el celo
por las almas es un mandato
amoroso del Señor, que, al subir a su
gloria, nos envía como testigos suyos
por el orbe entero. Grande es nuestra
responsabilidad: porque ser testigo
de Cristo supone, antes que nada,
procurar comportarnos según su
doctrina, luchar para que nuestra
conducta recuerde a Jesús, evoque su



figura amabilísima. Hemos de
conducirnos de tal manera, que los
demás puedan decir, al vernos: éste
es cristiano, porque no odia, porque
sabe comprender, porque no es
fanático, porque está por encima de
los instintos, porque es sacrificado,
porque manifiesta sentimientos de
paz, porque ama.

El trigo y la cizaña

Os he trazado, con la doctrina de
Cristo, no con mis ideas, un camino
ideal de cristiano. Convenís en que es
alto, sublime, atractivo. Pero quizá
alguno se pregunte: ¿es posible vivir
así en la sociedad de hoy?

Ciertamente, el Señor nos ha llamado
en momentos, en los que se habla
mucho de paz y no hay paz: ni en las
almas, ni en las instituciones, ni en la
vida social, ni entre los pueblos. Se
habla continuamente de igualdad y
de democracia y abundan las castas:



cerradas, impenetrables. Nos ha
llamado en un tiempo, en el que se
clama por la comprensión, y la
comprensión brilla por su ausencia,
incluso entre personas que obran de
buena fe y quieren practicar la
caridad, porque —no lo olvidéis— la
caridad, más que en dar, está en 
comprender.

Atravesamos una época en la que los
fanáticos y los intransigentes —
incapaces de admitir razones ajenas
— se curan en salud, tachando de
violentos y agresivos a los que son
sus víctimas. Nos ha llamado, en fin,
cuando se oye parlotear mucho de
unidad, y quizá sea difícil concebir
que pueda tolerarse mayor desunión
entre los mismos católicos, no ya
entre los hombres en general.

Yo no hago jamás consideraciones
políticas, porque ése no es mi oficio.
Para describir sacerdotalmente la
situación del mundo actual, me basta



pensar de nuevo en una parábola del
Señor: la del trigo y la cizaña. El
reino de los cielos es semejante a un
hombre que sembró buena simiente en
su campo; pero, al tiempo de dormir
los jornaleros, vino cierto enemigo
suyo, esparció cizaña en medio del
trigo, y se fue. Está claro: el campo es
fértil y la simiente es buena; el Señor
del campo ha lanzado a voleo la
semilla en el momento propicio y con
arte consumada; además, ha
organizado una vigilancia para
proteger la siembra reciente. Si
después aparece la cizaña, es porque
no ha habido correspondencia,
porque los hombres —los cristianos
especialmente— se han dormido, y
han permitido que el enemigo se
acercara.

Cuando los servidores irresponsables
preguntan al Señor por qué ha
crecido la cizaña en su campo, la
explicación salta a los ojos: inimicus
homo hoc fecit, ¡ha sido el enemigo!



Nosotros, los cristianos que debíamos
estar vigilantes, para que las cosas
buenas puestas por el Creador en el
mundo se desarrollaran al servicio
de la verdad y del bien, nos hemos
dormido —¡triste pereza, ese sueño!
—, mientras el enemigo y todos los
que le sirven se movían sin cesar. Ya
veis cómo ha crecido la cizaña: ¡qué
siembra tan abundante y en todas
partes!

No tengo vocación de profeta de
desgracias. No deseo con mis
palabras presentaros un panorama
desolador, sin esperanza. No
pretendo quejarme de estos tiempos,
en los que vivimos por providencia
del Señor. Amamos esta época
nuestra, porque es el ámbito en el
que hemos de lograr nuestra
personal santificación. No admitimos
nostalgias ingenuas y estériles: el
mundo no ha estado nunca mejor.
Desde siempre, desde la cuna de la
Iglesia, cuando aún se escuchaba la



predicación de los primeros doce,
surgieron ya violentas las
persecuciones, comenzaron las
herejías, se propaló la mentira y se
desencadenó el odio.

Pero tampoco es lógico negar que
parece que el mal ha prosperado.
Dentro de todo este campo de Dios,
que es la tierra, que es heredad de
Cristo, ha brotado cizaña: no sólo
cizaña, ¡abundancia de cizaña! No
podemos dejarnos engañar por el
mito del progreso perenne e
irreversible. El progreso rectamente
ordenado es bueno, y Dios lo quiere.
Pero se pondera más ese otro falso
progreso, que ciega los ojos a tanta
gente, porque con frecuencia no
percibe que la humanidad, en
algunos de sus pasos, vuelve atrás y
pierde lo que antes había
conquistado.

El Señor —repito— nos ha dado el
mundo por heredad. Y hemos de



tener el alma y la inteligencia
despiertas; hemos de ser realistas, sin
derrotismos. Sólo una conciencia
cauterizada, sólo la insensibilidad
producida por la rutina, sólo el
atolondramiento frívolo pueden
permitir que se contemple el mundo
sin ver el mal, la ofensa a Dios, el
daño en ocasiones irreparable para
las almas. Hemos de ser optimistas,
pero con un optimismo que nace de
la fe en el poder de Dios —Dios no
pierde batallas—, con un optimismo
que no procede de la satisfacción
humana, de una complacencia necia
y presuntuosa.

Siembra de paz y de alegría

¿Qué hacer? Os decía que no he
procurado describir crisis sociales o
políticas, hundimientos o
enfermedades culturales. Con el
enfoque de la fe cristiana, me vengo
refiriendo al mal en el sentido
preciso de la ofensa a Dios. El



apostolado cristiano no es un
programa político, ni una alternativa
cultural: supone la difusión del bien,
el contagio del deseo de amar, una
siembra concreta de paz y de alegría.
Sin duda, de ese apostolado se
derivarán beneficios espirituales
para todos: más justicia, más
comprensión, más respeto del
hombre por el hombre.

Hay muchas almas alrededor de
nosotros, y no tenemos derecho a ser
obstáculo para su bien eterno.
Estamos obligados a ser plenamente
cristianos, a ser santos, a no
defraudar a Dios, ni a todas esas
gentes que esperan del cristiano el
ejemplo, la doctrina.

Nuestro apostolado ha de basarse en
la comprensión. Insisto otra vez: la
caridad, más que en dar, está en
comprender. No os escondo que yo
he aprendido, en mi propia carne, lo
que cuesta el no ser comprendido.



Me he esforzado siempre en hacerme
comprender, pero hay quienes se
han empeñado en no entenderme.
Otra razón, práctica y viva, para que
yo desee comprender a todos. Pero
no es un impulso circunstancial el
que ha de obligarnos a tener ese
corazón amplio, universal, católico.
El espíritu de comprensión es
muestra de la caridad cristiana del
buen hijo de Dios: porque el Señor
nos quiere por todos los caminos
rectos de la tierra, para extender la
semilla de la fraternidad —no de la
cizaña—, de la disculpa, del perdón,
de la caridad, de la paz. No os sintáis
nunca enemigos de nadie.

El cristiano ha de mostrarse siempre
dispuesto a convivir con todos, a dar
a todos —con su trato— la
posibilidad de acercarse a Cristo
Jesús. Ha de sacrificarse
gustosamente por todos, sin
distinciones, sin dividir las almas en
departamentos estancos, sin ponerles



etiquetas como si fueran mercancías
o insectos disecados. No puede el
cristiano separarse de los demás,
porque su vida sería miserable y
egoísta: debe hacerse todo para todos,
para salvarlos a todos.

¡Si viviésemos así, si supiésemos
impregnar nuestra conducta con esta
siembra de generosidad, con este
deseo de convivencia, de paz! De ese
modo se fomentaría la legítima
independencia personal de los
hombres; cada uno asumiría su
responsabilidad, por los quehaceres
que le competen en las labores
temporales. El cristiano sabría
defender antes que nada la libertad
ajena, para poder después defender
la propia. Tendría la caridad de
aceptar a los otros como son —
porque cada uno, sin excepción,
arrastra miserias y comete errores—,
ayudándoles con la gracia de Dios y
con delicadeza humana a superar el
mal, a arrancar la cizaña, a fin de



que todos podamos mutuamente
sostenernos y llevar con dignidad
nuestra condición de hombres y de
cristianos.

La vida futura

La tarea apostólica que Cristo ha
encomendado a todos sus discípulos
produce, por tanto, resultados
concretos en el ámbito social. No es
admisible pensar que, para ser
cristiano, haya que dar la espalda al
mundo, ser un derrotista de la
naturaleza humana. Todo, hasta el
más pequeño de los acontecimientos
honestos, encierra un sentido
humano y divino. Cristo, perfecto
hombre, no ha venido a destruir lo
humano, sino a ennoblecerlo,
asumiendo nuestra naturaleza
humana, menos el pecado: ha venido
a compartir todos los afanes del
hombre, menos la triste aventura del
mal.



El cristiano ha de encontrarse
siempre dispuesto a santificar la
sociedad desde dentro, estando
plenamente en el mundo, pero no
siendo del mundo, en lo que tiene —
no por característica real, sino por
defecto voluntario, por el pecado—
de negación de Dios, de oposición a
su amable voluntad salvífica.

La fiesta de la Ascensión del Señor
nos sugiere también otra realidad; el
Cristo que nos anima a esta tarea en
el mundo, nos espera en el Cielo. En
otras palabras: la vida en la tierra,
que amamos, no es lo definitivo; pues
no tenemos aquí ciudad permanente,
sino que andamos en busca de la
futura ciudad inmutable.

Cuidemos, sin embargo, de no
interpretar la Palabra de Dios en los
límites de estrechos horizontes. El
Señor no nos impulsa a ser infelices
mientras caminamos, esperando sólo
la consolación en el más allá. Dios



nos quiere felices también aquí, pero
anhelando el cumplimiento
definitivo de esa otra felicidad, que
sólo Él puede colmar enteramente.

En esta tierra, la contemplación de
las realidades sobrenaturales, la
acción de la gracia en nuestras
almas, el amor al prójimo como fruto
sabroso del amor a Dios, suponen ya
un anticipo del Cielo, una incoación
destinada a crecer día a día. No
soportamos los cristianos una doble
vida: mantenemos una unidad de
vida, sencilla y fuerte en la que se
funden y compenetran todas
nuestras acciones.

Cristo nos espera. Vivamos ya como
ciudadanos del cielo, siendo
plenamente ciudadanos de la tierra,
en medio de dificultades, de
injusticias, de incomprensiones, pero
también en medio de la alegría y de
la serenidad que da el saberse hijo
amado de Dios. Perseveremos en el



servicio de nuestro Dios, y veremos
cómo aumenta en número y en
santidad este ejército cristiano de
paz, este pueblo de corredención.
Seamos almas contemplativas, con
diálogo constante, tratando al Señor
a todas horas; desde el primer
pensamiento del día al último de la
noche, poniendo de continuo nuestro
corazón en Jesucristo Señor Nuestro,
llegando a Él por Nuestra Madre
Santa María y, por Él, al Padre y al
Espíritu Santo.

Si, a pesar de todo, la subida de Jesús
a los cielos nos deja en el alma un
amargo regusto de tristeza,
acudamos a su Madre, como hicieron
los Apóstoles: entonces tornaron a
Jerusalén... y oraban unánimemente...
con María, la Madre de Jesús.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/la-ascension-
del-senor-a-los-cielos/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/la-ascension-del-senor-a-los-cielos/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ascension-del-senor-a-los-cielos/
https://opusdei.org/es-do/article/la-ascension-del-senor-a-los-cielos/

	La Ascensión del Señor a los cielos
	Trato con Jesucristo en el Pan y la Palabra
	Vida de oración
	Apostolado, corredención
	El trigo y la cizaña
	Siembra de paz y de alegría
	La vida futura


