opusdei.org

Humildad

Homilia pronunciada por san
Josemaria el 6 de abril de1965 y
publicada en el libro "Amigos
de Dios".

21/10/2022

Vamos a considerar por unos
instantes los textos de esta Misa del
martes de Pasion, para que sepamos
distinguir el endiosamiento bueno
del endiosamiento malo. Vamos a
hablar de humildad, porque ésa es la
virtud que nos ayuda a conocer,
simultaneamente, nuestra miseria y
nuestra grandeza.



Nuestra miseria resalta con
demasiada evidencia. No me refiero
a las limitaciones naturales: a tantas
aspiraciones grandes con las que el
hombre suefia y que, en cambio, no
efectuara nunca, aunque solo sea por
falta de tiempo. Pienso en lo que
realizamos mal, en las caidas, en las
equivocaciones que podrian evitarse
y no se evitan. Continuamente
experimentamos nuestra personal
ineficacia. Pero, a veces, parece como
si se juntasen todas estas cosas, como
si se nos manifestasen con mayor
relieve, para que nos demos cuenta
de cuan poco somos. ;Qué hacer?

Expecta Dominum, espera en el
Sefior; vive de la esperanza, nos
sugiere la Iglesia, con amor y con fe.
Viriliter age, portate varonilmente.
¢Qué importa que seamos criaturas
de lodo, si tenemos la esperanza
puesta en Dios? Y si en algun
momento un alma sufre una caida,
un retroceso —no es necesario que



suceda—, se le aplica el remedio,
como se procede normalmente en la
vida ordinaria con la salud del
cuerpo, y ja recomenzar de nuevo!

¢No os habéis fijado en las familias,
cuando conservan una pieza
decorativa de valor y fragil —un
jarron, por ejemplo—, cdmo lo
cuidan para que no se rompa? Hasta
que un dia el nifio, jugando, lo tira al
suelo, y aquel recuerdo precioso se
quiebra en varios pedazos. El
disgusto es grande, pero enseguida
viene el arreglo; se recompone, se
pega cuidadosamente y, restaurado,
al final queda tan hermoso como
antes.

Pero, cuando el objeto es de loza o
simplemente de barro cocido, de
ordinario bastan unas lanas, esos
alambres de hierro o de otro metal,
que mantienen unidos los trozos. Y el
cacharro, asi reparado, adquiere un
original encanto.



Llevemos esto a la vida interior. Ante
nuestras miserias y nuestros
pecados, ante nuestros errores —
aunque, por la gracia divina, sean de
poca monta—, vayamos a la oracion
y digamos a nuestro Padre: jSefior,
en mi pobreza, en mi fragilidad, en
este barro mio de vasija rota, Sefior,
colocame unas lafias y —con mi
dolor y con tu perdon— seré mas
fuerte y mas gracioso que antes! Una
oracion consoladora, para que la
repitamos cuando se destroce este
pobre barro nuestro.

Que no nos llame la atencién si
somos deleznables, que no nos
choque comprobar que nuestra
conducta se quebranta por menos de
nada; confiad en el Sefior, que
siempre tiene preparado el auxilio: el
Serior es mi luz y mi salvacion, ;a
quién temeré?. A nadie: tratando de
este modo a nuestro Padre del Cielo,
no admitamos miedo de nadie ni de
nada.



Para oir a Dios

Si acudimos a la Sagrada Escritura,
veremos como la humildad es
requisito indispensable para
disponerse a oir a Dios. Donde hay
humildad hay sabiduria, explica el
libro de los Proverbios. Humildad es
mirarnos como somos, sin paliativos,
con la verdad. Y al comprender que
apenas valemos algo, nos abrimos a
la grandeza de Dios: ésta es nuestra
grandeza.

iQué bien lo entendia Nuestra
Sefiora, la Santa Madre de Jesus, la
criatura mas excelsa de cuantas han
existido y existiran sobre la tierra!
Maria glorifica el poder del Sefior,
que derribo del solio a los poderosos y
ensalzo a los humildes. Y canta que
en Ella se ha realizado una vez mas
esta providencia divina: porque ha
puesto los ojos en la bajeza de su
esclava, por tanto ya desde ahora me



llamaran bienaventurada todas las
generaciones.

Maria se muestra santamente
transformada, en su corazon
purisimo, ante la humildad de Dios:
el Espiritu Santo descendera sobre ti,
y la virtud del Altisimo te cubrira con
su sombra. Por cuya causa el santo
que de ti nacerd serd llamado Hijo de
Dios. La humildad de la Virgen es
consecuencia de ese abismo
insondable de gracia, que se opera
con la Encarnacion de la Segunda
Persona de la Trinidad Beatisima en
las entrafias de su Madre siempre
Inmaculada.

Cuando San Pablo evoca este
misterio, prorrumpe también en un
himno gozoso, que hoy podemos
saborear detenidamente: porque
habéis de abrigar en vuestros
corazones los mismos sentimientos
que Jesucristo en el suyo, el cual,
teniendo la naturaleza de Dios, no fue



por usurpacion, sino por esencia, el
ser igual a Dios; y no obstante, se
anonado a st mismo, tomando la
forma de siervo, hecho semejante a
los hombres y reducido a la condicion
de hombre. Se humillo a si mismo,
haciéndose obediente hasta la muerte
y muerte de Cruz.

Jesucristo, Sefior Nuestro, con mucha
frecuencia nos propone en su
predicacion el ejemplo de su
humildad: aprended de mi, que soy
manso y humilde de corazon. Para
que tu y yo sepamos que no hay otro
camino, que solo el conocimiento
sincero de nuestra nada encierra la
fuerza de atraer hacia nosotros la
divina gracia. Por nosotros, Jesus
vino a padecer hambre y a alimentar,
vino a sentir sedy a dar de beber, vino
a vestirse de nuestra mortalidady a
vestir de inmortalidad, vino pobre
para hacer ricos.



Dios resiste a los soberbios, pero a los
humildes da su gracia, ensefia el
Apostol San Pedro. En cualquier
época, en cualquier situacion
humana, no existe mas camino —
para vivir vida divina— que el de la
humildad. ¢Es que el Sefior se goza
acaso en nuestra humillacion? No.
¢Qué alcanzaria con nuestro
abatimiento el que ha creado todo, y
mantiene y gobierna cuanto existe?
Dios unicamente desea nuestra
humildad, que nos vaciemos de
nosotros mismos, para poder
llenarnos; pretende que no le
pongamos obstaculos, para que —
hablando al modo humano— quepa
mas gracia suya en nuestro pobre
corazon. Porque el Dios que nos
inspira ser humildes es el mismo que
transformara el cuerpo de nuestra
humildad y le hara conforme al suyo
glorioso, con la misma virtud eficaz
con que puede también sujetar a su
imperio todas las cosas. Nuestro



Sefior nos hace suyos, nos endiosa
con un endiosamiento bueno.

La soberbia, el enemigo

¢Y qué es lo que impide esta
humildad, este endiosamiento bueno?
La soberbia. Ese es el pecado capital
que conduce al endiosamiento malo.
La soberbia lleva a seguir, quiza en
las cuestiones mas menudas, la
insinuacion que Satands presento a
nuestro primeros padres: se abrirdn
vuestros 0josy seréis como Dios,
conocedores del bien 'y del mal. Se lee
también en la Escritura que el
principio de la soberbia es apartarse
de Dios. Porque este vicio, una vez
arraigado, influye en toda la
existencia del hombre, hasta
convertirse en lo que San Juan llama
superbia vitee, soberbia de la vida.

¢Soberbia? ¢De qué? La Escritura
Santa recoge acentos, tragicos y
comicos a un tiempo, para
estigmatizar la soberbia: ¢de qué te



ensoberbeces, polvo y ceniza? Ya en
vida vomitas las entrafias. Una ligera
enfermedad: el médico sonrie. El
hombre que hoy es rey, mafiana
estara muerto.

Cuando el orgullo se adueifia del
alma, no es extrafio que detras, como
en una reata, vengan todos los vicios:
la avaricia, las intemperancias, la
envidia, la injusticia. El soberbio
intenta inutilmente quitar de su solio
a Dios, que es misericordioso con
todas las criaturas, para acomodarse
él, que actua con entrafias de
crueldad.

Hemos de pedir al Sefior que no nos
deje caer en esta tentacion. La
soberbia es el peor de los pecados y
el mas ridiculo. Si logra atenazar con
sus multiples alucinaciones, la
persona atacada se viste de
apariencia, se llena de vacio, se
engrie como el sapo de la fabula, que
hinchaba el buche, presumiendo,



hasta que estalld. La soberbia es
desagradable, también
humanamente: el que se considera
superior a todos y a todo, esta
continuamente contemplandose a si
mismo y despreciando a los demas,
que le corresponden burlandose de
su vana fatuidad.

Oimos hablar de soberbia, y quiza
nos imaginamos una conducta
despotica, avasalladora: grandes
ruidos de voces que aclaman y el
triunfador que pasa, como un
emperador romano, debajo de los
altos arcos, con ademan de inclinar
la cabeza, porque teme que su frente
gloriosa toque el blanco marmol.

Seamos realistas: esa soberbia so6lo
cabe en una loca fantasia. Hemos de
luchar contra otras formas mas
sutiles, mas frecuentes: el orgullo de
preferir la propia excelencia a la del
projimo; la vanidad en las
conversaciones, en los pensamientos



y en los gestos; una susceptibilidad
casi enfermiza, que se siente
ofendida ante palabras y acciones
que no significan en modo alguno un
agravio.

Todo esto si que puede ser, que es,
una tentacion corriente. E1 hombre
se considera, a si mismo, como el sol
y el centro de los que estan a su
alrededor. Todo debe girar en torno a
él. Y no raramente recurre, con su
afan morboso, hasta la simulacion
del dolor, de la tristeza y de la
enfermedad: para que los demas lo
cuiden y lo mimen.

La mayor parte de los conflictos, que
se plantean en la vida interior de
muchas gentes, los fabrica la
imaginacion: que si han dicho, que si
pensaran, que si me consideran... Y
esa pobre alma sufre, por su triste
fatuidad, con sospechas que no son
reales. En esa aventura desgraciada,
su amargura es continua y procura



producir desasosiego en los demas:
porque no sabe ser humilde, porque
no ha aprendido a olvidarse de si
misma para darse, generosamente, al
servicio de los otros por amor de
Dios.

Un borrico por trono

Acudamos de nuevo al Evangelio.
Mirémonos en nuestro modelo, en
Cristo Jesus.

Santiago y Juan, por intermedio de su
madre, han solicitado de Cristo
colocarse a su izquierda y a su
derecha. Los demas discipulos se
indignan con ellos. Y Nuestro Sefior,
iqué contesta?: quien quisiere
hacerse mayor, ha de ser vuestro
criado; y quien quisiere ser entre
vosotros el primero, debe hacerse
siervo de todos; porque aun el Hijo del
hombre no vino a que le sirviesen,
sino a servir, y a dar su vida por la
redencion de muchos.



En otra ocasion yendo a Cafarnaum,
quiza Jesus —como en otras jornadas
— iba delante de ellos. Y estando ya
en casa les pregunto: sde qué ibais
tratando en el camino? Pero los
discipulos callaban, y es que habian
tenido —una vez mas— una disputa
entre si, sobre quién de ellos era el
mayor de todos. Entonces Jesus,
sentandose, llamo a los doce, y les
dijo: si alguno pretende ser el primero,
hagase el ultimo de todos y el siervo
de todos. Y cogiendo a un nifio le puso
en medio de ellos y después de
abrazarle, prosiguio: cualquiera que
acogiere a uno de estos nifios por
amor mio, a mi me acoge, y
cualquiera que me acoge, no solo me
acoge a mi, sino también al que a mi
me ha enviado.

¢No 0s enamora este modo de
proceder de Jesus? Les ensefia la
doctrina y, para que entiendan, les
pone un ejemplo vivo. Llama a un
nifio, de los que correrian por



aquella casa, y le estrecha contra su
pecho. jEste silencio elocuente de
Nuestro Sefior! Ya lo ha dicho todo:
Fl ama a los que se hacen como
nifios. Después afiade que el
resultado de esta sencillez, de esta
humildad de espiritu es poder
abrazarle a Fly al Padre que estd en
los cielos.

Cuando se acerca el momento de su
Pasion, y Jesus quiere mostrar de un
modo grafico su realeza, entra
triunfalmente en Jerusalén,
imontado en un borrico! Estaba
escrito que el Mesias habia de ser un
rey de humildad: anunciad a la hija
de Sion: mira que viene a ti tu Rey
lleno de mansedumbre, sentado sobre
una asnay su pollino, hijo de la que
estd acostumbrada al yugo.

Ahora, en la Ultima Cena, Cristo ha
preparado todo para despedirse de
sus discipulos, mientras ellos se han
enzarzado en una enésima contienda



sobre quién de ese grupo escogido
seria reputado el mayor. Jesus se
levanta de la mesa y quitase sus
vestidos, y habiendo tomado una
toalla, se la cifie. Echa después agua
en un lebrillo y ponese a lavar los pies
de los discipulos y a limpidarselos con
la toalla que se habia ceniido.

De nuevo ha predicado con el
ejemplo, con las obras. Ante los
discipulos, que discutian por motivos
de soberbia y de vanagloria, Jesus se
inclina y cumple gustosamente el
oficio de siervo. Luego, cuando
vuelve a la mesa, les comenta:
ccomprendéis lo que acabo de hacer
con vosotros? Vosotros me llamadis
Maestro y Sefior, y decis bien, porque
lo soy. Pues si yo, que soy el Maestro y
el Sefior, os he lavado los pies, debéis
también vosotros lavaros los pies uno
al otro. A mi me conmueve esta
delicadeza de nuestro Cristo. Porque
no afirma: si yo me ocupo de esto,
jcuanto mas tendriais que realizar



vosotros? Se coloca al mismo nivel,
no coacciona: fustiga amorosamente
la falta de generosidad de aquellos
hombres.

Como a los primeros doce, también a
nosotros el Sefior puede insinuarnos
y nos insinua continuamente:
exemplum dedi vobis, os he dado
ejemplo de humildad. Me he
convertido en siervo, para que
vosotros sepais, con el corazon
manso y humilde, servir a todos los
hombres.

Frutos de la humildad

Cuanto mas grande seas, humillate
mas y hallaras gracia ante el Sefior. Si
somos humildes, Dios no nos
abandonara nunca. Fl humilla la
altivez del soberbio, pero salva a los
humildes. Fl libera al inocente, que
por la pureza de sus manos sera
rescatado. La infinita misericordia
del Sefior no tarda en acudir en
socorro del que lo llama desde la



humildad. Y entonces actua como
quien es: como Dios Omnipotente.
Aunque haya muchos peligros,
aunque el alma parezca acosada,
aunque se encuentre cercada por
todas partes por los enemigos de su
salvacion, no perecera. Y esto no es
solo tradicion de otros tiempos: sigue
sucediendo ahora.

Al leer la Epistola de hoy, veia a
Daniel metido entre aquellos leones
hambrientos, y, sin pesimismo —no
puedo decir que cualquier tiempo
pasado fue mejor, porque todos los
tiempos han sido buenos y malos—,
consideraba que también en los
momentos actuales andan muchos
leones sueltos, y nosotros hemos de
vivir en este ambiente. Leones que
buscan a quien devorar: tanquam leo
rugiens circuit querens quem devoret.

¢Como evitaremos esas fieras? Quiza
no nos ocurra como a Daniel. Yo no
soy milagrero, pero amo esa



grandiosidad de Dios, y entiendo que
le hubiera sido mas facil aplacar el
hambre del profeta, o ponerle
delante un alimento; y no lo hizo.
Dispuso, en cambio, que desde Judea
se trasladara milagrosamente otro
profeta, Habacuc, a llevarle la
comida. No le import6 obrar un
prodigio grande, porque Daniel no se
hallaba en aquel pozo porque si, sino
por una injusticia de los secuaces del
diablo, por ser servidor de Dios y
destructor de idolos.

Nosotros, sin portentos
espectaculares, con normalidad de
ordinaria vida cristiana, con una
siembra de paz y de alegria, hemos
de destruir también muchos idolos:
el de la incomprension, el de la
injusticia, el de la ignorancia, el de la
pretendida suficiencia humana que
vuelve arrogante la espalda a Dios.

No os asustéis, ni temdis ningan
dafio, aunque las circunstancias en



que trabajéis sean tremendas, peores
que las de Daniel en la fosa con
aquellos animales voraces. Las
manos de Dios son igualmente
poderosas vy, si fuera necesario,
harian maravillas. jFieles! Con una
fidelidad amorosa, consciente,
alegre, a la doctrina de Cristo,
persuadidos de que los afios de ahora
no son peores que los de otros siglos,
y de que el Sefior es el de siempre.

Conoci a un anciano sacerdote, que
afirmaba —sonriente— de si mismo:
Yo estoy siempre tranquilo, tranquilo.
Y asi hemos de encontrarnos siempre
nosotros, metidos en el mundo,
rodeados de leones hambrientos,
pero sin perder la paz: tranquilos.
Con amor, con fe, con esperanza, sin
olvidar jamas que, si conviene, el
Sefior multiplicara los milagros.

Os recuerdo que si sois sinceros, si 0S
mostrais como sois, si 0s endiosdis, a
base de humildad, no de soberbia,



VO0SOotros y yo permaneceremaos
seguros en cualquier ambiente:
podremos hablar siempre de
victorias, y nos llamaremos
vencedores. Con esas intimas
victorias del amor de Dios, que traen
la serenidad, la felicidad del alma, la
comprension.

La humildad nos empujara a que
llevemos a cabo grandes labores;
pero a condicion de que no
perdamos de vista la conciencia de
nuestra poquedad, con un
convencimiento de nuestra pobre
indigencia que crezca cada dia.
Admite sin vacilaciones que eres un
servidor obligado a realizar un gran
niuimero de servicios. No te pavonees
por ser llamado hijo de Dios —
reconozcamos la gracia, pero no
olvidemos nuestra naturaleza—; no te
engrias st has servido bien, porque
has cumplido lo que tenias que hacer.
El sol efectua su tarea, la luna
obedece; los dngeles desempefian su



cometido. El instrumento escogido
por el Sefior para los gentiles, dice: yo
no merezco el nombre de Apostol,
porque he perseguido la Iglesia de
Dios (1 Cor XV, 9)... Tampoco nosotros
pretendamos ser alabados por
nosotros mismos: por nuestros
méritos, siempre mezquinos.

Humildad y alegria

Librame de todo lo malo y perverso
que hay en el hombre. De nuevo el
texto de la Misa nos habla del buen
endiosamiento: destaca ante nuestros
ojos la mala pasta de que estamos
formados, con todas las malvadas
inclinaciones; y después suplica:
emitte lucem tuam, envia tu luz y tu
verdad, que me han guiado y traido a
tu monte santo. No me importa
contaros que me he emocionado al
recitar estas palabras del Gradual.

¢Como nos hemos de comportar para
adquirir ese endiosamiento bueno?
En el Evangelio leemos que Jesus no



queria ir a Judea, porque los judios le
buscaban para matarle. 1, que con
un deseo de su voluntad podria
eliminar a sus enemigos, ponia
también los medios humanos. El, que
era Dios y le bastaba una decision
suya para cambiar las circunstancias,
nos ha dejado una leccion
encantadora: no fue a Judea. Sus
parientes le dijeron: aléjate de este
pais y ve a Judea, para que tus
discipulos admiren también tus obras.
Pretendian que hiciese espectaculo.
¢Lo veis? ¢Veis que es una leccion de
endiosamiento bueno y endiosamiento
malo?

Endiosamiento bueno: esperen en Ti
—canta el Ofertorio— todos los que
conocen tu nombre, Sefior, porque
nunca abandonas a los que te buscan.
Y viene el regocijo de este barro lleno
de lafas, porque no se ha olvidado de
las oraciones de los pobres, de los
humildes.



No concedais el menor crédito a los
que presentan la virtud de la
humildad como apocamiento
humano, o como una condena
perpetua a la tristeza. Sentirse barro,
recompuesto con lafas, es fuente
continua de alegria; significa
reconocerse poca cosa delante de
Dios: nifio, hijo. ;Y hay mayor alegria
que la del que, sabiéndose pobre y
débil, se sabe también hijo de Dios?
¢Por qué nos entristecemos los
hombres? Porque la vida en la tierra
no se desarrolla como nosotros
personalmente esperabamos, porque
surgen obstaculos que impiden o
dificultan seguir adelante en la
satisfaccion de lo que pretendemos.

Nada de esto ocurre, cuando el alma
vive esa realidad sobrenatural de su
filiacion divina. Si Dios estad por
nosotros, ;quién contra nosotros?.
Que estén tristes los que se empefian
en no reconocerse hijos de Dios,
vengo repitiendo desde siempre.



Para terminar, descubrimos en la
liturgia de hoy dos peticiones que
han de salir como saetas, de nuestra
boca y de nuestro corazon:
concédenos, Sefior Todopoderoso, que
realizando siempre los divinos
misterios merezcamos acercarnos a
los dones celestiales. Y, te rogamos,
Serior, que nos concedas servirte
constantemente segun tu voluntad.
Servir, servir, hijos mios, es lo
nuestro; ser criados de todos, para
que en nuestros dias el pueblo fiel
aumente en mérito y numero.

Mirad a Maria. Jamas criatura alguna
se ha entregado con mas humildad a
los designios de Dios. La humildad de
la ancilla Domini, de la esclava del
Sefior, es el motivo de que la
invoquemos como causa nostree
leetitice, causa de nuestra alegria.
Eva, después de pecar queriendo en
su locura igualarse a Dios, se
escondia del Sefior y se avergonzaba:
estaba triste. Maria, al confesarse



esclava del Sefior, es hecha Madre
del Verbo divino, y se llena de gozo.
Que este jubilo suyo, de Madre
buena, se nos pegue a todos nosotros:
que salgamos en esto a Ella —a Santa
Maria—, y asi nos pareceremos mas
a Cristo.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-do/article/humildad/
(17/01/2026)


https://opusdei.org/es-do/article/humildad/
https://opusdei.org/es-do/article/humildad/

	Humildad

