
opusdei.org

El Gran Desconocido

Homilía pronunciada por el
fundador del Opus Dei, el 25 de
mayo de 1969, fiesta de
Pentecostés. Publicada en Es
Cristo que pasa.

25/05/2025

Los Hechos de los Apóstoles, al
narrarnos los acontecimientos de
aquel día de Pentecostés en el que el
Espíritu Santo descendió en forma de
lenguas de fuego sobre los discípulos
de Nuestro Señor, nos hacen asistir a
la gran manifestación del poder de
Dios, con el que la Iglesia inició su



camino entre las naciones. La
victoria que Cristo –con su
obediencia, con su inmolación en la
Cruz y con su Resurrección– había
obtenido sobre la muerte y sobre el
pecado, se reveló entonces en toda su
divina claridad.

Los discípulos, que ya eran testigos
de la gloria del Resucitado,
experimentaron en sí la fuerza del
Espíritu Santo: sus inteligencias y sus
corazones se abrieron a una luz
nueva. Habían seguido a Cristo y
acogido con fe sus enseñanzas, pero
no acertaban siempre a penetrar del
todo su sentido: era necesario que
llegara el Espíritu de verdad, que les
hiciera comprender todas las cosas
(Cfr. Ioh XVI, 12–13.). Sabían que sólo
en Jesús podían encontrar palabras
de vida eterna, y estaban dispuestos
a seguirle y a dar la vida por Él, pero
eran débiles y, cuando llegó la hora
de la prueba, huyeron, lo dejaron
solo. El día de Pentecostés todo eso



ha pasado: el Espíritu Santo, que es
espíritu de fortaleza, los ha hecho
firmes, seguros, audaces. La palabra
de los Apóstoles resuena recia y
vibrante por las calles y plazas de
Jerusalén.

Los hombres y las mujeres que,
venidos de las más diversas regiones,
pueblan en aquellos días la ciudad,
escuchan asombrados. Partos, medos
y elamitas, los moradores de
Mesopotamia, de Judea y de
Capadocia, del Ponto y del Asia, los de
Frigia, de Pamfilia y de Egipto, los de
Libia, confinante con Cirene, y los que
han venido de Roma, tanto judíos
como prosélitos, los cretenses y los
árabes, oímos hablar las maravillas
de Dios en nuestras propias lenguas
(Act II, 9–11.). Estos prodigios, que se
obran ante sus ojos, les llevan a
prestar atención a la predicación
apostólica. El mismo Espíritu Santo,
que actuaba en los discípulos del



Señor, tocó también sus corazones y
los condujo hacia la fe.

Nos cuenta San Lucas que, después
de haber hablado San Pedro
proclamando la Resurrección de
Cristo, muchos de los que le
rodeaban se acercaron preguntando: 
¿qué es lo que debemos hacer,
hermanos? El Apóstol les respondió: 
Haced penitencia, y sea bautizado
cada uno de vosotros en nombre de
Jesucristo para remisión de vuestros
pecados, y recibiréis el don del
Espíritu Santo. Aquel día se
incorporaron a la Iglesia, termina
diciéndonos el texto sagrado, cerca
de tres mil personas (Cfr. Act II, 37–
41.).

La venida solemne del Espíritu en el
día de Pentecostés no fue un suceso
aislado. Apenas hay una página de
los Hechos de los Apóstoles en la que
no se nos hable de Él y de la acción
por la que guía, dirige y anima la



vida y las obras de la primitiva
comunidad cristiana: Él es quien
inspira la predicación de San Pedro
(Cfr. Act IV, 8.), quien confirma en su
fe a los discípulos (Cfr. Act IV, 31.)
quien sella con su presencia la
llamada dirigida a los gentiles (Cfr.
Act X, 44–47.), quien envía a Saulo y a
Bernabé hacia tierras lejanas para
abrir nuevos caminos a la enseñanza
de Jesús (Cfr. Act XIII, 2–4.). En una
palabra, su presencia y su actuación
lo dominan todo.

Actualidad de la Pentecostés

Esa realidad profunda que nos da a
conocer el texto de la Escritura Santa,
no es un recuerdo del pasado, una
edad de oro de la Iglesia que quedó
atrás en la historia. Es, por encima de
las miserias y de los pecados de cada
uno de nosotros, la realidad también
de la Iglesia de hoy y de la Iglesia de
todos los tiempos. Yo rogaré al Padre
–anunció el Señor a sus discípulos– y



os dará otro Consolador para que esté
con vosotros eternamente (Ioh XIV,
16.). Jesús ha mantenido sus
promesas: ha resucitado, ha subido a
los cielos y, en unión con el Eterno
Padre, nos envía el Espíritu Santo
para que nos santifique y nos dé la
vida.

La fuerza y el poder de Dios
iluminan la faz de la tierra. El
Espíritu Santo continúa asistiendo a
la Iglesia de Cristo, para que sea –
siempre y en todo– signo levantado
ante las naciones, que anuncia a la
humanidad la benevolencia y el
amor de Dios (Cfr. Is XI, 12.). Por
grandes que sean nuestras
limitaciones, los hombres podemos
mirar con confianza a los cielos y
sentirnos llenos de alegría: Dios nos
ama y nos libra de nuestros pecados.
La presencia y la acción del Espíritu
Santo en la Iglesia son la prenda y la
anticipación de la felicidad eterna, de



esa alegría y de esa paz que Dios nos
depara.

También nosotros, como aquellos
primeros que se acercaron a San
Pedro en el día de Pentecostés,
hemos sido bautizados. En el
bautismo, Nuestro Padre Dios ha
tomado posesión de nuestras vidas,
nos ha incorporado a la de Cristo y
nos ha enviado el Espíritu Santo. El
Señor, nos dice la Escritura Santa,
nos ha salvado haciéndonos renacer
por el bautismo, renovándonos por el
Espíritu Santo, que Él derramó
copiosamente sobre nosotros por
Jesucristo Salvador nuestro, para que,
justificados por la gracia, vengamos a
ser herederos de la vida eterna
conforme a la esperanza que tenemos
(Tit III, 5–7.).

La experiencia de nuestra debilidad
y de nuestros fallos, la desedificación
que puede producir el espectáculo
doloroso de la pequeñez o incluso de



la mezquindad de algunos que se
llaman cristianos, el aparente fracaso
o la desorientación de algunas
empresas apostólicas, todo eso –el
comprobar la realidad del pecado y
de las limitaciones humanas– puede
sin embargo constituir una prueba
para nuestra fe, y hacer que se
insinúen la tentación y la duda:
¿dónde están la fuerza y el poder de
Dios? Es el momento de reaccionar,
de practicar de manera más pura y
más recia nuestra esperanza y, por
tanto, de procurar que sea más firme
nuestra fidelidad.

Permitidme narrar un suceso de mi
vida personal, ocurrido hace ya
muchos años. Un día un amigo de
buen corazón, pero que no tenía fe,
me dijo, mientras señalaba un
mapamundi: mire, de norte a sur, y de
este o oeste. ¿Qué quieres que mire?,
le pregunté. Su respuesta fue: el
fracaso de Cristo. Tantos siglos,
procurando meter en la vida de los



hombres su doctrina, y vea los
resultados. Me llené, en un primer
momento, de tristeza: es un gran
dolor, en efecto, considerar que son
muchos los que aún no conocen al
Señor y que, entre los que le
conocen, son muchos también los
que viven como si no lo conocieran.

Pero esa sensación duró sólo un
instante, para dejar paso al amor y al
agradecimiento, porque Jesús ha
querido hacer a cada hombre
cooperador libre de su obra
redentora. No ha fracasado: su
doctrina y su vida están fecundando
continuamente el mundo. La
redención, por Él realizada, es
suficiente y sobreabundante.

Dios no quiere esclavos, sino hijos, y
respeta nuestra libertad. La
salvación continúa y nosotros
participamos en ella: es voluntad de
Cristo que –según las palabras
fuertes de San Pablo– cumplamos en



nuestra carne, en nuestra vida,
aquello que falta a su pasión, pro
Corpore eius, quod est Ecclesia, en
beneficio de su cuerpo, que es la
Iglesia (Cfr. Col I, 24.).

Vale la pena jugarse la vida,
entregarse por entero, para
corresponder al amor y a la
confianza que Dios deposita en
nosotros. Vale la pena, ante todo, que
nos decidamos a tomar en serio
nuestra fe cristiana. Al recitar el
Credo, profesamos creer en Dios
Padre todopoderoso, en su Hijo
Jesucristo que murió y fue
resucitado, en el Espíritu Santo,
Señor y dador de vida. Confesamos
que la Iglesia, una santa, católica y
apostólica, es el cuerpo de Cristo,
animado por el Espíritu Santo. Nos
alegramos ante la remisión de los
pecados, y ante la esperanza de la
resurrección futura. Pero, esas
verdades ¿penetran hasta lo hondo
del corazón o se quedan quizá en los



labios? El mensaje divino de victoria,
de alegría y de paz de la Pentecostés
debe ser el fundamento
inquebrantable en el modo de
pensar, de reaccionar y de vivir de
todo cristiano.

Fuerza de Dios y debilidad
humana

Non est abbreviata manus Domini, no
se ha hecho más corta la mano de
Dios: no es menos poderoso Dios hoy
que en otras épocas, ni menos
verdadero su amor por los hombres.
Nuestra fe nos enseña que la
creación entera, el movimiento de la
tierra y el de los astros, las acciones
rectas de las criaturas y cuanto hay
de positivo en el sucederse de la
historia, todo, en una palabra, ha
venido de Dios y a Dios se ordena.

La acción del Espíritu Santo puede
pasarnos inadvertida, porque Dios
no nos da a conocer sus planes y



porque el pecado del hombre
enturbia y obscurece los dones
divinos. Pero la fe nos recuerda que
el Señor obra constantemente: es El
quien nos ha creado y nos mantiene
en el ser; quien, con su gracia,
conduce la creación entera hacia la
libertad de la gloria de los hijos de
Dios.

Por eso, la tradición cristiana ha
resumido la actitud que debemos
adoptar ante el Espíritu Santo en un
solo concepto: docilidad. Ser
sensibles a lo que el Espíritu divino
promueve a nuestro alrededor y en
nosotros mismos: a los carismas que
distribuye, a los movimientos e
instituciones que suscita, a los
afectos y decisiones que hace nacer
en nuestro corazón. El Espíritu Santo
realiza en el mundo las obras de
Dios: es —como dice el himno
litúrgico— dador de las gracias, luz
de los corazones, huésped del alma,
descanso en el trabajo, consuelo en el



llanto. Sin su ayuda nada hay en el
hombre que sea inocente y valioso,
pues es El quien lava lo manchado,
quien cura lo enfermo, quien
enciende lo que está frío, quien
endereza lo extraviado, quien
conduce a los hombres hacia el
puerto de la salvación y del gozo
eterno.

Pero esta fe nuestra en el Espíritu
Santo ha de ser plena y completa: no
es una creencia vaga en su presencia
en el mundo, es una aceptación
agradecida de los signos y realidades
a los que, de una manera especial, ha
querido vincular su fuerza. Cuando
venga el Espíritu de verdad —
anunció Jesús—, me glorificará
porque recibirá de lo mío, y os lo
anunciará. El Espíritu Santo es el
Espíritu enviado por Cristo, para
obrar en nosotros la santificación
que El nos mereció en la tierra.



No puede haber por eso fe en el
Espíritu Santo, si no hay fe en Cristo,
en la doctrina de Cristo, en los
sacramentos de Cristo, en la Iglesia
de Cristo. No es coherente con la fe
cristiana, no cree verdaderamente en
el Espíritu Santo quien no ama a la
Iglesia, quien no tiene confianza en
ella, quien se complace sólo en
señalar las deficiencias y las
limitaciones de los que la
representan, quien la juzga desde
fuera y es incapaz de sentirse hijo
suyo. Me viene a la mente considerar
hasta qué punto será
extraordinariamente importante y
abundantísima la acción del Divino
Paráclito, mientras el sacerdote
renueva el sacrificio del Calvario, al
celebrar la Santa Misa en nuestros
altares.

Los cristianos llevamos los grandes
tesoros de la gracia en vasos de
barro; Dios ha confiado sus dones a
la frágil y débil libertad humana y,



aunque la fuerza del Señor
ciertamente nos asiste, nuestra
concupiscencia, nuestra comodidad y
nuestro orgullo la rechazan a veces y
nos llevan a caer en pecado. En
muchas ocasiones, desde hace más
de un cuarto de siglo, al recitar el
Credo y afirmar mi fe en la divinidad
de la Iglesia una, santa, católica y
apostólica, añado a pesar de los
pesares. Cuando he comentado esa
costumbre mía y alguno me pregunta
a qué quiero referirme, respondo: a
tus pecados y a los míos.

Todo eso es cierto, pero no autoriza
en modo alguno a juzgar a la Iglesia
de manera humana, sin fe teologal,
fijándose únicamente en la mayor o
menor cualidad de determinados
eclesiásticos o de ciertos cristianos.
Proceder así, es quedarse en la
superficie. Lo más importante en la
Iglesia no es ver cómo respondemos
los hombres, sino ver lo que hace
Dios. La Iglesia es eso: Cristo



presente entre nosotros; Dios que
viene hacia la humanidad para
salvarla, llamándonos con su
revelación, santificándonos con su
gracia, sosteniéndonos con su ayuda
constante, en los pequeños y en los
grandes combates de la vida diaria.

Podemos llegar a desconfiar de los
hombres, y cada uno está obligado a
desconfiar personalmente de sí
mismo y a coronar sus jornadas con
un mea culpa con un acto de
contrición hondo y sincero. Pero no
tenemos derecho a dudar de Dios. Y
dudar de la Iglesia, de su origen
divino, de la eficacia salvadora de su
predicación y de sus sacramentos, es
dudar de Dios mismo, es no creer
plenamente en la realidad de la
venida del Espíritu Santo.

Antes de que Cristo fuera crucificado
—escribe San Juan Crisóstomo— no
había ninguna reconciliación. Y,
mientras no hubo reconciliación, no



fue enviado el Espíritu Santo... La
ausencia del Espíritu Santo era signo
de la ira divina. Ahora que lo ves
enviado en plenitud, no dudes de la
reconciliación. Pero si preguntaran:
¿dónde está ahora el Espíritu Santo?
Se podía hablar de su presencia
cuando ocurrían milagros, cuando
eran resucitados los muertos y
curados los leprosos. ¿Cómo saber
ahora que está de veras presente? No
os preocupéis. Os demostraré que el
Espíritu Santo está también ahora
entre nosotros...

Si no existiera el Espíritu Santo, no
podríamos decir: Señor, Jesús, pues
nadie puede invocar a Jesús como
Señor, si no es en el Espíritu Santo (I
Cor XII, 3). Si no existiera el Espíritu
Santo, no podríamos orar con
confianza. Al rezar, en efecto,
decimos: Padre nuestro que estás en
los cielos (Mt VI, 9). Si no existiera el
Espíritu Santo no podríamos llamar
Padre a Dios. ¿Cómo sabemos eso?



Porque el apóstol nos enseña: Y, por
ser hijos, envió Dios a nuestros
corazones el Espíritu de su Hijo, que
clama: Abba, Padre (Gal IV, 6).

Cuando invoques, pues, a Dios Padre,
acuérdate de que ha sido el Espíritu
quien, al mover tu alma, te ha dado
esa oración. Si no existiera el Espíritu
Santo, no habría en la Iglesia palabra
alguna de sabiduría o de ciencia,
porque está escrito: es dada por el
Espíritu la palabra de sabiduría (I 
Cor XII, 8)... Si el Espíritu Santo no
estuviera presente, la Iglesia no
existiría. Pero, si la Iglesia existe, es
seguro que el Espíritu Santo no falta.

Por encima de las deficiencias y
limitaciones humanas, insisto, la
Iglesia es eso: el signo y en cierto
modo —no en el sentido estricto en el
que se ha definido dogmáticamente
la esencia de los siete sacramentos de
la Nueva Alianza— el sacramento
universal de la presencia de Dios en



el mundo. Ser cristiano es haber sido
regenerado por Dios y enviado a los
hombres, para anunciarles la
salvación. Si tuviéramos fe recia y
vivida, y diéramos a conocer
audazmente a Cristo, veríamos que
ante nuestros ojos se realizan
milagros como los de la época
apostólica.

Porque ahora también se devuelve la
vista a ciegos, que habían perdido la
capacidad de mirar al cielo y de
contemplar las maravillas de Dios; se
da la libertad a cojos y tullidos, que
se encontraban atados por sus
apasionamientos y cuyos corazones
no sabían ya amar; se hace oír a
sordos, que no deseaban saber de
Dios; se logra que hablen los mudos,
que tenían atenazada la lengua
porque no querían confesar sus
derrotas; se resucita a muertos, en
los que el pecado había destruido la
vida. Comprobamos una vez más que
la palabra de Dios es viva y eficaz, y



más penetrante que cualquier espada
de dos filos y, lo mismo que los
primeros fieles cristianos, nos
alegramos al admirar la fuerza del
Espíritu Santo y su acción en la
inteligencia y en la voluntad de sus
criaturas.

Dar a conocer a Cristo

Veo todas las incidencias de la vida
—las de cada existencia individual y,
de alguna manera, las de las grandes
encrucijadas de las historia— como
otras tantas llamadas que Dios dirige
a los hombres, para que se enfrenten
con la verdad; y como ocasiones, que
se nos ofrecen a los cristianos, para
anunciar con nuestras obras y con
nuestras palabras ayudados por la
gracia, el Espíritu al que
pertenecemos.

Cada generación de cristianos ha de
redimir, ha de santificar su propio
tiempo: para eso, necesita



comprender y compartir las ansias
de los otros hombres, sus iguales, a
fin de darles a conocer, con don de
lenguas cómo deben corresponder a
la acción del Espíritu Santo, a la
efusión permanente de las riquezas
del Corazón divino. A nosotros, los
cristianos, nos corresponde anunciar
en estos días, a ese mundo del que
somos y en el que vivimos, el
mensaje antiguo y nuevo del
Evangelio.

No es verdad que toda la gente de
hoy —así, en general y en bloque—
esté cerrada, o permanezca
indiferente, a lo que la fe cristiana
enseña sobre el destino y el ser del
hombre; no es cierto que los hombres
de estos tiempos se ocupen sólo de
las cosas de la tierra, y se
desinteresen de mirar al cielo.
Aunque no faltan ideologías —y
personas que las sustentan— que
están cerradas, hay en nuestra época
anhelos grandes y actitudes



rastreras, heroísmos y cobardías,
ilusiones y desengaños; criaturas que
sueñan con un mundo nuevo más
justo y más humano, y otras que,
quizá decepcionadas ante el fracaso
de sus primitivos ideales, se refugian
en el egoísmo de buscar sólo la
propia tranquilidad, o en
permanecer inmersas en el error.

A todos esos hombres y a todas esas
mujeres, estén donde estén, en sus
momentos de exaltación o en sus
crisis y derrotas, les hemos de hacer
llegar el anuncio solemne y tajante
de San Pedro, durante los días que
siguieron a la Pentecostés: Jesús es la
piedra angular, el Redentor, el todo
de nuestra vida, porque fuera de El 
no se ha dado a los hombres otro
nombre debajo del cielo, por el cual
podamos ser salvos.

Entre los dones del Espíritu Santo,
diría que hay uno del que tenemos
especial necesidad todos los



cristianos: el don de sabiduría que, al
hacernos conocer a Dios y gustar de
Dios, nos coloca en condiciones de
poder juzgar con verdad sobre las
situaciones y las cosas de esta vida. Si
fuéramos consecuentes con nuestra
fe, al mirar a nuestro alrededor y
contemplar el espectáculo de la
historia y del mundo, no podríamos
menos de sentir que se elevan en
nuestro corazón los mismos
sentimientos que animaron el de
Jesucristo: al ver aquellas
muchedumbres se compadecía de
ellas, porque estaban malparadas y
abatidas, como ovejas sin pastor.

No es que el cristiano no advierta
todo lo bueno que hay en la
humanidad, que no aprecie las
limpias alegrías, que no participe en
los afanes e ideales terrenos. Por el
contrario, siente todo eso desde lo
más recóndito de su alma, y lo
comparte y lo vive con especial
hondura, ya que conoce mejor que



hombre alguno las profundidades del
espíritu humano.

La fe cristiana no achica el ánimo, ni
cercena los impulsos nobles del alma,
puesto que los agranda, al revelar su
verdadero y más auténtico sentido:
no estamos destinados a una
felicidad cualquiera, porque hemos
sido llamados a penetrar en la
intimidad divina, a conocer y amar a
Dios Padre, a Dios Hijo y a Dios
Espíritu Santo y, en la Trinidad y en
la Unidad de Dios, a todos los ángeles
y a todos los hombres.

Esa es la gran osadía de la fe
cristiana: proclamar el valor y la
dignidad de la humana naturaleza, y
afirmar que, mediante la gracia que
nos eleva al orden sobrenatural,
hemos sido creados para alcanzar la
dignidad de hijos de Dios. Osadía
ciertamente increíble, si no estuviera
basada en el decreto salvador de Dios
Padre, y no hubiera sido confirmada



por la sangre de Cristo y reafirmada
y hecha posible por la acción
constante del Espíritu Santo.

Hemos de vivir de fe, de crecer en la
fe, hasta que se pueda decir de cada
uno de nosotros, de cada cristiano, lo
que escribía hace siglos uno de los
grandes Doctores de la Iglesia
oriental: de la misma manera que los
cuerpos transparentes y nítidos, al
recibir los rayos de luz, se vuelven
resplandecientes e irradian brillo, las
almas que son llevadas e ilustradas
por el Espíritu Santo se vuelven
también ellas espirituales y llevan a
las demás la luz de la gracia. Del
Espíritu Santo proviene el
conocimiento de las cosas futuras, la
inteligencia de los misterios, la
comprensión de las verdades ocultas,
la distribución de los dones, la
ciudadanía celeste, la conversación
con los ángeles. De El, la alegría que
nunca termina, la perseverancia en
Dios, la semejanza con Dios y, lo más



sublime que puede ser pensado, el
hacerse Dios.

La conciencia de la magnitud de la
dignidad humana —de modo
eminente, inefable, al ser
constituidos por la gracia en hijos de
Dios— junto con la humildad, forma
en el cristiano una sola cosa, ya que
no son nuestras fuerzas las que nos
salvan y nos dan la vida, sino el favor
divino. Es ésta una verdad que no
puede olvidarse nunca, porque
entonces el endiosamiento se
pervertiría y se convertiría en
presunción, en soberbia y, más
pronto o más tarde, en
derrumbamiento espiritual ante la
experiencia de la propia flaqueza y
miseria.

¿Me atreveré a decir: soy santo? —se
preguntaba San Agustín—. Si dijese
santo en cuanto santificador y no
necesitado de nadie que me santifique,
sería soberbio y mentiroso. Pero si



entendemos por santo el santificado,
según aquello que se lee en el Levítico:
sed santos, porque yo, Dios, soy santo;
entonces también el cuerpo de Cristo,
hasta el último hombre situado en los
confines de la tierra y, con su Cabeza y
bajo su Cabeza, diga audazmente: soy
santo.

Amad a la Tercera Persona de la
Trinidad Beatísima: escuchad en la
intimidad de vuestro ser las
mociones divinas —esos alientos,
esos reproches—, caminad por la
tierra dentro de la luz derramada en
vuestra alma: y el Dios de la
esperanza nos colmará de toda
suerte de paz, para que esa
esperanza crezca en nosotros
siempre más y más, por la virtud del
Espíritu Santo.

Tratar al Espíritu Santo

Vivir según el Espíritu Santo es vivir
de fe, de esperanza, de caridad; dejar
que Dios tome posesión de nosotros y



cambie de raíz nuestros corazones,
para hacerlos a su medida. Una vida
cristiana madura, honda y recia, es
algo que no se improvisa, porque es
el fruto del crecimiento en nosotros
de la gracia de Dios. En los Hechos de
los Apóstoles, se describe la situación
de la primitiva comunidad cristiana
con una frase breve, pero llena de
sentido: perseveraban todos en las
instrucciones de los Apóstoles, en la
comunicación de la fracción del pan y
en la oración (Act II, 42.).

Fue así como vivieron aquellos
primeros, y como debemos vivir
nosotros: la meditación de la
doctrina de la fe hasta hacerla
propia, el encuentro con Cristo en la
Eucaristía, el diálogo personal –la
oración sin anonimato– cara a cara
con Dios, han de constituir como la
substancia última de nuestra
conducta. Si eso falta, habrá tal vez
reflexión erudita, actividad más o
menos intensa, devociones y



prácticas. Pero no habrá auténtica
existencia cristiana, porque faltará la
compenetración con Cristo, la
participación real y vivida en la obra
divina de la salvación.

Es doctrina que se aplica a cualquier
cristiano, porque todos estamos
igualmente llamados a la santidad.
No hay cristianos de segunda
categoría, obligados a poner en
práctica sólo una versión rebajada
del Evangelio: todos hemos recibido
el mismo Bautismo y, si bien existe
una amplia diversidad de carismas y
de situaciones humanas, uno mismo
es el Espíritu que distribuye los
dones divinos, una misma la fe, una
misma la esperanza, una la caridad
(Cfr. 1 Cor XII, 4–6 y XIII, 1–13.).

Podemos, por tanto, tomar como
dirigida a nosotros la pregunta que
formula el Apóstol: ¿no sabéis que
sois templo de Dios y que el Espíritu
Santo mora en vosotros? (1 Cor III,



16.), y recibirla como una invitación
a un trato más personal y directo con
Dios. Por desgracia el Paráclito es,
para algunos cristianos, el Gran
Desconocido: un nombre que se
pronuncia, pero que no es Alguno –
una de las tres Personas del único
Dios–, con quien se habla y de quien
se vive.

Hace falta –en cambio– que lo
tratemos con asidua sencillez y con
confianza, como nos enseña a
hacerlo la Iglesia a través de la
liturgia. Entonces conoceremos más
a Nuestro Señor y, al mismo tiempo,
nos daremos cuenta más plena del
inmenso don que supone llamarse
cristianos: advertiremos toda la
grandeza y toda la verdad de ese
endiosamiento, de esa participación
en la vida divina, a la que ya antes
me refería.

Porque el Espíritu Santo no es un
artista que dibuja en nosotros la



divina substancia, como si Él fuera
ajeno a ella, no es de esa forma como
nos conduce a la semejanza divina;
sino que Él mismo, que es Dios y de
Dios procede, se imprime en los
corazones que lo reciben como el sello
sobre la cera y, de esa forma, por la
comunicación de sí y la semejanza,
restablece la naturaleza según la
belleza del modelo divino y restituye
al hombre la imagen de Dios (S. Cirilo
de Alejandría, Thesaurus de sancta et
consubstantiali Trinitate, 34 (PG 75,
609).).

Para concretar, aunque sea de una
manera muy general, un estilo de
vida que nos impulse a tratar al
Espíritu Santo –y, con Él, al Padre y al
Hijo– y a tener familiaridad con el
Paráclito, podemos fijarnos en tres
realidades fundamentales: docilidad
–repito–, vida de oración, unión con
la Cruz.



Docilidad, en primer lugar, porque el
Espíritu Santo es quien, con sus
inspiraciones, va dando tono
sobrenatural a nuestros
pensamientos, deseos y obras. Él es
quien nos empuja a adherirnos a la
doctrina de Cristo y a asimilarla con
profundidad, quien nos da luz para
tomar conciencia de nuestra
vocación personal y fuerza para
realizar todo lo que Dios espera. Si
somos dóciles al Espíritu Santo, la
imagen de Cristo se irá formando
cada vez más en nosotros e iremos
así acercándonos cada día más a Dios
Padre. Los que son llevados por el
Espíritu de Dios, esos son hijos de
Dios (Rom VIII, 14.).

Si nos dejamos guiar por ese
principio de vida presente en
nosotros, que es el Espíritu Santo,
nuestra vitalidad espiritual irá
creciendo y nos abandonaremos en
las manos de nuestro Padre Dios, con
la misma espontaneidad y confianza



con que un niño se arroja en los
brazos de su padre. Si no os hacéis
semejantes a los niños, no entraréis en
el reino de los cielos, ha dicho el
Señor (Mt XVIII, 3.). Viejo camino
interior de infancia, siempre actual,
que no es blandenguería, ni falta de
sazón humana: es madurez
sobrenatural, que nos hace
profundizar en las maravillas del
amor divino, reconocer nuestra
pequeñez e identificar plenamente
nuestra voluntad con la de Dios.

Vida de oración, en segundo lugar,
porque la entrega, la obediencia, la
mansedumbre del cristiano nacen
del amor y al amor se encaminan. Y
el amor lleva al trato, a la
conversación, a la amistad. La vida
cristiana requiere un diálogo
constante con Dios Uno y Trino, y es
a esa intimidad a donde nos conduce
el Espíritu Santo. ¿Quién sabe las
cosas del hombre, sino solamente el
espíritu del hombre, que está dentro



de él? Así las cosas de Dios nadie las
ha conocido sino el Espíritu de Dios (1
Cor II, 11.). Si tenemos relación
asidua con el Espíritu Santo, nos
haremos también nosotros
espirituales, nos sentiremos
hermanos de Cristo e hijos de Dios, a
quien no dudaremos en invocar
como a Padre que es nuestro (Cfr. Gal
IV, 6; Rom VIII, 15.).

Acostumbrémos a frecuentar al
Espíritu Santo, que es quien nos ha
de santificar: a confiar en Él, a pedir
su ayuda, a sentirlo cerca de
nosotros. Así se irá agrandando
nuestro pobre corazón, tendremos
más ansias de amar a Dios y, por Él, a
todas las criaturas. Y se reproducirá
en nuestras vidas esa visión final del
Apocalipsis: el espíritu y la esposa, el
Espíritu Santo y la Iglesia –y cada
cristiano– que se dirigen a Jesús, a
Cristo, y le piden que venga, que esté
con nosotros para siempre (Cfr. Apoc
XXII, 17.).



Unión con la Cruz, finalmente,
porque en la vida de Cristo el
Calvario precedió a la Resurrección y
a la Pentecostés, y ese mismo proceso
debe reproducirse en la vida de cada
cristiano: somos –nos dice San Pablo–
coherederos con Jesucristo, con tal
que padezcamos con Él, a fin de que
seamos con Él glorificados (Rom VIII,
17.). El Espíritu Santo es fruto de la
cruz, de la entrega total a Dios, de
buscar exclusivamente su gloria y de
renunciar por entero a nosotros
mismos.

Sólo cuando el hombre, siendo fiel a
la gracia, se decide a colocar en el
centro de su alma la Cruz, negándose
a sí mismo por amor a Dios, estando
realmente desprendido del egoísmo y
de toda falsa seguridad humana, es
decir, cuando vive verdaderamente
de fe, es entonces y sólo entonces
cuando recibe con plenitud el gran
fuego, la gran luz, la gran
consolación del Espíritu Santo.



Es entonces también cuando vienen
al alma esa paz y esa libertad que
Cristo nos ha ganado (Cfr. Gal IV, 31.),
que se nos comunican con la gracia
del Espíritu Santo. Los frutos del
Espíritu son caridad, gozo, paz,
paciencia, benignidad, bondad,
longanimidad, mansedumbre, fe,
modestia, continencia, castidad (Gal V,
22–23.): y donde está el Espíritu del
Señor, allí hay libertad (2 Cor III, 17.).

En medio de las limitaciones
inseparables de nuestra situación
presente, porque el pecado habita
todavía de algún modo en nosotros,
el cristiano percibe con claridad
nueva toda la riqueza de su filiación
divina, cuando se reconoce
plenamente libre porque trabaja en
las cosas de su Padre, cuando su
alegría se hace constante porque
nada es capaz de destruir su
esperanza.



Es en esa hora, además y al mismo
tiempo, cuando es capaz de admirar
todas las bellezas y maravillas de la
tierra, de apreciar toda la riqueza y
toda la bondad, de amar con toda la
entereza y toda la pureza para las
que está hecho el corazón humano.
Cuando el dolor ante el pecado no
degenera nunca en un gesto amargo,
desesperado o altanero, porque la
compunción y el conocimiento de la
humana flaqueza le encaminan a
identificarse de nuevo con las ansias
redentoras de Cristo, y a sentir más
hondamente la solidaridad con todos
los hombres. Cuando, en fin, el
cristiano experimenta en sí con
seguridad la fuerza del Espíritu
Santo, de manera que las propias
caídas no le abaten: porque son una
invitación a recomenzar, y a
continuar siendo testigo fiel de Cristo
en todas las encrucijadas de la tierra,
a pesar de las miserias personales,
que en estos casos suelen ser faltas
leves, que enturbian apenas el alma;



y, aunque fuesen graves, acudiendo
al Sacramento de la Penitencia con
compunción, se vuelve a la paz de
Dios y a ser de nuevo un buen testigo
de sus misericordias.

Tal es, en un resumen breve, que
apenas consigue traducir en pobres
palabras humanas, la riqueza de la
fe, la vida del cristiano, si se deja
guiar por el Espíritu Santo. No
puedo, por eso, terminar de otra
manera que haciendo mía la
petición, que se contiene en uno de
los cantos litúrgicos de la fiesta de
Pentecostés, que es como un eco de la
oración incesante de la Iglesia
entera: Ven, Espíritu Creador, visita
las inteligencias de los tuyos, llena de
gracia celeste los corazones que tú
has creado. En tu escuela haz que
sepamos del Padre, haznos conocer
también al Hijo, haz en fin que
creamos eternamente en Ti, Espíritu
que procedes de uno del otro (Del



himno Veni Creator Spiritus, del
oficio del día de Pentecostés.).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/el-gran-
desconocido/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/el-gran-desconocido/
https://opusdei.org/es-do/article/el-gran-desconocido/
https://opusdei.org/es-do/article/el-gran-desconocido/

	El Gran Desconocido
	Fuerza de Dios y debilidad humana
	Dar a conocer a Cristo


