
opusdei.org

Las primeras
convivencias de
supernumerarias
(España 1952-1957)

En este episodio, la historiadora
María Luisa Galdón relata cómo
fueron la primeras
convivencias de
supernumerarias en España
entre 1952 y 1957. Galdón es
coautora, junto a Julio Montero,
del libro "Las mil primeras
supernumerarias del Opus Dei".

12/02/2025



A través del estudio de testimonios y
relatos biográficos, Galdón
reconstruye el impacto de estos
encuentros, que ofrecían formación
espiritual y doctrinal, además de ser
un espacio de descanso, convivencia
y encuentro con Dios. Antes de
adentrarse en estas jornadas, la
autora repasa los inicios de la labor
de san Gabriel entre mujeres, para
luego analizar cómo estas
experiencias marcaron la vida de
aquellas primeras supernumerarias.

María Luisa Galdón es historiadora y
desde hace años se dedica al estudio
de la historia de la mujer. Es
coautora, junto a Julio Montero, del
libro Las mil primeras
supernumerarias del Opus Dei, en el
que profundiza en las historias y
testimonios de las primeras mujeres
que se incorporaron como
supernumerarias a la Obra.

https://opusdei.org/es-es/article/carta-labor-san-gabriel-supernumerarios-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/carta-labor-san-gabriel-supernumerarios-opus-dei/
https://www.rialp.com/libro/las-mil-primeras_139237/
https://www.rialp.com/libro/las-mil-primeras_139237/
https://www.rialp.com/libro/las-mil-primeras_139237/
https://www.rialp.com/libro/las-mil-primeras_139237/


 Enlaces relacionados: “Fragmentos
de historia, un podcast sobre el Opus
Dei y la vida de san Josemaría” / 
Centro de Estudios Josemaría Escrivá

Al estudiar y escribir la historia de 
las primeras mil supernumerarias
del Opus Dei en España, pude
conocer detalles biográficos de cada
una de ellas y adentrarme en sus
historias personales. Tras leer
muchos de sus testimonios y
entrevistar a un buen grupo de estas
mujeres, noté que un recuerdo
común y especialmente vívido se
repetía con frecuencia: el impacto y
la ayuda que significó en sus vidas
asistir a las convivencias de
supernumerarias.

San Josemaría explicó en numerosas
ocasiones que la actividad principal
del Opus Dei consiste en ofrecer

https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva
https://opusdei.org/es-es/article/historia-supernumerarias-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/historia-supernumerarias-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/el-descanso-de-los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-anuales-de-formacion/
https://opusdei.org/es-es/article/el-descanso-de-los-hijos-de-dios-sobre-las-convivencias-anuales-de-formacion/


formación a sus miembros y a todas
las personas que desean acercarse a
sus apostolados. En una entrevista
comentó que esa formación ofrecía
«los medios espirituales necesarios
para vivir como buenos cristianos en
medio del mundo». A través de ella
se puede «conocer la doctrina de
Cristo, las enseñanzas de la Iglesia»,
lo cual «proporciona un espíritu que
mueve a trabajar bien por amor de
Dios y en servicio de todos los
hombres».

Entre los medios de formación
específicos que se organizan en la
Obra están las convivencias anuales,
cuyo objetivo primordial es el
encuentro personal con Dios.
Podríamos decir que este encuentro
se despliega alrededor de tres ejes.
Primero, el descanso que permite
tomar distancia de las tareas del día
a día y transcurrir un tiempo más
exclusivo y distendido con Dios;
después, el estudio y la asimilación de

https://escriva.org/es/conversaciones/por-que-nacio-el-opus-dei/
https://escriva.org/es/conversaciones/por-que-nacio-el-opus-dei/
https://escriva.org/es/conversaciones/por-que-nacio-el-opus-dei/
https://escriva.org/es/conversaciones/por-que-nacio-el-opus-dei/
https://escriva.org/es/conversaciones/por-que-nacio-el-opus-dei/
https://escriva.org/es/conversaciones/por-que-nacio-el-opus-dei/


la formación, profunda y de calidad,
que encienda y prepare para la
propia misión de santificar el mundo
en las propias circunstancias y
acompañar a las personas hacia Dios;
y, por último, la vida en familia, es
decir, la convivencia fraterna, el
servicio y cuidado mutuo,
compartiendo intereses y afanes.

En este episodio hablaremos sobre
las primeras convivencias de
supernumerarias, que tuvieron lugar
entre 1952 y 1957. Pero vamos paso a
paso: primero explicaremos los
inicios de la obra de san Gabriel
entre mujeres; luego nos
adentraremos en las primeras
convivencias y compartiremos
algunos detalles de esas jornadas, así
como el impacto que tuvieron en
aquellas mujeres.

Primeros pasos

Lo primero que debemos
preguntarnos es cuándo y de qué



manera comenzaron las actividades
de la obra de san Gabriel entre las
mujeres. Sabemos que, desde 1932,
san Josemaría llamó obra de san
Gabriel a las actividades formativas
con personas casadas o abiertas al
matrimonio. Años después, esta
labor apostólica comenzó a
consolidarse, primero entre los
hombres y, más tarde, entre las
mujeres.

A mediados de 1950, se organizó un
día de retiro espiritual en el oratorio
de la residencia Zurbarán, ubicada
en Madrid, en el que participó un
grupo de mujeres. El sacerdote José
María Hernández Garnica predicó
una meditación en la que explicó
detenidamente en qué consistía la
labor de san Gabriel y les habló de
que cada una de ellas estaba llamada
a la santidad en su vida cotidiana,
acercando a sus maridos, hijos y
amigas a Cristo; y convirtiendo sus

https://opusdei.org/es-es/article/carta-labor-san-gabriel-supernumerarios-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/los-comienzos-de-la-labor-del-opus-dei-con-universitarias-la-residencia-zurbaran-de-madrid-1947-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/los-comienzos-de-la-labor-del-opus-dei-con-universitarias-la-residencia-zurbaran-de-madrid-1947-1950/
https://opusdei.org/es-es/article/los-comienzos-de-la-labor-del-opus-dei-con-universitarias-la-residencia-zurbaran-de-madrid-1947-1950/
https://opusdei.org/es-es/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/es-es/jose-maria-hernandez-garnica/


casas en “hogares luminosos y
alegres”.

Unos meses más tarde, a partir de
enero de 1951, algunas mujeres
comenzaron a pedir la admisión
como supernumerarias. Muchas de
ellas habían conocido el Opus Dei a
través de sus maridos, novios, o por
parientes cercanos, ya que la labor
con hombres se había afianzado
bastantes años antes. Otras, en
cambio, se habían acercado a la Obra
al participar en alguna actividad
formativa o bien por diversas
circunstancias.

No es fácil hacer generalizaciones,
pero podemos señalar algunos rasgos
comunes entre estas primeras. Al
igual que la mayoría de las españolas
de los años 50, eran una minoría
quienes tenían estudios
universitarios y apenas alguna
ejercía trabajos profesionales fuera
de su hogar. La mayoría habían



estudiado en colegios dirigidos por
religiosas, donde no era infrecuente
que se planteara a las alumnas el
"tema de la vocación". A grandes
rasgos podemos decir que tenían una
formación católica se basaba en la
memorización del catecismo de la
doctrina cristiana; vivirían las
prácticas de piedad habituales (el
rosario, visita al santísimo, etc.) y, al
menos, la frecuencia de sacramentos
que señalaban los mandamientos de
la Iglesia.

Según muchos de los testimonios que
recogimos, bastantes de ellas tenían
inquietudes espirituales y un deseo
de crecer en su vida interior. Por
ejemplo, una recordaba: «Me
acerqué a la Obra por la confesión.
Pregunté a mi novio, que ya era
supernumerario, si conocía algún
sacerdote a quien pudiera acudir, y
me habló de la residencia Zurbarán.
El sacerdote era don José María
Hernández Garnica, quien me



hablaba mucho del amor de Dios».
Otro testimonio menciona: «Yo iba
buscando algo. Era muy feliz con mi
marido, con mi vida, pero buscaba a
Dios de una forma impresionante y
no sabía dónde encontrarlo […]
conocí a san Josemaría, me habló de
Amor de Dios y además me dijo,
“haremos muchas cosas buenas en
Valencia, trabajaremos juntos” y
aquello me llenó muchísimo».

Las primeras convivencias

A principios de los años cincuenta, la
Obra crecía a buen ritmo, y se hacía
necesario que todos tuviesen un
buen conocimiento de la fe cristiana
y del espíritu del Opus Dei. San
Josemaría dijo, en una meditación
del año 1954, «sin una adecuada
formación, nada podemos hacer. La
santidad y el apostolado: estos son
los fines que nos proponemos (...) Y
para lograr estos fines, necesitamos
formación. Para nuestra santidad,



doctrina. Para el apostolado,
doctrina. Y para la doctrina, tiempo,
un lugar oportuno, con los medios
oportunos»[1].

Para el fundador, la tarea formativa
del Opus Dei abarcaba los campos
humano, profesional, doctrinal-
religioso, espiritual y apostólico.
Solía insistir en que la formación
tenía un carácter permanente: «no
termina nunca»[2], decía, porque se
actualiza a lo largo de la vida. Las
formas en las que se ofrecía eran
variadas, algunas personales como la
dirección espiritual y otras
colectivas, como clases, círculos,
retiros y convivencias.

Como ya adelanté en la introducción,
quisiera detenerme en estas últimas:
las convivencias.

En 1951, cuando se conformó un
grupo más o menos numeroso de
supernumerarias, san Josemaría
encargó a María Cruz Tabernero



desplegar la labor de san Gabriel
impulsando en concreto las
convivencias como algo
fundamental. En una carta de
Tabernero a Carmiña Cameselle,
numeraria que se ocupaba de esta
labor en Valencia, le anima a
impulsar la asistencia: «que las
señoras se ilusionen mucho con la
“semana” (así se refería a las
convivencias) y que vengan las más
posibles» pues era la ocasión de que
recibieran la formación que
favorecía el crecimiento personal y el
conocimiento entre ellas,
ensanchándose de ese modo los
horizontes de su vocación.

Para entonces, ya se contaba con la
experiencia de convivencias con
supernumerarios, que habían dado
resultados muy positivos. Estos
encuentros demostraban la
importancia de reunirse, para
descubrir, de manera tangible, el



sentido de familia que caracteriza su
vocación a la Obra.

Las cartas conservadas reflejan el
gran interés de las supernumerarias
por asistir a esos días de formación.
Así lo testimonia una de ellas:
«Cuando nos casamos nos fuimos a
un pueblo de la sierra de Huelva –
Cabezas Rubias– donde Carlos iba de
médico titular y llevaba varias
minas, y hasta una empresa forestal
[…]. Yo por mi cuenta, hacía
apostolado, tenía una charla con
jóvenes del pueblo y venían a casa a
coser. […] Yo estaba sola, pero a mi
manera hacía el apostolado que
podía. En estos años de soledad el
Señor me ha ido llevando por sus
caminos y yo salía adelante con mis
convivencias y cursos de retiro».

Sin embargo, como es de suponer,
participar en las convivencias no
siempre resultaba sencillo. Muchos
testimonios mencionan las



dificultades que debían sortear. En
términos generales, hubo dos tipos
de limitaciones: una cultural y otra
de orden material. En cuanto a la
primera, no era común en la década
de 1950 que una mujer casada
viajara sin su marido, y esto era
considerado, al menos socialmente,
como algo raro. En aquella España
de los años 50, la libertad e
independencia de la mujer estaban
muy limitadas; por ejemplo, no
podían comprar un billete de tren si
no tenían mayoría de edad (por
entonces situada en los 24 años), ni
firmar un contrato de trabajo o abrir
una cuenta corriente. Plantear a la
familia (padres o maridos) la
posibilidad de viajar solas y
ausentarse del hogar durante una
semana era, en muchos casos,
sencillamente inconcebible. A veces,
incluso con el consentimiento del
marido, la oposición provenía de los
padres, que consideraban esa
ausencia como un abandono



irresponsable del hogar y de las
obligaciones familiares. En cualquier
caso, el permiso del marido permitía
la asistencia, aunque no evitaba en
ocasiones la incomprensión por
parte de la familia y del entorno
social más cercano.

A las dificultades citadas de base
cultural y de contexto social del
momento se sumaban otras de
carácter material. Por entonces, el
sistema de transportes era muy
deficiente en España: recordemos
que en esos primeros años cincuenta
aún se sentían los efectos de los
destrozos materiales de la guerra
civil y que la red de carreteras y
ferrocarriles era muy limitada.
Dependiendo de la ciudad de origen,
llegar a la casa donde tenía lugar
solía implicar un viaje que, en
muchos casos, podía extenderse por
más de un día. La mayoría de las
veces, este trayecto se realizaba en
tren. Además, para algunas mujeres,



viajar solas en ese contexto suponía
una preocupación añadida debido a
la inseguridad de la época.

Estas circunstancias tuvieron un
peso distinto en cada una. Las
propias directoras entendían que en
algunos casos la asistencia era tan
difícil que lo prudente era no insistir
y esperar a que se resolvieran las
dificultades.

Por otro lado, se comprobaba que el
haber asistido ya a alguna
convivencia facilitaba el volver. La
experiencia era muy positiva,
especialmente para aquellas que
vivían en ciudades donde aún no
había centros de mujeres y recibían
la formación por correspondencia y
al compás de los viajes que
realizaban las numerarias desde
Madrid, Córdoba, Valencia,
Barcelona, Santiago o Zaragoza.
Entendían la necesidad de la
convivencia para conocer con más



profundidad el Opus Dei y el
contenido de su compromiso. En ese
contexto se reconoce que merecía la
pena el esfuerzo por la formación
que recibían tanto doctrinal como
espiritualmente, de conocimiento del
espíritu de la Obra y, desde el punto
de vista humano también, el
descubrimiento de la fraternidad que
les llevaba a sentirse en familia
desde el primer momento. Por
ejemplo, la autora del diario de la
convivencia en Llerena (Sevilla)
afirmaba: «De esta semana de
convivencia la primera encantada
soy yo misma. Es la primera a la que
asisto, y no podía imaginarme que
fueran tan necesarias y tan eficaces».

A pesar de estas dificultades, entre
1952 y 1957 se llevaron a cabo unas
17 convivencias para
supernumerarias. La mayoría
tuvieron lugar en Molinoviejo, una
casa situada en Ortigosa del Monte
(Segovia, España). También se



hicieron en La Estila, una residencia
universitaria en Santiago de
Compostela, que contaba con una
zona independiente; otras tuvieron
lugar en Vallvidrera (Barcelona) y en
Lerena (Huévar de Aljarafe, Sevilla),
esta última era una finca de la
familia de Dolores Díaz, la primera
supernumeraria de Sevilla.

Atención y desarrollo de las
convivencias.

El contenido de formación y la
organización de cada convivencia
corría a cargo de algunas numerarias
y un sacerdote. Sobre éste recaía, al
menos en un principio, la mayor
parte de la formación impartida,
tanto de manera colectiva (a través
de clases y meditaciones) como
personal (mediante conversaciones
de orientación espiritual y
confesiones). Las numerarias, por su
parte, daban clases y charlas sobre el
espíritu del Opus Dei y estaban



disponibles para recibir confidencias
de aquellas que lo desearan, que
consistía en una conversación
personal, confiada y de índole
espiritual con algún otro miembro
del Opus Dei, de forma periódica,
buscando orientación en la vida
interior y el apostolado.

El horario y desarrollo de las
convivencias fue muy similar. Se
llegaba la víspera por la tarde/noche;
después de cenar y de hacer un rato
de tertulia se iban a dormir. Además
de la oración dirigida por los
sacerdotes y la asistencia a la Santa
Misa, la mayoría del tiempo se
dedicaba a leer y comentar, algunos
escritos de san Josemaría.
Generalmente se hacía cargo de esto
el sacerdote.

La formación abarcaba tanto la
doctrina de la Iglesia como el espíritu
y los modos apostólicos propios de la
Obra. Sobre lo primero, se explicaba



la doctrina sobre los sacramentos de
la vida cristiana, la Misa como centro
de la vida espiritual, el valor
santificador del trabajo ordinario y
la importancia de las virtudes
humanas y de las sobrenaturales:
caridad, sinceridad, laboriosidad,
desprendimiento, etc. Con respecto a
lo segundo, se impartían clases y
sesiones donde se comentaban
documentos de san Josemaría de
carácter fundacional, sobre todo
Instrucciones que eran unos escritos
dirigidos sobre todo a personas del
Opus Dei que contienen
orientaciones e indicaciones de
carácter operativo, consideraciones
espirituales y doctrinales, etc.

Además de estos formatos, no hay
que olvidar aquellos de estilo más
informal, pero igualmente
importantes: las tertulias y los
momentos de conversación en los
ratos libres. En estos espacios, se
compartían narraciones y



experiencias que construían los lazos
familiares a menudo a través de
canciones o relatos “históricos”,
frecuentemente sobre la vida del
Fundador o de algunos otros de los
primeros años, como Isidoro
Zorzano, quien había muerto con
fama de santidad y cuyo proceso de
canonización se había iniciado en
1948. A veces hablaban sobre los
inicios del Opus Dei en otros países y
nuevas labores apostólicas.

Además, durante esos días, las
asistentes también disponían de
tiempo para hacer deporte: «las más
jóvenes y modernas juegan al tenis»
recoge un diario; o se bañaban en
verano, si la casa contaba con
piscina. Sin embargo, eran más
frecuentes los paseos por la finca y
alrededores, que ofrecían una
ocasión para comentar y preguntar
informalmente a las numerarias las
dudas que habían surgido en las
clases o del estudio del catecismo.



La aportación de las primeras
convivencias

Conocer el impacto que tuvieron las
primeras convivencias sobre las
mujeres que participaron no es tarea
sencilla. Pero al menos quisiera
detenerme en algunos fragmentos de
los diarios de esos días que reflejan
un poco el ambiente que se vivió en
esas experiencias. En uno de ellos se
anotó: «Muchas anécdotas
ejemplares se podrían contar de esta
Semana. Como siempre que se tienen
más medios de conocer la Obra más
de cerca, la gente se entusiasma».

Una característica que destaca de
forma muy llamativa y es común a
todos los diarios, es el ambiente de
alegría, casi festivo, en el que
discurrían estos días de formación,
familia y descanso. Esos días
constituían una oportunidad para
cuidar de aquellas personas a través
del servicio y la amistad.



Por otra parte, el descubrimiento
más repetido en estas primeras
convivencias por parte de las
asistentes fue el de entender la Obra
como una familia de carácter
sobrenatural. En el diario de la
convivencia de 1953 se recoge el
comentario de Piluca, una chica
joven (era la primera vez que salía de
su casa sin la compañía de su
familia), de Valencia,
supernumeraria: «nunca creí que me
iba a encontrar con tanto cariño y
tan en familia». Como consecuencia
se señala que «se nota un interés
especial por hacer la vida agradable
a las demás».

Abundan también los comentarios
referentes a la vida cotidiana en que
se desenvolverán estas mujeres al
regresar a sus hogares. Es decir, estos
días no son algo ajeno a su
normalidad sino un modo de incidir
decisivamente en ellas. El empeño en
santificar ese contexto de



normalidad lo recoge un diario:
«[Marchan] con el deseo muy vívido
de hacer realidad las palabras que el
Padre ha escrito para ellas: hacer de
sus casas hogares luminosos y
alegres».

Otro indicador se refiere al interés
con el que las participantes recibían
la formación. Se registraba
especialmente la buena disposición y
actitud positiva. Por ejemplo, en uno
de los diarios se anotaba «a medida
que pasaban los días las clases tenían
más expectación y no había nada que
no tuviera interés».

Como fruto de esos días de oración,
formación y vida en familia, crecía
en ellas el deseo de extender el
mensaje sobre la santificación de la
vida ordinaria, entre sus familias,
amigos, y conocidos. Ya en la primera
convivencia se destaca que «tienen
un afán de apostolado envidiable».
La redactora de otro recoge: «Vamos



de excursión a la ermita de la Virgen
de Sonsoles y allí piden por todas
aquellas hermanas nuestras de San
Gabriel encargadas de sembrar la
paz y la alegría por todos los confines
de la tierra».

Las convivencias fueron también
una oportunidad clave para iniciar
apostolados y consolidar la labor con
cooperadoras, dándoles un impulso
que se mantendría a lo largo del
tiempo. En estos primeros años, en
concreto en 1954 y 1955, se planteó
que las supernumerarias tomaran la
responsabilidad directa y completa
de esta labor, además de otros
proyectos que fueron surgiendo.

Por último, llama la atención cómo
durante las convivencias, al igual que
en los demás medios de formación y
en su orientación espiritual personal,
se alentaba a las mujeres a actuar en
sus respectivos ambientes. Frente a
una educación que las relegaba,



sobre todo a las casadas, a actitudes
de sumisión, a ellas se les animaba a
estudiar, rezar, formarse, leer,
hablar en público y ayudar a otras
amigas a impulsar tareas apostólicas.
Quizá el rasgo común diferencial de
este grupo de mujeres fuera su firme
decisión para superar las dificultades
que entrañaba asumir el modo de
vida que les ponía delante su
incorporación al Opus Dei: una
especie de revolución silenciosa por
la vía de los hechos. Tal como
recomendaba san Josemaría en el 
punto número 1 de Camino:

“Que tu vida no sea una vida estéril. -
Sé útil.- -Deja poso.-Ilumina con la
luminaria de tu fe y de tu amor.

Borra, con tu vida de apóstol, la señal
viscosa y sucia que dejaron los
sembradores impuros del odio. -Y
enciende todos los caminos de la
tierra con el fuego de Cristo que
llevas en el corazón.”

https://escriva.org/es/camino/1/


[1] Josemaría Escrivá de Balaguer, En
diálogo con el Señor (edición crítico-
histórica), Rialp, Madrid 2017, p. 106
(palabras de una meditación del 21-
XI-1954)

[2] Palabras de un encuentro familiar
de Josemaría Escrivá de Balaguer, 26-
V-1972, citadas en Meditaciones, II, p.
718 (AGP, Biblioteca, P06).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/convivencias-
supernumerarias-historia-opus-dei/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/convivencias-supernumerarias-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/es-do/article/convivencias-supernumerarias-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/es-do/article/convivencias-supernumerarias-historia-opus-dei/

	Las primeras convivencias de supernumerarias (España 1952-1957)

