
opusdei.org

«No temas, pequeño
rebaño»:
Evangelizar en una
época de cambios (I)

Es hora de cambiar la mirada,
de pasar de la nostalgia a la
audacia, de una fe a la
defensiva a una fe que propone
con confianza una visión del
mundo y de la vida. Capítulo 18
de la serie “Combate, cercanía y
misión”

17/10/2025



Un grupo de exploradores, forjados
por años en el desierto, se adentra en
territorios nunca vistos. Avanzan
entre colinas y valles exuberantes;
encuentran racimos de uvas que solo
pueden llevar entre dos, e higos que
harían palidecer a cualquiera en un
mercado oriental (cfr. Nm 13,17-24).
Les habita el entusiasmo, casi la
euforia, al ver por fin esa tierra tan
esperada: el verde, la vida, los frutos
enormes. El corazón se les llena de
asombro; la esperanza se hace
concreta, tangible. Tocan, con la
punta de los dedos, un mundo que
parece ofrecerles todo lo que han
estado esperando durante años. Pero,
junto con esa promesa, se mezcla la
ansiedad: esta tierra habrá que
conquistarla. Y flota en el aire un no
sé qué de hostilidad.

Exploradores en un mundo de
gigantes



A lo lejos se divisan ciudades
fortificadas. Más de cerca, los
exploradores descubren habitantes
altos como robles, ¡auténticos
gigantes! Algunos olvidan la fuerza
de Dios, y siembran la cizaña del
pesimismo. De pronto el pueblo
empieza a echar de menos el maná
del desierto... Su entusiasmo se
desvanece como el rocío al primer
rayo de sol. El ambiente se tensa,
entre los que quieren dejarlo todo y
volver a Egipto, y los que aún tienen
la chispa en los ojos y el espíritu
conquistador: unos pocos locos, a
decir verdad. La tierra es hermosa,
sí, pero la empresa parece titánica,
en todos los sentidos. Crece la
conciencia de no estar a la altura; se
tambalean las seguridades que
creían tener (cfr. Nm 13,27-14,4). El
corazón se divide entre la confianza
y la tentación de huir, entre el deseo
de aventurarse y el miedo a ser
aniquilados. La alternativa es nítida:



o entrar en contacto o atrincherarse
en el desierto para siempre.

El pueblo permanecerá atrapado en
esta elección durante decenios. Los
bloquea, en el fondo, la poca
confianza en Dios. En sus oídos
resuena aún aquella parte del relato
de los exploradores: «vimos a los
gigantes descendientes de Anac, el
gigante; nosotros nos veíamos como
unos saltamontes, y lo mismo les
parecíamos a ellos» (Nm 13,33).
Paralizados por el miedo a un nuevo
desafío, casi todos acabarán
envejeciendo. Solo a unos pocos
«locos» —Caleb, de la tribu de Judá, y
Josué, de la tribu de Efraín— les será
concedido sobrevivir al paso del
tiempo. No son los más grandes ni los
más audaces, pero saben que la
victoria no depende de sus fuerzas ni
de la resistencia de sus armas, sino
del Dios vivo que camina en medio
de ellos.



Cuarenta años más tarde, tras un
largo periodo de purificación de esa
esperanza vacilante, el pueblo se
encuentra de nuevo a las puertas de
la tierra prometida. Todavía están
presentes Caleb y Josué, el líder que
había confiado en Dios y que guiará
a ese pueblo renovado más allá del
Jordán. Los impulsan las palabras
que el Señor pronunció por boca de
Moisés: «Elige la vida» (Dt 30,19).
Dios les está diciendo, y nos está
diciendo a cada uno de nosotros:
«Mira que yo te he creado para que
vivas, para que seas feliz… ¿Me vas a
elegir, vas a elegir la Vida? Eso es lo
que han descubierto, y lo que han
escogido, los “pequeños”: saben que
toda el ansia infinita de vivir que
llevan dentro tiene su fuente y su
destino en Dios. Y no quieren otra
cosa. Han entendido que triunfar en
la vida, lograr su vida, es dejar que el
amor de Dios los inunde, y repartirlo
después a manos llenas»[1].



Sin embargo, hay un aspecto
fundamental que los judíos reunidos
en torno a Josué aún no pueden
comprender. Les falta la clave para
interpretar correctamente esta
entrada en la tierra prometida.
Inmersos en su propia historia de
exilio y de liberación, no pueden
captar su significado más profundo.
No comprenden aún su papel dentro
de la gran historia de la salvación.
Por el momento, están orientados a
la conquista, al enfrentamiento:
sueñan con una victoria aplastante,
una victoria que cantarán en todo el
libro de Josué. Se trata de
enfrentarse y ganar, de oponer la
propia fuerza —aunque
comparativamente sea bastante
reducida— y la propia cultura —que,
en realidad, es todavía muy escasa—
contra la de las naciones que tienen
delante. Se trata de llevar a cabo una
conquista militar y cultural,
empuñando las armas disponibles.



En realidad, el pueblo que entra con
Josué en la tierra prometida solo
conseguirá, con mucha dificultad,
abrirse paso entre esas naciones.
Aunque se aferra a sus raíces,
aprenderá a tejer relaciones con los
demás pueblos. Y poco a poco
empezará a comprender que su
papel entre ellos no es de dominio.
La clave para interpretarlo la irá
dando el Señor a través de los
profetas: «Te he puesto para ser luz
de las naciones, para que mi
salvación alcance hasta los extremos
de la tierra» (Is 49,6). ¡Estaban
llamados a iluminar! Y por eso, poco
importaba su número, poco
importaba su distinción o el bagaje
cultural del que disponían. No sería
un problema enfrentarse a tierras
desconocidas o a pueblos de gigantes.
La luz que llevarían sería la del Dios
que había querido habitar entre ellos
como «Príncipe de la paz» (Is 9,5).
Iluminarían las naciones con la paz
que el mundo no puede dar (cfr. Lc



10,5-6; Jn 14,27), «la paz de Cristo
resucitado, una paz desarmada y
desarmante, humilde y
perseverante»[2].

Entrar en contacto

Un «apóstol moderno»[3] puede
sentirse también como uno de esos
pequeños exploradores en un mundo
de gigantes. Exploradores que
querrían llevar al corazón del mundo
el arca de la alianza que iluminará a
todas las naciones. «Hijos de la luz,
hermanos de la luz: eso somos.
Portadores de la única llama capaz
de iluminar los caminos terrenos de
las almas, del único fulgor, en el que
nunca podrán darse oscuridades,
penumbras ni sombras»[4].

Como el pueblo que acompañaba a
Josué, querríamos encontrar la
confianza para pasar del desierto a
una tierra compartida con personas
muy diferentes. Porque es esa
inmersión la que nos permitirá



convertirnos en luz para los pueblos.
Para lograrlo, sin embargo, primero
hay que dar ese gran paso que el
pueblo en el desierto dejó pendiente.
Es necesario decidirse a entrar en
contacto. Nosotros, pueblo elegido,
pero absolutamente conscientes de
nuestra pequeñez e insuficiencia; y 
los demás, que son la verdadera
razón por la que el Señor nos ha
elegido. Esos otros, que a veces
parecen gigantes y que pueden dar la
impresión de ser tan distintos, pero
que en el fondo son como nosotros.
Algunos de ellos todavía no conocen
al Dios vivo y verdadero, o tienen
una imagen equivocada de él. Y nos
necesitan, porque, a pesar de vivir en
una tierra rica, a menudo lo pasan
bastante mal.

En todo caso, «no es verdad que toda
la gente de hoy —así, en general y en
bloque— esté cerrada, o permanezca
indiferente, a lo que la fe cristiana
enseña sobre el destino y el ser del



hombre; no es cierto que los hombres
de estos tiempos se ocupen solo de
las cosas de la tierra, y se
desinteresen de mirar al cielo.
Aunque no faltan ideologías —y
personas que las sustentan— que
están cerradas, hay en nuestra época
anhelos grandes y actitudes
rastreras, heroísmos y cobardías,
ilusiones y desengaños; criaturas que
sueñan con un mundo nuevo más
justo y más humano, y otras que,
quizá decepcionadas ante el fracaso
de sus primitivos ideales, se refugian
en el egoísmo de buscar solo la
propia tranquilidad, o en
permanecer inmersas en el error»[5].

¿Cómo salir a su encuentro? ¿Cómo
decidirse, ya no solo a entrar en
contacto, sino a permanecer en un
intercambio permanente con tantas
personas que encontramos por el
camino de la vida? En muchos
lugares del mundo resulta evidente
que los cristianos nos hemos



convertido en un «pequeño
rebaño» (Lc 12,32), como lo eran
nuestros primeros hermanos en la fe.
Por supuesto, de vez en cuando
leemos con alegría noticias
alentadoras: por ejemplo, acerca del
creciente número de bautismos de
adultos en algunos países, o sobre el
aumento de vocaciones sacerdotales
en otros continentes; también nos da
seguridad ver a tantos jóvenes
celebrando el jubileo junto al Papa.
Todo esto nos da alegría, pero no
quita que en algunos lugares sigamos
siendo una minoría, a veces
silenciada por una cultura que a
menudo no comprende la fe
cristiana. Las generaciones cambian
y la transmisión de la fe resulta más
difícil. Se comprende el desconcierto
de muchos padres y madres que, a
pesar de sus esfuerzos, no han
logrado transmitir la vida cristiana a
sus hijos. A menudo lo han intentado
siguiendo lo que vieron hacer a sus
padres. Sin embargo, esta vez la



transmisión no ha funcionado. Algo
ha salido mal. Entre otros factores a
la raíz de ese fenómeno, uno es que
el contexto ha cambiado
radicalmente y exige algo diferente.

Benedicto XVI explicaba cómo,
«mientras que en el pasado era
posible reconocer un tejido cultural
unitario, ampliamente aceptado en
su referencia al contenido de la fe y a
los valores inspirados por ella, hoy
no parece que sea ya así en vastos
sectores de la sociedad, a causa de
una profunda crisis de fe que afecta
a muchas personas»[6]. Ya años atrás
lo había anunciado también con gran
lucidez, ante un público atónito, el
venerable Fulton Sheen: «Estamos al
final de la cristiandad. No del
cristianismo, no de la Iglesia, sino de
la cristiandad. Ahora bien, ¿qué se
entiende por cristiandad? La
cristiandad es la vida económica,
política y social inspirada en los
principios cristianos. Esto está



llegando a su fin, lo hemos visto
morir». Sin embargo, añadía, «estos
son días grandes y maravillosos para
estar vivos (…). No es este un
panorama sombrío; es simplemente
una instantánea de la Iglesia en
medio de una oposición creciente por
parte del mundo. Por lo tanto, vivan
sus vidas con plena conciencia de
esta hora de prueba y apóyense en el
corazón de Cristo»[7].

Una fe que busca mil modos de
anunciarse

¿Y entonces? Entonces es hora de
cambiar la mirada, de pasar de la
nostalgia a la audacia, de una fe a la
defensiva a una fe que propone con
confianza una visión del mundo y de
la vida. Ante este mundo tan
prometedor, pero aparentemente
lleno de gigantes

—tecnológicos, financieros,
culturales, mediáticos—, estamos
llamados a confiar en Dios y a tomar



una decisión. Podemos idealizar con
nostalgia los «buenos tiempos
pasados»: es tan fácil pensar, desde
el presente, que antes todo era más
fácil… Sin embargo, aparte de que no
era siempre así, ni siquiera en todas
partes, esa mirada bloquea al
apóstol, que se queda observando
con aprensión este mundo 
poscristiano, y esperando a que
mejore por sí solo. La confianza en
Dios, en cambio, nos lleva a mirar
hacia adelante y a afrontar con
asombro juvenil un mundo que tiene
a veces mucho más de precristiano,
porque tiene que descubrir, casi de
nuevo, la novedad de Cristo.

«¿Quién es esa que se asoma como el
alba, hermosa como la luna, brillante
como el sol?» (Ct 6,10). En este pasaje
bíblico, san Gregorio Magno
descubre a la Iglesia como el
verdadero amanecer del mundo,
aunque este amanecer sigue en
camino hasta el final de los tiempos.



El nuevo día no está detrás, sino
delante de nosotros: «Los que en esta
vida vamos en seguimiento de la
verdad somos como el alba o
amanecer, porque en parte obramos
ya según la luz, pero en parte
conservamos también restos de
tinieblas (…). La santa Iglesia de los
elegidos será pleno día cuando no
tenga ya mezcla alguna de la sombra
del pecado»[8].

Esta mirada, que no es simplemente
un bonito punto de vista, nos permite
llenarnos de esperanza, y aceptar el
reto que ya san Juan Pablo II nos
lanzó cuando empezó a hablar de
una «nueva evangelización»[9]: una
renovada acción apostólica que
requiere cada vez más iniciativa y
creatividad personal. Si es cierto que
hoy la Iglesia ya no puede contar con
el viento a favor de la cultura
dominante, del «espíritu de los
tiempos», sigue teniendo sin
embargo un viento mucho más



poderoso, el Espíritu de la verdad,
que también en esta nueva era de
misión apostólica nos lo enseñará y
nos lo recordará todo (cfr. Jn 14,26),
para que podamos llevar a todas
partes la vitalidad renovadora del
Evangelio.

Hoy podemos reconocer de nuevo en
nuestra propia piel —por nuestra
fragilidad, tanto numérica como
personal— esa experiencia de san
Pablo: «Llevamos un tesoro en vasos
de barro» (2Co 4,7). Y tal vez
precisamente ahora, en este tiempo
que nos pone a prueba, Dios nos
invita a una actitud más misionera,
creativa, personal, como la de los
apóstoles y los primeros discípulos.
Con una fe que no se limita a
defenderse, sino que busca mil
modos de anunciarse. «Movidos por
la fuerza de la esperanza, (…)
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de



Dios, y así de bello lo restituiremos a
él»[10].

* * *

«No temáis, pequeño rebaño, porque
vuestro Padre ha tenido a bien daros
el reino» (Lc 12,32). Así confortaba
Jesús al pequeño grupo de discípulos
desorientados y llenos de dudas que
lo rodeaba. Y nos lo repite hoy a
nosotros. Cuando la fe está viva, es
contagiosa. Y precisamente esa
vitalidad la hace perdurable. Los
primeros cristianos no tenían poder,
ni estructuras, ni números. Sin
embargo, uno a uno, con el fuego de
Cristo que llevaban en el corazón[11],
cambiaron los corazones de muchos.
Los cristianos de hoy estamos
llamados a vivir de nuevo la
parábola de Jesús que tan bien
describe la Iglesia de las primeras
generaciones: la levadura es poca,
pero fermenta toda la masa (cfr. Mt
13,33).



[1] «Combate, cercanía, misión (1):
Elige la vida», opusdei.org.

[2] Primer saludo del Santo Padre
León XIV, 8-05-2025.

[3] San Josemaría, Camino, n. 335.

[4] San Josemaría, Carta 6, n. 3.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 132. Cfr. también F. Ocáriz, Carta
pastoral, 14-02-2017, n. 1.

[6] Benedicto XVI, Carta apostólica 
Porta fidei, n. 2.

[7] Citado en De la cristiandad a la
misión apostólica, Universidad de
Mary, Rialp, Madrid, 2025, p. 30.

[8] San Gregorio Magno, Tratados
morales sobre Job 29,2-4 (PL 76,
478-480).



[9] San Juan Pablo II usó por primera
vez esta expresión en una homilía en
Polonia, el 9-06-1979, y la retomó de
un modo ya más programático en
Haití, el 9-03-1983; en esa ocasión
habló de «una evangelización nueva.
Nueva en su ardor, en sus métodos,
en su expresión». Cfr. también 
Christifideles laici (1988), nn. 34-35, 
Redemptoris Missio (1990) nn. 33-34 y
Novo millennio ineunte (2001) n. 40.

[10] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
219.

[11] Cfr. Camino, n. 1.

Lorenzo De Vittori

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/combate-
cercania-mision-18-no-temas-rebano-

evangelizar-epoca-cambios/
(08/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/combate-cercania-mision-18-no-temas-rebano-evangelizar-epoca-cambios/
https://opusdei.org/es-do/article/combate-cercania-mision-18-no-temas-rebano-evangelizar-epoca-cambios/
https://opusdei.org/es-do/article/combate-cercania-mision-18-no-temas-rebano-evangelizar-epoca-cambios/
https://opusdei.org/es-do/article/combate-cercania-mision-18-no-temas-rebano-evangelizar-epoca-cambios/

	«No temas, pequeño rebaño»: Evangelizar en una época de cambios (I)

