
opusdei.org

Las cartas de san
Josemaría.
Entrevista al
historiador Luis
Cano

Luis Cano trabaja en el Istituto
Storico San Josemaría Escrivá,
en Roma. A finales de 2020
publicó un estudio crítico de
cuatro cartas inéditas que el
fundador escribió para los
miembros del Opus Dei de
todos los tiempos.

28/06/2021



El fundador del Opus Dei, San
Josemaría, escribió muchas cosas a lo
largo de su vida: libros, cartas,
instrucciones, apuntes personales…
Algunas de sus obras pudo
publicarlas en vida, como Camino o
Santo Rosario, pero la mayoría de
ellas son inéditas y se conservan en
el Archivo General de la Prelatura.

En el año 2001, el entonces prelado
del Opus Dei, Javier Echevarría, puso
en marcha el Istituto Storico San
Josemaría Escrivá, que tiene sede en
Roma y en Pamplona, para que un
equipo de historiadores se hiciera
cargo de esta documentación y fuera
estudiándola y publicándola. Una
parte importante de ese archivo son
las cartas que el fundador escribió a
los miembros del Opus Dei, pero que
pueden tener interés para mucha
más gente.

Las cuatro primeras se publicaron
por primera vez hace pocos meses.

https://www.isje.org/es/
https://www.isje.org/es/
https://opusdei.org/es-es/article/cartas-obras-ineditas-san-josemaria-opus-dei/


Luis Cano es el editor de este
volumen.

¿Cuál es el marco de este libro?

Este libro son cuatro cartas largas
dirigidas a los miembros del Opus
Dei de todos los tiempos. Son textos,
en su mayoría, que se han venido
usando bastante dentro del Opus Dei.
Generalmente de modo parcial. Y
hasta ahora, no se había procedido a
una edición completa para el público
en general y de modo crítico. Forman
parte de un conjunto de cuarenta y
tres cartas que todavía permanecen
inéditas y que él ordenó poniéndoles
unas fechas. Y hemos empezado por
editar las cuatro primeras

¿Por qué no se habían publicado
hasta ahora?

San Josemaría quería publicar estas
cartas de manera definitiva. Al final
de su vida estuvo revisándolas, hasta
poco tiempo antes de morir, porque



quería corregir algunas erratas. No
logró hacerlo, no le dio tiempo y
murió antes de terminar esa edición.
Después se vio que lo mejor era
esperar a tener un instrumento, un
instituto, que pudiera realizar estas
ediciones de manera crítica. Una
edición crítica implica cotejar bien
los manuscritos que hay, si hay
alguna pequeña diversidad, etc. Esto
llevó a la creación de este instituto,
que comenzó haciendo este tipo de
ediciones de libros que ya habían
sido publicados y después, poco a
poco, nos hemos ido metiendo con
los inéditos. Lo primero fue definir
qué personas podíamos ocuparnos
de esta labor, la metodología que se
iba a seguir, con qué empezar, etc.

Algunos insistían en que era mejor
empezar publicando las
meditaciones inéditas. De hecho,
sacamos un libro hace unos años,
Francesc Castells y yo, sobre 
meditaciones inéditas de san

https://opusdei.org/es-es/article/libro-san-josemaria-escriva-en-dialogo-con-el-senor/


Josemaría. Otros veían que las cartas
eran lo mejor y al final,
efectivamente, nos metimos con las
cartas. Las hemos estudiado a fondo.
Ha sido una labor un poco lenta,
pero ahora creo que estamos
trabajando a buen ritmo y con las
siguientes iremos más rápido aún.

Otra de las causas del retraso de su
publicación fue que, durante
bastante tiempo, se pensó que todo
este material solamente interesaba a
las personas Opus Dei. En parte es así
pero, a mi juicio, son textos que
pueden ser inspiradores para mucha
gente, cristianos evidentemente, e
incluso en algunas cosas a no
cristianos.

El mismo Pablo VI, cuando falleció
san Josemaría, le dijo a su sucesor
que todos estos textos que se
guardaban inéditos eran “un tesoro
para la Iglesia”. Eso nos ha animado
a presentarlos y a vencer el pequeño

https://opusdei.org/es-es/article/libro-san-josemaria-escriva-en-dialogo-con-el-senor/


pudor que puede suponer publicar
este contenido.

¿En qué ha consistido su labor
como editor de este libro?

Pues ante todo ha sido revisar los
manuscritos originales y algunas
versiones impresas que había de
cada carta, para estar seguros de
ofrecer los textos exactamente como
los quería san Josemaría. Trabajando
en esto supimos que él los había
corregido muchas veces,
normalmente correcciones muy
pequeñas, pero no las había
unificado en un solo documento, sino
que había varios. Hemos estado
estudiándolos para conocer bien cuál
era la última versión e incluso
recuperar algunas cosas que había
hasta una versión anterior, pero que
él se había olvidado de añadir el fin.
Es un poco lío, pero es la primera
labor: cotejar bien todo para tener la



seguridad de que ofrecemos el texto
que él quería.

Después, hemos añadido una
pequeña introducción a cada carta,
notas breves donde me parecía que
los lectores lo podían agradecer,
sobre todo para aquellos lectores que
no están familiarizados con san
Josemaría. Se ha buscado también el
origen de algunas citas que él
menciona de memoria, de algunos
dichos, así como las citas bíblicas,
que hemos revisado muy a fondo (de
Padres de la Iglesia, etc.). Después se
ha hecho una introducción general
sobre todo el conjunto de estas
cartas, por parte de don José Luis
Illanes, y otra en la que se explica
toda esta historia de los manuscritos
y del documento en sí.

Algunas personas pueden
preguntarse por qué el fundador
del Opus Dei escribía tanto y no
sólo eso, también si todo lo que



escribía tiene la misma
importancia.

Él dice precisamente estas cartas “no
os hacen falta”, no son necesarias.
“Todo lo que es del Opus Dei, ya lo
sabéis, lo hacéis bien”. Esto es un
resumen, para que pueda servir
dentro de un siglo, si alguien no lo ha
conocido o no le ha oído. Son textos
muy familiares, no es nada parecido
a un tratado. Más bien es una
conversación: que va cambiando de
un tema a otro, cuenta un
chascarrillo...

Cuando uno las lee es fácil
imaginarse que tiene el fundador
delante. Esa es la función que tienen,
no es un “cumplir a rajatabla lo que
digo aquí”, sino que él dice
textualmente “esto es una
conversación de familia”.

Entramos ya a hablar de esas
cuatro cartas que acabáis de



publicar. Por ejemplo, la primera,
¿en qué consiste?

La primera es un escrito
relativamente breve, tiene
diecinueve páginas en la edición
crítica, en la que explica los rasgos
esenciales para la vida cristiana hoy
día. Por ejemplo, él empieza a la
carta, empieza diciendo “el Señor
tiene puesto los ojos y el corazón en
la muchedumbre, en todas las gentes.
Nosotros también, como Jesús, hemos
de estar siempre de cara a la
muchedumbre. Porque no hay
criatura humana que no amemos,
que no tratemos de ayudar y de
comprender. Nos interesan todos”.
Es decir, dice que Dios llama a los
cristianos hoy, pero especialmente a
los miembros del Opus Dei, a sus
cooperadores y amigos y
simpatizantes, a ocuparse de todo el
mundo, a no tener una mentalidad
de refugiarse en un gueto, de
protegerse, de ir a una especie de



hotel chic o a un club exclusivo,
donde dedicarse a ser buenecitos y
vivir seguros. Sino que dice que hay
que salir al encuentro de una
multitud que, hoy día, sobre todo en
Occidente y especialmente la gente
joven, se está alejando de Dios.

De hecho, insiste bastante en este
mensaje: “En esto consiste el gran
apostolado de la Obra: mostrar a esa
multitud que nos espera cuál es la
senda que lleva derecha hacia Dios”.
Eso no significa adoctrinar a la gente
o lavarle el cerebro. Él habla mucho
de que es un servicio, el mejor que
podemos prestar una persona que
está a nuestro lado y a la que
queremos.

Dice una frase que me parece muy
significativa: “Comprender a todos
para servir a todos”. Para poder
servir hay que comprender y para
comprender hay que escuchar. De
esto hablará mucho en la cuarta



carta. Como digo, esta primera carta
resume todo su pensamiento, todo su
espíritu, aunque sea tan breve.
Luego estas cosas las desarrolla más.

Por ejemplo, en el número 22 dice
esta frase: “Hemos de llenar de luz el
mundo”. Lógicamente explicará
después que no es convertir el
mundo en la sacristía, sino llenarlo
de luz. No de nuestra luz, que es
bastante floja, sino de la que Cristo te
da, que te permite advertir la
realidad de las cosas y su belleza, su
verdad. Eso significa iluminar todas
las profesiones: el arte, el deporte, la
música, las redes sociales, internet…
Tú llevas una luz que de alguna
manera transforma, lo hace más
bonito.

Y, claro, para tener esa luz tienes que
enchufar la batería. Él habla mucho
de cómo nos cargamos, por decirlo
así de manera metafórica, con el
trato personal con Jesucristo. No con



una idea o una ideología, sino con
una Persona. Dice concretamente: “el
Señor nos está hablando
constantemente en mil detalles de
cada día”.

En cambio el tema de la segunda
carta es mucho más concreto,
porque habla de la virtud de la
humildad. ¿A qué crees que se
debe?

En realidad todas las cartas no tienen
sólo un tema, porque él no es un
autor sistemático. Él mismo lo dice
en la carta número 15: “mis cartas no
son un tratado”. En esta carta mezcla
muchas cosas, enlaza con otras
virtudes, como la fidelidad, la
capacidad de levantarse después de
las caídas, la sencillez para pedir
consejo y ayuda a una persona que
nos quiere, cuando hay algo dentro
de nosotros que nos oprime.

También habla mucho de los
fracasos, las caídas, de los pecados



que experimentamos cada día. Dice,
por ejemplo, que “en nuestra pelea
espiritual no faltarán fracasos. Pero,
ante eso, ante nuestras
equivocaciones, ante el error,
debemos reaccionar inmediatamente
haciendo un acto de contrición”. Es
decir que, al constatar nuestra
miseria, no sirve de nada meter la
cabeza debajo del suelo como la
avestruz o torturarse con
sentimientos de culpa. Él dice: “se
pide perdón a Dios y se recomienza”.
Esto es gran parte del contenido de
esta carta.

De ahí que también dice, por
ejemplo, que “hay que ver el aspecto
positivo de las cosas. Lo que parece
más tremendo en la vida, no es tan
negro, no es tan oscuro. Si
puntualizáis, no llegaréis a
conclusiones pesimistas”. Es una
visión que nace de la confianza en
Dios, no del pensamiento positivo. Es
decir, uno es como un frasco de



perfume de lujo, no, donde lleva algo
que no es suyo y que es precioso.
Cuando uno se siente vacío, pues lo
que tiene que hacer es pedirle a Dios
que lo llene, dicho así de manera
sencilla, para darlo a los demás.

De esa manera, él explica que la
humildad se convierte en “la
condición necesaria para ser útiles
para tener una vida fecunda”. De
hecho, me parece que esta carta gira
en torno al comentario de esa frase
de San Pablo: “Cuando soy débil,
entonces soy fuerte”.

La humildad es una virtud que sirve
para estar unido a Jesús, para no
perder esa conexión de la que
hablaba antes. Por eso dice: “somos
enamorados y vivimos de amor.
Traemos puesto de continuo nuestro
corazón en Jesucristo, Señor
nuestro”. Ese es, como he dicho al
principio, uno de esos leitmotiv que
Escrivá repite. Es su modo de



entender la vida cristiana, muy
pegada a Jesucristo, de amistad
profunda con Él, de sencillez con Él.
Y ese saberse constantemente
también, como decía, perdonados y
comprendidos por Dios, amados por
Dios. A pesar de nuestros fracasos y
de lo mal que nos comportamos a
veces. Habla continuamente de que
habrás caído mil veces, pero Dios no
te ama porque te hayas portado bien.
Te ama porque eres su hijo o su hija
y porque te quiere. No porque seas
un genio y un santito, sino sólo por
ser quien eres. Y eso te llena de ese
amor que él dice que es el motor de
todo, lo que te hace ser fiel a Dios y
vivir la vida cristiana.

Alguna vez usted ha dicho que la
tercera carta le parece
tremendamente moderna, ¿ por
qué?

Bueno, quizá era moderna también
para mí, porque la conocía poco. La



tercera carta es larga y muy rica de
contenido y me ha sorprendido
gratamente, al leerla en 2019, cuando
empecé a trabajar en esto. Lo que
plantea es qué debe hacer el
cristiano en el mundo, cuál es su
misión: ¿Debo imponer mi verdad a
los demás porque es una verdad que
salva? ¿Debo tomar una opción
política concreta para apoyar ese
programa? ¿Esos valores cristianos
tienen que iluminar la vida pública o
son una cosa privada?

Lo primero que hay que decir es que
esta carta es un canto a la libertad y
a la responsabilidad de los cristianos.
Por ejemplo, dice: “venimos a
santificar cualquier fatiga humana
honesta, con trabajo ordinario,
precisamente en el mundo, de
manera laical y secular, en servicio
de la Iglesia Santa, del Romano
Pontífice y de todas las almas. Para
lograrlo, hemos de defender la



libertad”. Creo que esto una cosa
bastante original.

Al mismo tiempo, también es una
carta que hace un canto al trabajo.
Por ejemplo, dice que “hemos de
amar toda clase de trabajo humano,
porque el trabajo es el medio para la
santificación de las almas y para la
gloria de Dios”. Asegura que en
medio de ese trabajo honesto, toda
mujer, todo hombre puede escuchar
esa llamada de Cristo, esa llamada
personal, “que comunica al trabajo
un sentido de misión que ennoblece
y da valor a nuestra existencia.
Porque Jesús se mete en un acto
autoridad en el alma, en la tuya, en
la mía. Esa es la llamada”. Me parece
que esto es bastante actual también.
Puede ser también la falta de trabajo,
evidentemente. Dice que esa llamada
de Jesucristo, no es que te cambie la
vida, sino que te da una visión nueva
de ella. Es como si se encendiera una
luz dentro de nosotros. Eso tiene que



movernos a ser testigos de Jesucristo
en todos los campos de la actividad
humana.

Anima mucho a servir a los demás a
través de todas las profesiones.
Explica, por ejemplo, que “la
presencia leal y desinteresada en el
terreno de la vida pública ofrece
posibilidades inmensas para hacer el
bien”. De hecho, habla bastante y da
consejos para vivir en la honestidad
si uno tiene que ocupar un puesto de
autoridad, sea en una empresa
privada o en algunas cuestiones
públicas. Son criterios muy
interesantes para un cristiano que
vive con realismo su vida en medio
mundo.

Al mismo tiempo, deja muy claro que
el Opus Dei “no tiene política alguna,
no es ese su fin. Nuestra única
finalidad es espiritual y apostólica.
Por esto la Obra de Dios no ha
entrado ni entrará nunca en la lucha



política de los partidos”. Eso también
es interesante escucharlo de forma
tajante al fundador, que no tenía
ninguna idea de hacer maniobras
políticas, aunque fuera para
transmitir valores buenísimos y
cristianos. Más bien, uno a través de
su luz intenta iluminar las cosas que
hace, darles ese colorido de su propia
fe, pero no intentar imponer o
maniobrar.

Todo esto se enmarca dentro de un
espíritu de comprensión y de
apertura. De hecho, al final de esta
carta dice una cosa que me
sorprendió por lo tajante que es: “Ese
modo de comportarse -el actuar con
comprensión y apertura- es de la
misma esencia de la Obra. Porque el
Señor nos quiere por todos los
caminos de la tierra, echando la
semilla de la comprensión, de la
disculpa, del perdón, de la caridad,
de la paz. No nos sentiremos jamás
enemigos de nadie. La Obra nunca



podrá hacer discriminaciones, nunca
querrá excluir a nadie de su
apostolado. Si no, haría traición a su
propio fin”. Y ahí se acaba la carta.

La última de las cartas publicadas,
la cuarta, habla sobre la
evangelización. El contexto en el
que san Josemaría la escribió no se
parece en nada al actual, por lo
menos en los países de tradición
cristiana. Ha cambiado
muchísimo. ¿Siguen siendo válidas
las palabras del autor, en 2021?

Yo también me lo preguntaba, pero
es bastante actual. Creo que esta
carta es una continuación de la
anterior. Es una idea mía pero da la
sensación de que la carta anterior le
salió muy larga y decidió cortar un
trozo y hacer otra carta más breve,
porque ésta es relativamente breve.

En ella desarrolla precisamente estas
ideas; de comprender a todos para
servir a todos y de acercarse y no



tener miedo. También a las personas
que en temas religiosos piensan de
manera opuesta a ti. En el primer
párrafo dice que “el Opus Dei tiene
un modo peculiar de enseñar el
Evangelio. Ese modo peculiar nos
mueve a la comprensión, a la
disculpa, a la caridad delicada con
todas las almas”. Es decir, el mal
existe, pero él piensa que un
cristiano, una persona del Opus Dei,
debe “ahogar el mal en abundancia
de bien”. Esta frase se ha citado
muchas veces y es en esta carta
donde aparece.

Al mismo tiempo, dice también que
la fidelidad a la verdad, la coherencia
doctrinal y la defensa de la fe, “no
significan un espíritu triste, ni han de
estar animadas por un deseo de
aniquilar al que se equivoca”. Tiene
varias frases dedicadas a las
personas que “se dejan arrastrar por
la ira, por el fanatismo o por la
exageración, y que convierten su



vida en una perpetua cruzada”.
Porque precisamente lo que él quiere
subrayar es lo contrario, que hay que
vivir esa comprensión.

Y continúa: “es menester, también,
que escuchéis, que estéis dispuestos a
entablar un diálogo franco y cordial
con las almas que deseáis acercar a
Dios”. Es decir, no ir a imponer una
ideología o unas ideas a los demás,
sino a servirles. Y para servirles,
comprenderles y para
comprenderles, escucharles.
También a mitad de esta carta dice
que “para llevar a los demás la
verdad, el procedimiento es rezar,
comprender, tratarse y luego hacer
discurrir y ayudar a estudiar las
cosas”.

Y luego, al final de la carta lo repite
también de manera bastante
taxativa: “Este es nuestro espíritu y
lo demostraremos siempre abriendo
las puertas de nuestras casas a



personas de todas las ideologías y de
todas las condiciones sociales, sin
distinción ninguna, con el corazón y
los brazos dispuestos a acoger a
todos. No tenemos la misión de
juzgar, sino el deber de tratar
fraternalmente a todos los hombres.
No hay un alma que excluyamos de
nuestra amistad”.

Y a un lector no especializado en la
historia del Opus Dei o en una
edición crítica, ¿cómo le
recomendaría que leyera este
libro?

La introducción es un poquitín larga
y puede ser que a una persona que lo
que le interesa es leer los textos, no
le diga nada. Quizá lo mejor es
empezar leyendo el texto
directamente y si uno se hace
preguntas, ir hacia atrás. Porque
muchas de las notas tienen que ver
con las fechas en que se compuso,
cuando se escribió, la problemática



de un manuscrito que en la
impresión pasó no sé qué… Cosas
que a la mayoría de la gente no le
interesan.

La edición crítica va dirigida a
especialistas, a personas que a lo
mejor quieren hacer un estudio
teológico, por ejemplo. Y entonces
quieren saber si cierta frase la dijo
exactamente así o no, si la cambió…
Para esas pequeñas cosas sirve la
edición crítica, para dar la certeza de
que eso es el texto auténtico.

Pero para el público general se están
haciendo ediciones que prescinden
de esas introducciones largas y
ponen muy poquitas notas. Y al final
hay un glosario con algunos términos
técnicos por si uno no los conoce.
Pero creo que el texto se entiende
bastante bien, porque la manera de
hablar o de escribir de san Josemaría
era muy sencilla.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-do/article/cartas-san-
josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/es-do/article/cartas-san-josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/es-do/article/cartas-san-josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/
https://opusdei.org/es-do/article/cartas-san-josemaria-fragmentos-historia-opus-dei/

	Las cartas de san Josemaría. Entrevista al historiador Luis Cano

